FILOSOFIA Y UNIVERSIDAD EN LA POLEMICA
ENTRE MANUEL SACRISTAN Y GusTAavo BUENO

Jordi Riba*

ResumeN. En este escrito se pretende recuperar, para la historia
politica de la filosofia espafiola, la polémica desatada, en los al-
bores de 1968, entre Manuel Sacristan y Gustavo Bueno. A partir
de esta linea histdrica se proponen al final algunas reflexiones
sugerentes sobre la actualidad de la polémica.

PaLagras cLAVE: Filosofia espafiola, filosofia universitaria, filosofia,
filosofar, universidad.

En una, todavia no escrita, historia politica! de la filosofia espafiola, la
polémica que protagonizaron Manuel Sacristan y Gustavo Bueno figuraria
en un lugar destacado; tanto por su contenido como por la casi total au-
sencia de otros escritos de pretensiones semejantes. Y es que, en el campo
filosofico hispano, a diferencia de lo que sucede en otras tradiciones, se
ha obviado la pregunta sobre la filosofia y su proceso de institu-
cionalizacion. Este proceso, llevado a cabo a lo largo del siglo x1x, no ha
gozado del interés suficiente por parte de la comunidad filos6fica como
para ocupar un lugar destacado en la produccion tedrica.2

La aparicion, en 1968, formando parte de una coleccién que llevaba
por titulo “Debate Universitario”, del texto de Manuel Sacristan, Sobre el
lugar de lafilosofia en los estudios superiores, inaugura la que posteriormente
fue llamada “polémica Sacristan-Bueno”; discusién que se completa con
la aparicion, en 1970, del texto de Gustavo Bueno, El papel de la filosofia

“ Doctor en filosofia por la Universidad Auténoma de Barcelona y doctor H. D. R. por
la de Paris VIII. Correo electronico: jribal2@yahoo.com.

! Tomo este concepto de Vermeren (1995).

2 Una excepcion serfa el libro de Antonio Heredia (1982).

Volumen 3, nimero 5, diciembre, 2006, pp. 113-125 Andamios 113



JorpI RiBA

en el conjunto del saber, donde éste da réplica al primero. Este intercambio,
entre los dos filésofos, dara lugar a una reflexion, no sélo sobre la con-
cepcion que ambos tienen de la filosofia y del filosofar sino también
sobre la concepcion del filésofo y del papel que la propia filosofia ha de
jugar en la sociedad. Asimismo, ambos autores, siguiendo una tradicion
un poco mas extendida,® pergefian una concepcién de la universidad,
institucion a la que ambos pertenecen y a la que consideran digna, aunque
por razones distintas, de albergar el saber filosofico. Todo ello dentro de
un contexto determinado: 1967, afio en el que el clima enrarecido y as-
fixiante de la Universidad espafiola (no lo era menos el de otras) hacia
presagiar tiempos de cambio.

EL ORIGEN DE LA “POLEMICA”

Sacristan escribi6 su texto durante el verano de ese afio. Un poco mas
tarde, en los albores del tumultuoso 1968, la editorial Nova Terra abre
una coleccion llamada “Debate Universitario” dirigida por Enric Lluc,
Xavier Folk, Josep M. Obiols, Miquel 1zard, Alfonso C. Comin y Joan
Garcia Grau. En ella, ademas del libro de Manuel Sacristan, se anuncian
los escritos de Jordi Maragall, Balance de la Universidad Auténoma; Jordi
Rubid, La reforma universitaria; Francesc Noy, Panorama de la realidad
universitaria; Joaquim Xirau, Universidad 1933 y un “Manifiesto por una
universidad democratica”. Parecia que la universidad despertaba a nuevos
aires y emprendia su autocritica.

El primer texto en aparecer fue el de Manuel Sacristan. Se trata de un
texto breve, treinta y siete paginas, escrito —segun confesion de su au-
tor— con apresuramiento. En él encontramos toda una concepcion de
la filosofia y de la universidad, muy en la linea de una larga tradicion
europea de textos escritos con ese fin, aparecidos desde que el filésofo
entro a formar parte de la institucion universitaria. Recordemos por su
interés los escritos de Kant (2003), Hegel (1991), Fichte (2002), Schelling
(1984) y Humbolt (1996); sin dejar de lado la critica que, desde afuera
de la institucion universitaria, llevara a cabo Schopenhauer (1997). A

% Véase, por ejemplo, Ortega y Gasset (1982).

114 Andamios



FILOSOFIA Y UNIVERSIDAD

pesar de su caracter paradigmatico, el texto del fildsofo de Danzig no
debe hacernos olvidar otras criticas, menos conocidas, pero igualmente
importantes, como la emprendida por Joseph Ferrari en su libro, Les
philosophes salariés (1973). En este escrito, se efectlia un retrato preciso
de la institucionalizacion de la filosofia en la Francia de principios del
siglo x1x, donde la omnipresencia de Victor Cousin* acentuara la se-
paracion entre la filosofia institucional y la filosofia extra-académica. Y
es que una de las grandes polémicas que se inaugura desde la fun-
cionarizaciéon del filésofo es, precisamente, si el hecho de que éste se en-
cuentre al servicio del Estado le influye lo suficiente como para que su
independencia creativa se vea afectada. El retrato que Patrice Vermeren
hace del cousinismo en su libro, Victor Cousin. Le jeu de la philosophie et
de I'Etat (1995) resulta modélico para la comprensiéon del tema que
abordamos en este texto.

Volviendo al escrito de Sacristan, éste, en el momento de repliegue
pre-mayo del 68 que la institucion universitaria vivia, realiza, a modo
de los ejemplos anteriores, una propuesta novedosa y antagénica sobre
la relacion que debe existir entre la institucion universitaria y los estudios
filosoficos que hasta este momento acogia. Sacristan se muestra, en este
terreno, taxativo: “Lo Unico que importa, dice, tal como estan las cosas
en este verano de 1967, es dejar claro el sentido del primer paso propuesto
para obtener una razonable orientacién filosofica de los estudios
superiores: la eliminacion de la licenciatura o seccion de filosofia” (Sa-
cristan, 1968: 24).

Frente a la filosofia oficial, que ha creado un acentuado descrédito
de lo que la filosofia es, s6lo cabe terminar con ella. Y continta: “ese pa-
S0 suprime una institucién de existencia puramente burocratica, que
falsea la ‘superioridad’ o universalidad del punto de vista filoséfico al
hacerlo propio de una seccion, de una particularidad mantenida por el
aparato administrativo institucional que produce la demanda de sus
titulos” (Sacristan, 1968: 24).

No solo entiende que hay un falseamiento de los estudios impartidos,
sino que el hecho mismo de que la filosofia se constituya como una
seccion, dentro de la universidad, ayuda a concebir de manera errénea

4 Véase especialmente el texto de Cousin (1977).

Andamios ;5



JorpI RiBA

el sentido de la filosofia. Esta no es un saber como los demas, sino que
es un elemento indispensable para el desarrollo de las ciencias que son,
a la postre, el verdadero conocimiento.

Tampoco, desde el punto de vista pragmatico, considera Sacristan, la
universidad perderia nada con la supresion de los estudios de filosofia
que en ella se imparten. “;Qué podria perder la universidad con la su-
presién de la licenciatura en filosofia? No, ciertamente, el aprendizaje
memoristico, arqueoldgico y apologético de la especulacion ideoldgica.
Perder eso es ganar libertad para el pensamiento” (Sacristan, 1968: 18).
Con ello, no se quiere afirmar que el saber filoséfico tenga que desa-
parecer, sino que tiene que sufrir una importante modificacion, por lo
que debera también establecer una concepcion de la propia filosofia y
del filosofar: “Extirpado el tumor pseudofiloséfico que es la espe-
cializacién en filosofia, se trata luego de promover la motivacion filoséfica
auténtica que acompafia siempre la ciencia, el arte y la practica racional”
(Sacristan, 1968: 24).

JesUis Mosterin aclara, en una entrevista (Lopez Arnal y De la Fuente,
1996: 642), el contexto en el que Sacristan escribid su obra. Dice que
para Sacristan el filosofo era un especialista de la Nada. En aquella época,
se hablaba mucho de la filosofia de la Nada. Francesc Goma lleg6 a
realizar, por aquel entonces, su tesis doctoral sobre la Nada. No es de
extrafar que a Sacristan, de formacion filoséfica alemana, le pareciera
que todo aquello era un bluff y pensara que el Unico saber lo proporcio-
nala ciencia.

Tampoco la figura del profesor de filosofia sale bien parada de su cri-
tica. “El profesor de filosofia [sefiala] no es sélo una figura parasitaria,
sino, ademas, destructiva: destructiva de la capacidad que los jovenes
tengan ganas de filosofar. ‘Ensefiar’ a filosofar, siempre que no haga de
ello oficio, el que filosofa” (Sacristan, 1968: 20).

Sacristan parece situarse en una posicion cercana a la de Schopen-
hauer, quien critica abiertamente la figura del filésofo instalado en la
institucion, figura que no sirve al saber por el cual ha sido elegido, sino
que se sirve de él para ejercer una posicion de privilegio y de poder. Pa-
ra Schopenhauer, esta actitud se encontraba generalizada en la uni-
versidad alemana de su época; a juicio de Sacristan, dicha actitud estaba
también muy extendida en la realidad universitaria espafiola, si bien

116 Andamios



FILOSOFIA Y UNIVERSIDAD

existian fil6sofos que merecian ser salvados. Este considera, como mucho,
que la forma en la que se acomete el estudio de la filosofia determina la
manera de entender la materia y se siente, tal vez, mas cerca de la afir-
macion de Platon que la de Schopenhauer: “La filosofia ha caido en
descrédito, porque no se ocupan de ella de modo digno; pues no deberian
ocuparse de ella los que no son auténticos, sino los auténticos” (Platén,
Republica, VII: 535c).

Optar por la reapropiacion de la filosofia por los auténticos que, en
su caso, son los que pretenden hacer que la filosofia ocupe un lugar cen-
tral, como lo ocupaba para los idealistas alemanes, pero sin convertirse
en un saber esencialista propio de especialistas. Ese es el objetivo. La
propiedad de la filosofia entendida como la detencién de un tipo de
lenguaje criptico, al que no todo el mundo pueda acceder y sélo los ini-
ciados puedan tener acceso, parece que desata una cierta crisis de la fi-
losofia, propiciada por los conocimientos de tipo cientifico mucho més
accesibles a un conocimiento no experto. La filosofia no tiene que ser
un saber propio de especialistas, pero tampoco debe convertirse en una
vulgata a la que todos tengan acceso.

Y entonces ;para quién y desde donde filosofa el filésofo? En la
propuesta de Sacristan, se da como solucion la creacion de una escuela
doctoral al estilo de I'Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales
francesa: “la eliminacion de la filosofia como licenciatura especial debe
tener como finalidad la restitucion de la motivacion filoséfica, uni-
versalmente critica. El Instituto general o central de filosofia tiene que
contribuir a esa tarea” (Sacristan, 1968: 24).

Sacristan aboga por una escuela doctoral que, a su vez, esté abierta a
un publico més amplio que quiera ponerse al dia sobre las investigacio-
nes mas recientes. Un marco de semejantes caracteristicas abre la posi-
bilidad de discutir las obras con sus autores, sin mediar otro interés que
el puramente cientifico. Sacristan apunta que algo parecido sucede en
Alemania.

En resumen, Sacristan parte de la situacion existente en la universidad,
donde hay una apropiacién monolitica del saber filos6fico, para postular
su desaparicion, dejando que el campo sea ocupado por el saber cientifico,
el Unico capaz de proporcionar auténtico conocimiento.

Andamios 117



JorpI RiBA

LA PERPETRACION DE LA “POLEMICA”

La réplica por parte de Gustavo Bueno no se hizo esperar, a pesar de que
hubieron de transcurrir mas de dos afios para que el texto apareciera pu-
blicado. Mientras tanto, tal como el propio Bueno indica en un hoja
aclaratoria que aparecid con el texto, la publicacién de los escritos de
Althusser, Lénine et la philosophie (1969), de Enrique Tierno Galvan,
Razon mecénica y razon dialéctica (1969), y de Eugenio Trias, La filosofia
y su sombra (1969), menguaron el impacto de su escrito, que fue redac-
tado con rapidez, casi sin tiempo, como apunta el propio autor, sin
apenas margen para realizar las correcciones pertinentes en el original.
Para Bueno, el texto de Sacristan no deja de ser un texto retorico, con
escasa aportacion teorica sobre el sentido de la filosofia como saber. Un
hara-kiri filoséfico, en suma, dirigido a espectadores desinteresados de
la filosofia y apoyado en los acontecimientos del momento. Bueno ve en
el texto de Sacristan, mas que nada, un ataque a la filosofia “oficial” de la
universidad espafiola, expuesta en la Ley de Ordenacion del 29 de agosto
de 1943.

En cambio, ya en el titulo elegido por Bueno se percibe que su res-
puesta pretende ir més alla de la idea que llevd a Sacristan a escribir su
texto. Bueno acomete la respuesta a Sacristan desde el titulo de su libro,
El papel de la filosofia en el conjunto del saber. El interés por definir qué es
filosofia domina por encima de todo; se encuentre ésta, o0 no, dentro de
un ambito académico determinado. Por este motivo, la respuesta de Bue-
no es mucho mas extensa y rebosa los limites que Sacristan habia es-
tablecido en su texto.

La respuesta se articula en tres partes, que corresponden a tres
afirmaciones de Sacristan a las que Bueno intenta dar réplica. Las afir-
maciones son las siguientes:

1. “La filosofia no es un saber sustantivo”.

2. “La filosofia ha pasado a ser un saber adjetivo”.
3. “La filosofia debe suprimirse como especialidad universitaria”.

118 Andamios



FILOSOFIA Y UNIVERSIDAD

Respecto de las dos primeras, Bueno se extiende ampliamente para
demostrar que la posicion que él mismo defiende contiene mas y mejores
elementos de anclaje que los que Sacristan muestra. Para Bueno, el saber
filosofico es un saber sustantivo y, por tanto, necesitado de la existencia
de unos especialistas que lo ensefien. Esos especialistas, los fildsofos,
ejerceran su actividad libres de prejuicios, puesto que creeran que, con
su trabajo, ayudan al desarrollo intelectual de la sociedad. La filosofia
posee unas caracteristicas propias que la han hecho irreductible a cual-
quier otro saber. Las ideas, sobre las cuales se articula todo tipo de saber,
son el elemento que aglutina este tipo especial de conocimiento que
conocemos como filosofia. Bueno se extiende ampliamente en su escrito
sobre los aspectos que constituyen la singularidad del pensamiento
filosofico; aspectos que, como vimos, Sacristan desdefiaba.

Teniendo en cuenta el escaso desarrollo que ese elemento encuentra
en Sacristan, parece mucho mas adecuado, por lo que se refiere a esta
polémica, analizar aquellos aspectos que tocan directamente a lo sos-
tenido por Sacristan y hacen mas viva la divergencia entre ambos. Es lo
que corresponde a la respuesta que Bueno da a la tercera afirmacion de
Sacristan: la supresion de la filosofia como disciplina académica.

Si nos atenemos a la distincién kantiana entre filosofia académica y
filosofia mundana resulta que, para Bueno (quien anteriormente ha-
bia dedicado una buena parte de su libro a justificar la existencia de una
esencialidad filosofica), sin una filosofia académica capaz de construir
ese contenido filosofico no es posible mantener su hipétesis. Para Bueno,
el objetivo de Sacristan de crear un Instituto Interdisciplinar donde,
desde los cursos de doctorado, los cientificos ejercieran su capacidad de
filosofar, le parece poco acertada; pues dificilmente se podra llevar a
cabo, al mismo tiempo, un trabajo cientifico y la construccién de la esen-
cia filosofica. Para Bueno, la perspectiva apuntada por Sacristan no sale
de lo que él entiende por filosofia mundana. Un saber falto de rigor.
Para Bueno, cualquier tentativa de alejar la filosofia de los filésofos y de
los departamentos de filosofia debe ser mirada con recelo por lo que
representa de disminucion del rigor y del conocimiento aportado. El
instituto propugnado por Sacristan, agrega Bueno, no excluye la espe-
cialidad filostfica, sino que més bien la incluye.

Andamios ;g



JorpI RiBA

En la respuesta de Bueno, hay algunos elementos que merecen ser
examinados con detenimiento; puesto que se acercan y superan algunos
de los postulados sostenidos por Sacristan. Este, que seguramente habia
rechazado los estudios filoséficos que en aquellos momentos se impartian
en la universidad espafiola por considerarlos caducos, no se apercibid
del efecto emancipatorio que el saber filoséfico posee para los individuos.
En cambio, Bueno que, en un primer momento defiende una esencialidad
filosofica que, por su contenido, no permite intuir elemento alguno re-
lacionado con la préctica filosofica, afirma, llegado el momento, que:

La significacion préactica principal de la Filosofia, la que
justifica la conveniencia de su cultivo como institucion aca-
démica, no debe buscarse, ni en su influencia en las ciencias
positivas, ni en la perspectiva que pueda abrir o cerrar ala
novela, ni siquiera en las directrices a los programas poli-
ticos, sino, sobre todo, en la influencia directa de la Filoso-
fia institucional en la edificacion misma de la conciencia
individual, que, a su vez, es una categoria politica de primer
orden de nuestra cultura. La Filosofia se nos revela asi como
uno de los componentes imprescindibles en la instauracion
de la paideia: tal es la herencia socrética. La Filosofia acade-
mica tiene, entonces, una funcion eminentemente peda-
gbgica, pero en el sentido méas profundo de esa palabra, en
el sentido en que la Pedagogia es una parte de la Politica.
Es imposible una educacion general al margen de la dis-
ciplina filosofica. (Bueno, 1970: 275)

La relacion que Bueno establece entre pedagogia, politica y filosofia, le
acerca a los postulados defendidos por ciertas concepciones de lo politico,
que entienden que la democracia se construye desde la individualidad
critica.® Para Bueno, la filosofia académica es el atizador de la filosofia
mundana que, para él, seria la actitud natural que todos poseemaos. “Podra
decirse, afirma, que esto es cierto, pero que cada cual ya filosofa a su

®Véase, por ejemplo, M. Abensour (en prensa), Por una filosofia politica critica, Barcelona,
Anthropos, Introduccion y traduccion de Scheherezade Pinilla y Jordi Riba.

120 Andamios



FILOSOFIA Y UNIVERSIDAD

manera, y que esta labor, casi filoldgica, es ‘espontaneamente’ ejercitada
por todos los individuos de una sociedad civilizada” (Bueno, 1970: 277).
La apuesta de Bueno en favor de una ensefianza filoséfica no acaba en lo
que podriamos llamar el autogobierno de cada uno; sino que se extiende
a las concepciones que se poseen de la historia y al camino que las co-
lectividades, constituidas por individualidades auto-reguladas, deben
seguir. Para Bueno, en concordancia con lo anteriormente mantenido,
no puede haber una concepcidon de lo historico que no pase por laaccion
libre de los humanos. Para que los resultados sean mejores, nada mas
apropiado que una educacion filosofica de los ciudadanos.

Si la educacion filosofica sirve para encarar el conflicto que la sociedad
vive en permanencia, también sirve para entender el concepto de ausencia
de final y de direccionalidad del proyecto filosofico. Esta es la idea que
anima las palabras de Adorno cuando escribe que “la filosofia, que antafio
parecid superada, sigue viva porque se dejo pasar el momento de su rea-
lizacion” (Adorno, 1975: 11). Bueno, siguiendo los postulados del fildsofo
frankfurtiano, afirma:

Quien se resiste a aceptar el concepto metafisico de estado
final —ser absoluto, saber absoluto— ofreciéndole su con-
trafigura del perpetuo estado de lucha, denegacion dialéctica
incesante de este estado final no es por un morboso amor
al caminar —"vale mas camino que posada”—, a no querer
llegar a posada alguna, previendo el absurdo hastio ante el
saber absoluto, sino simplemente porque sabe que ese saber
absoluto es fantastico. (Bueno, 1970: 297)

Por ello, veinticinco afios después, en el epilogo de su libro ;Qué es
filosofia? (1995), en una muestra de coherencia, Bueno defiende la
necesidad de realizar un “ajuste personal de cuentas” con el texto obje-
to de la polémica con Sacristan. Retoma los temas tratados, con la inten-
cion de poner al dia los contenidos que, en el texto de 1970, se habian
configurado como el conjunto del saber: la ciencia, la politica y lareligion.

Andamios 15,



JorpI RiBA

LA ACTUALIDAD DE LA “POLEMICA”

Los textos objeto de esta “polémica”, a pesar de los afios transcurridos,
mantienen candentes una serie de cuestiones. Pero frente a la conti-
nuacion gque esas cuestiones han tenido en Europa con los estudios de Ador-
no y Habermas (con Heidegger de fondo) sobre la concepcion de la fi-
losofia, la existencia de una especie de pax hispana de la filosofia, ha
impedido su desarrollo. Ni la lucha politica en Francia por una ensefianza
filosofica, con implicacion de los mas importantes pensadores del mo-
mento (Chatelet, Derrida, Lyotard) y que concluy6 con la creacién del
College International de Philosophie (Chatelet, Derrida, Faye, Lecourt,
1998); ni los anlisis socioldgicos de Pierre Bourdieu (1984) y de Louis
Pinto (1987) sobre la filosofia y su ensefianza han perturbado esa pax
hispana, pax que ha tenido graves consecuencias en lo que Derrida (1992)
ha llamado “el derecho a la filosofia para todos”.

La ensefianza de la filosofia en la educacion secundaria ha sufrido un
claro retroceso con respecto a lo que sucedia, apenas, diez afios atras. La
filosofia se sigue manteniendo como algo reducido a un circulo de ini-
ciados; con poco espacio para la renovacion.® El “todo el mundo es fi-
I6sofo” de Gramsci, que Sacristan cita en su libro, no ha cuajado. El per-
sonaje conceptual del filésofo, que Deleuze y Guattari presentan en su
libro /Qué es filosofia? (1991), permanece, en la actualidad, en un claro
aislamiento. La eterna pregunta sobre quién es filésofo continta sin
aclararse.

La “polémica” establecida entre Sacristan y Bueno contribuye, junto
con otras, aqui y allg, no s6lo a dar respuestas, sino a definir la actividad
filosofica, tan cercana a la propia actividad humana. No obstante, los
autores, por su calidad de académicos, entienden que la filosofia se hace
en la universidad, 0 no se hace. Sin pensar que, a la postre, el filosofar
como el vivir se encuentraailleurs. La filosofia, como tantas otras cosas,
no se deja atrapar entre las cuatro paredes de la institucion y se escapa a

6 \Véase, por ejemplo estas cuatro publicaciones, diferenciadas la primera de la dltima
casi 25 afios, en la que apenas aparecen nombres nuevos en el panorama filoséfico:
Zona Abierta (1975), Javier Garcia Sanchez (1980), Francesc Arroyo (1993), J. Muguerza
(ed.) (2000).

122 Andamios



FILOSOFIA Y UNIVERSIDAD

través de los resquicios que se producen sin fin. Filosofia y/o filosofar,
qué importa; lo trascendental es que, desde el mismo instante en que el
ser humano se siente como tal, no deja de producir, de producirse y, por
ello, establece un vinculo con lo eterno. Asi, la filosofia, mas que objeto
de estudio, debe ser objeto de accién, tal como sefiala, citando a
Aristdteles, Schopenhauer:

Ni conviene que sepamos ni sintamos las cosas humanas,
como algunos aconsejan, porque somos hombres; ni las
cosas mortales, porque somos mortales; sino que nosotros
mismos, en cuanto es posible, nos despojemos de la mor-
talidad y hagamos todo lo posible por vivir en conformidad
con aquella parte que es en nosotros la mejor. (Aristételes,
2000: X, 7)

Para concluir, valgan las palabras de Antonio Machado, citadas por Emilio
Lled6 en el libro Acerca de Manuel Sacristan (Loépez Arnal y De la Fuente,
1996), en homenaje a éste Gltimo:

Es lastima que sean siempre los mejores propdsitos [decia
Juan de Mairena] aquellos que se malogran, mientras pros-
peran las ideicas de los tontos [...] Tenemos un pueblo ma-
ravillosamente dotado para la sabiduria, en el mejor sentido
de la palabra: un pueblo al que no acaba de entontecer una
clase media, entontecida a su vez por la indigencia cientifi-
ca de nuestras universidades, y por el pragmatismo ecle-
siastico, enemigo siempre de las altas actividades del espi-
ritu. Nos empefiamos en que este pueblo aprenda a leer,
sin decirle para qué y sin reparar en que €l sabe muy bien
lo poco que nosotros leemos. Pensamos, ademas, que ha
de agradecernos esas escuelas practicas donde puede apren-
der la manera mas cientifica y econémica de aserrar un
tablon. Y creemos inocentemente que se reiria en nuestras
barbas si le habldsemos de Platon. Grave error. De Platon
no se rien méas que los sefioritos, en el mal sentido —si
alguno hay bueno— de la palabra. (Machado, 1957: 167)

Andamios 1,3



JorpI RiBA

BIBLIOGRAFIA

ABENSOUR, M. y P-J. Lasarriere (1994), “Parasites appointés, qu'avez-
vous fait de la verité?” en A. Schopenhauer, Contre la philosophie
universitaire. Paris: Rivages.

ABensour, M. (en prensa) [Introduccion y traduccion de Scheherezade
Pinilla y Jordi Riba], Por una filosofia politica critica. Barcelona:
Anthropos.

Aporno, T. W, (1975), Dialéctica negativa. Madrid: Taurus.

AvLTHUSSER. L. (1969), Lénine et la philosophie. Paris: Maspero.

ArisTOTELES (2000), Etica a Nicomaco. Madrid: Gredos.

ArroYO, F. (1993), La funesta mania. Barcelona: Critica.

Bourpieu, P. (1984), Homo academicus. Paris: Minuit.

Bueno, G. (1970), El papel de la filosofia en el conjunto del saber. Madrid:
Ciencia Nueva.

(1995), ¢Qué es filosofia?, 22 ed. Oviedo: Pentalfa.

Cousin, V. (1977), Défense de I'Université et de la philosophie. Paris: Solin.

CHATELET, F, J. DERRrIDA, J.-P. Favg, D. Lecourt (1998), Le rapport bleu.
Paris: PUF

DeLeuze, G. y F Guattari (1991), (Qué es filosofia? Barcelona: Anagrama.

DEerRIDA, J. (1992), Du droit & la philosophie. Paris: Galilée.

Ferrarl, J. (1973), Les philosophes salariés. Paris: Payot.

FicHTe, J. G. (2002), Algunas lecciones sobre el destino del sabio. Madrid:
Istmo.

GARcia SANCHEZ, J. (1980), Conversaciones con la joven filosofia espafiola.
Barcelona: Peninsula.

HeceL, G. W. F (1991), Escritos pedagdgicos. Madrid: FCE.

Herebia, A. (1982), Politica docente y filosofia oficial en la Espafia del siglo
XIX. El periodo Isabelino. Salamanca: Ediciones de la Universidad
de Salamanca.

HuwmeoLbT, G. (1996), Escritos politicos. México: FCE.

KanT, 1. (2003), El conflicto de las facultades. Madrid: Alianza.

Lorez ArRNAL, S. y P. de la FuenTe (1996), Acerca de Manuel Sacristan.
Barcelona: Destino.

MacHADO, A. (1957), Juan de Mairena, |. Buenos Aires: Losada.

124 Andamios



FILOSOFIA Y UNIVERSIDAD

MuGUERzA, J. (ed.) (2000), La filosofia, hoy. Barcelona: Critica.

ORTEGA Y GaAssET, J. (1982), Mision de la universidad. Madrid: Alianza. (12
ed., Revista de Occidente, 1930).

PinTO, L. (1995), Les neveux de Zarathoustra. Paris: Seuil.
(1987), Les philosophes entre le lycée et I'avan-garde. Paris:
I'Harmattan.

SacrisTAN, M. (1968), Sobre el lugar de la filosofia en los estudios superiores.
Barcelona: Nova Terra.

ScHELLING, FE W, J. (1984), Lecciones sobre el método de los estudios aca-
démicos. Madrid: Editora Nacional.

SCHOPENHAUER, A. (1997), “Sobre la filosofia universitaria” en Parergay
Paralipomena Il. Méalaga: Agora.

Tierno GALVAN, E. (1969), Razon mecénica y razon dialéctica. Madrid:
Tecnos.

Trias, E. (1969), La filosofia y su sombra. Barcelona: Seix Barral.

VERMEREN, P. (1995), Victor Cousin. Le jeu de la philosophie et de I'Etat.
Paris: 'Harmattan.

ZonNA ABierTA (1975), nam. 3, “La filosofia actual en Espafia”, Madrid.

Fecha de recepcién: 30/04/2006
Fecha de aceptacion: 13/07/2006

Volumen 3, nimero 5, diciembre, 2006, pp. 113-125 Andamios 15






