DEeL BARROCO COMO EL OCASO DE LA CONCEPCION
ALEGORICA DEL MUNDO

Sigmund Méndez"

Resumen. El presente articulo ofrece una vista panoramica del Ba-
rroco a través de la alegoria como principal clave conceptual de
la cosmovision heredada de la Antigliedad y la Edad Media. Fe-
némenos como la Reforma y el desarrollo del pensamiento
cientifico trajeron una nueva era en la concepcion del hombre y
su lugar en el mundo, asi como de sus construcciones simboli-
cas y despliegues artisticos y literarios. Este proceso implico
una revolucion “copernicana” que supuso la fragmentacion de
los antiguos mapas de la realidad y el trazo de mapas nuevos.
La alegoria esté en el centro de este cataclismo cultural, y una
breve cartografia de su destruccidn puede ayudar a delinear un
modelo, por un lado, de la caida de un templo ideol6gico mile-
nario, y, por la otra, de las nuevas ideas que emergen de esas
ruinas desarrollando su propio edificio epistemoldgico.

PALABRAS CLAVE: Barroco, alegoria, literatura y pensamiento del
siglo XViIL.

El Barroco resulta, debido a los varios ambitos por los que se extiende y
las tendencias antitéticas que lo conforman, un periodo de dificil ca-
racterizacion, sobre el que existen concepciones diversas y contra-
dictorias. Puede decirse que con el términoBarroco, entendido, en primer
lugar, como categoria historica, se alude a un horizonte epocal que
comprende un conjunto de préacticas culturales que involucran todo el
organismo social, pero que entrafia una compleja delimitacion al impli-
car, de manera primaria en el proceso de su conceptualizacion, a las
artes plasticas, literarias y musicales, cada una de las cuales comporta

“ Universidad de Salamanca. Correo electrénico: <sigmundmendez@yahoo.es>.

Volumen 2, nimero 4, junio, 2006, pp. 147-180 Andamios
147



SIGMUND MENDEZ

por si misma un desarrollo temporal especifico; igualmente conlleva un
proceso de datacion distinto en los diferentes paises europeos, cuyos
limites se ensanchan al incluir el caso de las colonias americanas. Los
margenes mas amplios que pueden darsele son, si se quiere, la etapa
final de Miguel Angel (“padre del Barroco”), y el término del siglo xviil,
donde prolonga su existencia en América.t

Aunadas a la varia problemética en torno a la definicion epocal del
Barroco, estan las consideraciones con un sesgo transhistdrico, como el eén
de D'Ors —o, més recientemente, “el pliegue” de Deleuze (2002)—,?
que ven en él una tendencia ciclicamente manifiesta en el hombre euro-
peo —o bien latino o hispano, como en el manierismo de Curtius—,
que se contrapone al orden clésico representado por Greciay que el Re-
nacimiento encarna; ambos orbes constituirian dos avatares historicos
hipostasiados de principios universales de la conciencia que pueden co-
rresponder formalmente a oposiciones como las establecidas por Wolfflin.
Si, como el propio Wolfflin quiso, uno de los rasgos principales del Ba-
rroco es la absorcion del individuo en el conjunto, que “desea precipi-
tarse en los abismos de lo infinito” (W6lfflin, 1991: 93), podemos pensar
que un rasgo esencial de lo barroco —concebido a partir del Barroco
historico— es el despliegue de un impulso unificador, donde las for-
mas individuales son necesariamente convocadas en su multiplicidad

! Esto no debe resultar en lo absoluto insdlito, si recordamos que, por ejemplo, el
Renacimiento tiene una caracterizacion temporal igualmente movediza, pues si bien
en la literatura italiana inicia en el Trecento con Petrarca, encontramos un siglo mas
tarde a autores prerrenacentistas como Enrique de Villena o Juan de Mena, y sus mejo-
res frutos en la propia Espafia, Francia o Inglaterra no se dan sino hasta el siglo XvI. Por
eso también, al ser en ella més antiguo, resulta natural que Italia sea més prontamente
barroca que el resto de Europa, al menos en sus anuncios; y que ubiquemos asi en un
proto-Barroco a Miguel Angel al igual que ciertos elementos anunciadores en Ariosto
(con una vision mucho més problematizada e irdnica que, digamos, Garcilaso de la
Vega). Hay un desarrollo histérico de las formas desplegado distintamente en diferen-
tes &mbitos culturales (si se quiere también por su ethos particular) y linguisticos.

2 La idea de Barroco de Deleuze tiene mucho mayor énfasis histérico que la de
D'Ors (que también usa a la época barroca como elemento definidor relevante); ese “pli
qui va a l'infini”, conoce en el Barroco “un affranchissement sans limites dont les
conditions sont déterminables” (Deleuze, 2002: 5y 48). Esto no obsta para que Deleuze
considere “barrocos” a creadores como Mallarmé o Paul Klee.

14g Andamios



DEeL BARROCO COMO EL OCASO DE LA CONCEPCION ALEGORICA DEL MUNDO

s6lo para testimoniar su pertenencia y sujecion a un orden totalizador;
implica asi el intento de una cultura por ensancharse a si mismay es-
tablecer un marco que unifique fuerzas y elementos disimbolos y, en
muchos casos, contrapuestos. Mirando especificamente el ambito cen-
tral del siglo xvi1, con sus antecedentes y prolongaciones en el xvi y el
XVIil, el Barroco marca el momento de una crisis medular del sistema
hegemonico y estd conformado por un conjunto de controles estratégi-
cos e impulsos disgregantes —plasmados en la polaridad matematica de
diferenciacién e integracion, y en la musical de consonancia y di-
sonancia— que, al interior de ese horizonte, atraviesan desde la base
hasta la punta de la piramide social e ideoldgica en una dialéctica don-
de, por un lado, sus diferentes componentes son sometidos a un todo
unificador que se afirma en tanto que se desdibuja, y, por el otro, las
partes asumen o construyen su propia posibilidad de espacios vitales y
expresivos —encontrandolos, a veces, s6lo en las fracturas— dentro de
un marco general de sentido.

No es intencion de este trabajo plantear los numerosos problemas
involucrados en la definicion del Barroco, pero si tratar panoramicamen-
te un tema cardinal del Barroco histérico europeo: la clausura del pa-
radigma milenario de pensamiento que tuvo en la alegoria como practica
creadora y hermenéutica uno de sus elementos constitutivos fun-
damentales (y, principalmente, las implicaciones que este cambio supuso
para la literatura). La alegoria, desde sus origenes en la Antigliedad clasi-
ca, se convirtid en una estrategia interpretativa indispensable para
conciliar las formas heredadas de la tradicion con nuevas corrientes de
pensamiento; mas tarde, a través del modelo maestro de la exégesis
biblica, fue instrumentada como un conjunto de operaciones cultura-
les que implicaban la organizacion coordinada del sentido entre la Biblia
y el Libro de la naturaleza, asi como entre las formas imaginarias y con-
ceptuales del pasado grecolatino y la propia cosmovision cristiana. Ese
modo de concebir el Texto del mundo fue prolongado por el Humanis-
mo renacentista y muestra, en el Barroco, una eclosion de figuraciones
que se prolongan, con menguante potencia imaginaria, en el Neo-
clasicismo y que hallan de hecho en él, en la filosofia del xviit, el término
de su proceso de clausura.

Andamios ;4g



SIGMUND MENDEZ

En este sentido, el Barroco es un periodo de cierre, un tiempo en el
que se apura la sintesis dentro de un marco totalizador; son las pos-
trimerias de una Weltanschauung que esté a punto de despedirse y que lo
hace, segun el signo barroco, de una manera ostentosa. En las
concepciones sobre la época se manifiesta su caracter dual, a un tiempo
unificador y contradictorio; en el Barroco cabe ver, seglin quisieron nu-
merosos criticos, como Weisbach o Spitzer, un tiempo de enérgico cariz
religioso —particularmente cat6lico—, un reafirmamiento de la cos-
movisién medieval impulsada, ante la disolucion de la unidad de la
Respublica Christiana, por la Contrarreforma. Asimismo, se ha visto en
él una continuacion del Renacimiento, incluso, segun lo llama José Ma-
ria Valverde (retomando un uso inglés: High Renaissance), como un “Alto
Renacimiento” (1985: 9). El Barroco puede ser simbolizado por una
arquitectura que es mezcla de la iglesia cristiana medieval y del antiguo
templo pagano; esta sintesis, que de hecho hunde sus raices en la Edad
Media y que pertenece asimismo, de manera mas equilibrada, a la fi-
sonomia del Renacimiento, se reconfigura de acuerdo con una profusion
y un dinamismo que la llevan a sus limites formales y conceptuales en
el arte del siglo xvi1. Sin embargo este suntuoso edificio figural es, sobre
todo, un templo en demolicién, y mas exactamente, la autoconsciente
puesta en escena de ese derrumbe; como la Sant'/Agnese de Borromini,
el Barroco es un templo que anuncia su caida; que, en su fijeza arqui-
tectural, representa el pathos de su hundimiento.® Con lucidez, Rodri-
guez de la Flor ha insistido en la poderosa entropia que caracteriza al
Barroco, particularmente al hispanico.* Pero cabe preguntar ;qué es aque-

3 Es cierto que hay claras diferencias entre los distintos paises europeos. Aquellos
en donde se configurd prontamente una s6lida organizacion econdémica y social, cada
vez més secularizada, como Francia e Inglaterra, tenderdn con més prontitud al
Neoclasicismo; y en donde perduran el impulso doctrinal e institucional cristiano-
catdlico o cruentas guerras, como Espafia, Italia o Alemania, se vivira, si se quiere, una
mayor tendencia “medievalizante”. Del caso de Alemania, Walter Benjamin recuerda:
“Dal} mittelalterliche Theorien im Zeitalter der Religionskriege wieder aufleben, daf3 in
‘Staat und Wirtschaft, in Kunst und Wissenschaft' vorerst noch das Mittelalter herrschend
blieb, daR seine Uberwindung, ja Benennung im Lauf des XVII. Jahrhunderts erst erfolgt,
das alles ist langst ausgesprochen worden” (Benjamin, 1974: 256).

4 En la Contrarreforma “las funciones significativas de la produccién simbdlica de
la Edad Moderna espafiola se construyen bajo un principio rector: el de una entropia,

150 Andamios



DEeL BARROCO COMO EL OCASO DE LA CONCEPCION ALEGORICA DEL MUNDO

llo que pierde fuerza vertiginosamente, disgregando la cultura europea
y sus producciones simbolicas y haciendo de ellas, justamente, el
escenario tragico de su despedida? La respuesta apunta, ciertamente, no
s6lo, como ha mostrado Foucault, al fin de un modo epistémico, sino
de algo mas vasto y profundo (que determina en lo hondo las po-
sibilidades y las maneras configurantes del saber): el hundimiento de
una cultura que tuvo en el pensamiento de la Antigliedad clasica y la
espiritualidad del cristianismo los pilares fundamentales de su concien-
cia, estructuras individualmente sostenidas y mutuamente trabadas en
un edificio ideal milenario a través de la alegoria.

Ciertamente, una vision de conjunto del Barroco revela la vitali-
dad, casi podriamos decir, escénica, representada, de este dominio
ideoldgico que estd profundamente minado por su propio desgaste
histérico interno, que a su vez reflejan y prolongan nuevas formas con-
tradictoras, como el creciente “escepticismo” (“And new philosophy calls
all in doubt”, como dijo Donne [1996: 276]; “nuevo filosofar de todo
duda”)®y la creacion de la filosofia inductiva y experimental que funda-
ra un nuevo canon para el pensamiento cientifico. También es verdad
que el esplendor figural de la época nos habla, aparentemente, de un

propiamente ‘barroca’. Ello quiere decir que en lo que es su radio de accion, la fuerza
de la destrudo, de la pulsion (y de lapasion) de muerte, que habita esta escena en la que
penetramos, es muy fuerte” (Rodriguez de la Flor, 1999: 13). La idea ha sido ahondada
en un libro posterior del mismo autor: “ella [la energia entrépica] fuerza en el campo
intelectual barroco hispano una caracterizacion en que la crisis espafiola enteramente
se resuelve, y en ello alcanza, sin duda, su registro o tono peculiar, en cuanto es también
ahi, en los dominios simbdlicos, donde se opera una cierta ‘destruccion espiritual de
Espafia’, asistiéndose entonces a la quiebra definitiva del proyecto humanista” (Rodri-
guez de la Flor, 2002, 41). Esta “destruccion espiritual de Espafia” es la escenificacion
nacional de una destruccion mayor: la de la Weltanschauung grecolatina-cristiana en el
Barroco (la época en que el espiritu faustico eligid, como dijo Spengler, a Espafia como
crisol histérico de su proceso) y que ciertamente tuvo en el Humanismo a su ultimo
gran movimiento intelectual. La metéafora de la “entropia” vale para el escenario del
XVII tanto por implicar el desorden de las estructuras culturales como por suponer la
irreversibilidad del proceso.

® Este poema de Donne constituye una de las mejores alegorias de la “muerte del
alma” de la naciente modernidad europea y del cataclismo de la cosmovisién
grecocristiana en el Barroco.

Andamios 45,



SIGMUND MENDEZ

dominio expansivo; la voluntad de poder del Renacimiento y el Barro-
co se manifiesta como una pulsién conquistadora y colonizadora, no
s6lo del mundo material, sino de los orbes culturales e imaginarios. Asi,
la vocacion absolutista e imperial del poder politico tiene su contrapar-
te en el proyecto jesuita —el Gltimo poderoso avatar del cristianismo
catélico— de imponer, en el primer gran movimiento universalista de
la Edad moderna —y paradojicamente contradictorio a sus fines ul-
timos—, el dominio de la fe Gnica'y ecuménica. Intentos, si, estériles en
sus resultados, que no detuvieron el desplazamiento sufrido paula-
tinamente por la Iglesia en un proceso general que es acompanado, en el
ambito politico, por el resquebrajamiento del castillo de la monarquia,
cristalizado en el absolutismo y removido por las revoluciones burgue-
sas, marcando el fin de las estructuras de poder material y espiritual
emblematicas de otro horizonte histérico e ideoldgico. La dialéctica de
esta transfiguracion se vuelve inevitable y la paradoja mina internamen-
te los intentos barrocos por prolongar el modelo teoldgico del mundo,
al que aposto, con el resto de sus fuerzas, Espafia. De hecho, los mismos
trabajos de universalizacion, como la empresa jesuita (la cual, no lo
olvidemos, ha sido una de las figuras principales de lo barroco)® sefialan

¢ La Compafiia es, seguin sefiala Evonne Levy “a key to the problematic historiography
of the Baroque” (2004: 6). El término Jesuitenstil aparece en la década de los cuarenta
del XIX (debido tal vez a Jacob Burckhardt, autor de la entrada correspondiente de la
edicién de 1845 de la Brockhaus), es decir, poco menos de medio siglo antes de la di-
fusién del término “Barroco” en los ochenta por autores como Cornelius Gurlitt y Wol-
fflin, periodo en el que sirvi6 de definicion “for what would later be named the Baroque”
(Levy, 2004: 34). La idea de un “estilo jesuita” surgié en medio de una atmoésfera
decimononica de anticlericalismo que contribuia a la repulsa estética del Barroco como
forma decadente del arte renacentista y sinada por la instrumentacion ideoldgica de la
Iglesia. Paraddjicamente, ademas de su carga religiosa, el internacionalismo jesuita
resultaba al parecer peligroso para los Estados nacionales de fines del siglo xviil y el
XIX (como también el “desorden” barroco se convierte en figura de un indeseable
elemento desestabilizador, contra el cual las clases dominantes prescribian el correctivo
estético del clasicismo); tal vez la nueva posicién mundial encuentre en ello otro punto
de contacto con el Barroco histdrico que favorezca sus apropiaciones “postmodernas”.
Por otro lado, el caracter instrumental del arte propagandistico jesuita (como Propaganda
Fide), no sélo como imposicion de una clase ideolégica, sino en tanto que crea obras
que apuntan “incessantly, uncomfortably to its signified, at the expense of the signifier”,
con todos los procesos de distorsion y empobrecimiento que sufre a lo largo del siglo

152 Andamios



DEeL BARROCO COMO EL OCASO DE LA CONCEPCION ALEGORICA DEL MUNDO

la imposibilidad de la vuelta a una verdadera Respublica christiana con
Roma (como aun suefian las alegorias de Cervantes o Gracian) como co-
razon espiritual. La voracidad moderna es un principio que, desde dentro,
promueve el fin de la concepcidn del mundo medieval. El desgaste de
los antiguos modelos y el impulso universalista de la Europa faustica
producen un movimiento centrifugo que colabora en el debilitamiento
interno que desorganiza las formas y los contenidos tradicionales que, a
contracorriente, tratan de ser reunidos en una rememoracion totalizan-
te, la andmnesis que antecede a la muerte. Por ello, las grandes organi-
zaciones simbolicas del siglo xvii pueden ser entendidas como la res-
puesta contraria a una poderosa fuerza disgregante que desarticula la
vieja vision del mundo valida hasta el Barroco.

La literatura barroca, en tanto despliegue estético del altimo momen-
to de la tradicion grecolatina y cristiana como paradigma europeo,
adquiere la figura de una agitada sintesis que antecede a su fin. Las
formas convencionales de la alegoria se fusionan en prolija reunién, al
tiempo que se ven estremecidas, negadas y transfiguradas ante los embates
de los impulsos inventivos que trae esta nueva edad histérica. No es
extrafio que el Barroco, erigido como un teatro de la disolucion con-
ceptual e imaginaria, privilegiase a la alegoria como forma expresiva de
ocultacién / revelacion de la realidad, como esa metafigura que desplie-
ga actos creadores e interpretativos a traves de la facultad reina del Ba-
rroco, hipertrofiada y fantasmaticamente omnimoda: el ingenio. En la
dialéctica de lo conservador / lo innovador, ilustrada por la célebre querelle
des anciens et des modernes, que se desarrolla en el arte y el pensamiento
de los siglos xvi1 y xvii1, se vive tanto la continuidad como la disputa de
la tradicion alegorica occidental, desde las formas clasicas y las cristia-
nas prolongadas por la Edad Media hasta los redescubrimientos e in-

XIX'y XX, puede hacer pensar igualmente en la suerte de la allegoria como término
sujeto a numerosas missreadings en el mismo periodo (y a cierta unidad en las tenden-
cias de la recepcion de las distintas manifestaciones de una época); ante el nuevo “Bece-
rro de Oro de la forma”, el valor de mediacién del constructo alegérico esta sujeto a
cuestionamientos similares a las que se plantea Levy: “is it not possible to both see and see
past (beyond) the visible, the work of art? We must endeavor to look at once at and past,
lest our eyes be burned. ‘You are requested to close an eye™ (Levy, 2004: 70).

Andamios ;53



SIGMUND MENDEZ

venciones del Renacimiento, como las configuraciones derivadas de la
recuperacion, después de Ficino, de los textos de los neoplatonicos y su
alegoresis, y las interpretaciones herméticas de la escritura egipcia. Pero
el proteico poliedro que traza ese sincretismo pierde su coherencia cuan-
do se desdibuja el circulo en el cual se inscribe, el gran recurso de con-
ciliacion de la teologia cristiana. En adelante, no habrd més un cédigo
maestro, un centro de sentido, como el aportado por la Escritura, para
ordenar estas diferentes representaciones que han convivido, bajo la luz
de lo eterno, como un presente comun que refleja en mayor o menor
grado la Presencia. Sin embargo, precediendo su salida, alegoria y
alegoresis cristianas haran sus ltimos, ostentosos actos, antes de verse
condenadas al silencio. Por eso podemos admirar su brillante primado
en las distintas artes barrocas: en la pintura (Caravaggio, Poussin, Ru-
bens), en la arquitectura y la escultura (Borromini y Bernini) y en la
musica (Bach).” Y es, por supuesto, un concepto fundamental para
penetrar en la poética del Barroco. En el teatro aleman, francés y el es-
pafiol, en las novelas de Gracian, Bunyan o Grimmelshausen, en Gongo-
ra, Quevedo y los poetas metafisicos alemanes e ingleses, la alegoria
aparece como un elemento clave en la construccion de la obra literaria,
convulsionada en su interior como reflejo autoconsciente de su fun-
cion progresivamente desgastada en el desarrollo modernista de la cultu-
raeuropea. La alegoria, sustentada en la tradicion y sus codigos, satisfa-
ce laidea barroca del mundo, su conservadurismo asi como sus impulsos

"En efecto, fue considerada por los tratadistas de retérica musical de los siglos XvI
al xXvi1, y “existen evidencias de que los procesos descriptivos de la musica barroca se
vinculan més [que a la metéfora] a la alegoria [...] en muchos casos, elementos musicales
que en un principio aparecen como ‘normales’ o ‘habituales’ dentro de un contexto
determinado, son, en una segunda lectura, representaciones de conceptos ‘extra mu-
sicales’, es decir, alegorias. Por ejemplo, apunta el musicélogo inglés [Manfred Bukofzer],
‘todos los pasajes de la Biblia que tienen un contenido dogmatico o con caracter de
mandamiento general, son musicalizados por J. S. Bach, casi sin excepcién, en forma
de canon o fuga’. De este modo, mediante el empleo de dos de las técnicas mas riguro-
sas de la composicion musical, Bach alegoriza la ley inexorable de la palabra de Dios”.
Parece ser que, de manera general, el tema mas frecuentemente alegorizado —en lo
que se seguia la doctrina psicofisioldgica vigente en la época— fue el de los “afectos del
alma”: “Los compositores alegorizaban por medios musicales los efectos corporales y
movimientos de los espiritus animales generados por un afecto o pasion del alma” (Lépez

154 Andamios



DEeL BARROCO COMO EL OCASO DE LA CONCEPCION ALEGORICA DEL MUNDO

innovadores (dentro de la dialéctica ruptura / tradicién que recorre la
historia del arte en el Occidente moderno),® que se renen en una tensa
y profusa sintesis de contenidos que se agitan antes de su final dispersion.

Para usar la terminologia difundida por Foucault, el siglo xviies el
escenario de un cambio epistémico en Occidente, la ruptura de la con-
tinuidad pensamiento-realidad, lenguaje-mundo, que habia prevaleci-
do hasta el Renacimiento.® Abolida la divinidad como centro del sentido,
la coincidentia oppositorum de Cusa en que las contradicciones de la rea-
lidad confluyen y se resuelven, la propia conciencia del hombre tratara
de emerger de este naufragio como la fundadora del sentido. Es esa la
exploracién que realiza la razén cartesiana, que busca en si misma el
suelo de la verdad sobre el cual sustentar al mundo y someter el caos
exterior a un orden construido por ella. La idea del ritmo césmico que
sustenta la analogia, la semejanza que revela en la concordia mundi ne-

Cano, 2000: 148-149 y 151). La referencia de Bukofzer corresponde a “Allegory in
Baroque Music”. Journal of the Warburg Institut, 3 (1939-1940), pp. 1-21. El libro de
Lopez Cano, a pesar de sus descuidos, tiene la virtud de ofrecer, hasta donde tengo
noticia, la primera introduccidn en nuestra lengua al tema olvidado de la retorica musical
en el Barroco.

8 Por supuesto, esta dialéctica trasciende el horizonte cultural de la modernidad.
Como indica Hans Robert Jauss, “das geschichtliche Selbstbewubtsein, mit dem sich
die moderni seit dem karolingischen Neubeginn in allen ‘Renaissancen’ der europdischen
Literatur immer wieder den antiqui gegenubergestellt haben, zur ‘literarischen Konstante’
werden und fir die Geschichte der abendlandischen Bildung so gewéhnlich und na-
turlich erscheinen wie der Generationswechsel in der Biologie” (1970: 12-13). En rigor,
hay una sucesion de rupturas desde la Antigiiedad clasica, como puede verse en el
propio caso de Virgilio y suaemulatio “superadora” (celebrada ya por Propercio) de los
modelos homéricos (antes aun, en el teatro clésico, en un Euripides). La historia de la
alegoria en Occidente est4 singularmente vinculada con esos momentos de ruptura
histdrica en los que se ve al mismo tiempo involucrado un acto de continuidad litera-
ria y cultural: la ilustracidn helénica en el siglo V a. C. (donde se trata de rescatar la
mitologia homérica); el triunfo del cristianismo y sus esfuerzos de incorporacion del
legado del Antiguo Testamento y la Antigliedad pagana; el alegorismo del resurgimiento
carolingio o del “Renacimiento” del siglo XII, con su gozosa autosuficiencia respecto de
los antiqui; el Humanismo renacentista, y su veneracion de lo clésico; y el tenso sin-
cretismo del Barroco, en el cual se debaten, enérgicamente, los impulsos de innovacion
y de continuidad de una tradicion que se abrird a un escenario histérico distinto tanto
por su dimensién multicultural como por su nueva conformacion ideoldgica.

° El libro de Michel Foucault es, por supuesto, Las palabras y las cosas (1995).

Andamios ;55



SIGMUND MENDEZ

X0s ocultos entre objetos remotos y asegura la propia continuidad de
la conciencia frente a lo césmico (la inteligencia del hombre que imita la
inteligencia divina), es fisurada y substituida por la conciencia critica.
Todavia el Humanismo afirma la identidad de litterae y res. A partir del si-
glo xvi1, la palabra dejaré de ser “sombra de las cosas” o “recuerdo del
arquetipo”, y se convertira, plenamente, en forma convencional, mero sig-
num. Concluido el primado del pensamiento anal6gico, la alegoria per-
deré su vitalidad y habra de convertirse en una forma sospechosa para el
intelecto que ha perdido su capacidad vinculante entre los 6rdenes de lo
real y lo ideal.

Este desplazamiento del verbum aeternum a la palabra humana, en el
que la poesia es invencién individual que responde a una circunstancia
histdrica concreta, pone las bases de la libertad creadora que habra de
vivir cada vez mas la literatura a partir del siglo xvii, y que tienen sus
primeras formas en una angustiosa o irdnicamente asumidamise en abime.
Dentro del Barroco, el primado de la palabra poética, afirmado por
diversos tratadistas, le abrird nuevas posibilidades de creacidn. Pero esta
apertura se da, todavia, dentro de un horizonte cultural ain no supera-
do por la dialéctica historica, y una estructura sociopolitica e ideolégi-
ca conservadora.l® Asi como las viejas formas de organizacion politica,
heredadas de la Edad Media, extienden su presencia en el tiempo a tra-
vés de nuevas estrategias de dominio, las formas de control ideoldgico
tratan de ajustarse a esa nueva coyuntura. La alegoria adquiere, dentro
del discurso del poder, un caracter instrumental; forma parte de las
herramientas didacticas que tratan de mantener la cohesion del orden
cultural y social. Para los artistas supone, sin embargo, un ambito pro-
piciatorio para la creacion personal, como ese espacio de libertad in-
ventiva, segun apuntara C. S. Lewis, en el que existe la posibilidad de
desplegar un mundo imaginario viviente. Este fendmeno debe entender-
se dentro de un proceso mas vasto, que implica un cambio fundamen-
tal en la forma de pensar y de escribir en Occidente, que sucede a partir
del paso del centro unitario de la significacién (la palabra divina), sopor-
te ontoteoldgico de un modo de hacer arte bajo el amparo del cddigo

10 Sobre ello, el libro fundamental sigue siendo el de José Antonio Maravall, La
cultura del Barroco (1989).

156 Andamios



DEeL BARROCO COMO EL OCASO DE LA CONCEPCION ALEGORICA DEL MUNDO

colectivo de la tradicion (en el que se ha desplegado la alegoresis y la
forma alegorica de la obra literaria), a la fundacion del sentido que es
logro de una aventura de creacion imaginaria individual, la cual a su
vez, especialmente a partir del siglo xvii, dara lugar a lo que Joseph
Campbell ha llamado la “mitologia creativa”.'*

Periodo de nuevos modelos al tiempo que de sintesis hipertréficas,
el Barroco es sobre todo época de fragmentacion y debilitamiento. Po-
driamos considerarlo como el momento de cierre de grandes paradig-
mas totalizadores, como el del escolasticismo aristotélico-tomista, y, en
general, de las grandes construcciones intelectuales del saber antiguo
(los soberbios edificios fundados en la arena, segun aparecen en el
Discours de la méthode) como la retérica, que los humanistas rescataron
del pensamiento latino y su concordia entre elocuencia y filosofia (Ci-
cerdn), para establecerla como gran marco y arsenal de recursos teori-
cos y practicos validos para la poética, la musica y las artes visuales, y
que seréa desdefiada por Descartes y Kant. En este movimiento trans-
figurador, las grietas de la antigua cosmovisidn, abiertas en el siglo xv1,
comienzan a extenderse. Es cierto que no se encuentra del todo perdido
el vinculo alegorico de los dos Libri Dei, la Escritura y el mundo; asi, el
propio Francis Bacon podia recordarlo en De augmentis scientiarum:

Ubi duos libros, ne in errores incidamus, proponit nobis
evolvendos; primo volumen Scripturarum, quae voluntatem
Dei, dein volumen Creaturarum, quae potentiam revelant:
qguorum posterior veluti clavis est prioris, non sollum
intellectum nostrum aperiens ad genuinam Scripturarum
mentem ex generalibus regulis rationis et legibus sermonis
expromendam; sed porro etiam praecipue fidem nostram

11 Es un proceso que, como ha explicado Campbell, parte del siglo XIl y que va
construyéndose junto con el creciente desgaste de la tradicion que daré lugar a un
nuevo universo compuesto por “una galaxia de mitologias —tantas, podriamos decir,
como la multitud de sus genios” (Campbell, 1992: 23). Esta concepcién de Campbell,
justificada por el proceso de densificacion del yo en el hombre occidental y sus
consiguientes expresiones en las obras literarias y artisticas, corona (al tiempo que
otorga dimension historica) la concepcion roméntica del arte como obra del genio.

Andamios 5



SIGMUND MENDEZ

reserans, ut in seriam ingrediamur Omnipotentiae Divinae
meditationem, cujus characteres maxime insculpti ejus
operibus et incisi sunt. (Bacon, 1858: 469)

[Por lo cual dos libros, para que no caigamos en errores,
nos propone que han de ser estudiados: en primer lugar, el
volumen de las Escrituras, que revela la voluntad de Dios;
luego el volumen de las criaturas, que revela su poder. De
ellos, el posterior es como llave del primero, no sélo que
abre nuestro intelecto a la inteligencia genuina de las
Escrituras, que a través de las generales reglas de larazon y
las leyes del discurso ha de ser descubierta; sino ademas,
principalmente, abriendo nuestra fe, de modo que seamos
introducidos en la seria meditacion de la omnipotencia
divina, cuyos caracteres en gran medida en sus obras han
sido impresos e inscritos.]

Pero el camino que abren Bacon, Galileo o Descartes es justamente la
inmersion en el libro del mundo (ya no como imago et symbolum Dei,
como creian los alquimistas) y el olvido de la auctoritas biblica. Los ca-
racteres que lo componen son ahora, no el misterioso tejido alegorico
de los schemata divinos, sino un sistema de nimeros y geometrica schema-
ta que pueden ser descifrados y explotados por la razén instrumental.2
En una de las posteriores cimas de esta tendencia, los Principia mathe-
matica de Isaac Newton, se acepta ain, al modo de Bacon, el marco ale-
gorico de la teologia para las exploraciones del libro de la naturaleza:

Dicitur autem deus per allegoriam videre, audire, loqui,
ridere, amare, odio habere, cupere, dare, accipere, gaudere,
irasci, pugnare, fabricare, condere, construere. Nam sermo
omnis de deo a rebus humanis per similitudinem aliquam
desumitur, non perfectam quidem, sed aliqualem tamen.

12 Proceso que abarca todas las ciencias de la naturaleza; en palabras de Jung: “Los
siglos XVI y XVII suponen un tiempo de transito desde un mundo fundado meta-
fisicamente a una era de principios inmanentes de explicacion, cuando ya no se dice
omne animal a Deo, sino omne vivum ex ovo” (Jung, 2002: 61-62).

158 Andamios



DeL BARROCO COMO EL OCASO DE LA CONCEPCION ALEGORICA DEL MUNDO

Et haec de deo, de quo utique ex phaenomenis disserere,
ad philosophiam naturalem pertinet. (Newton, 1726: 529)

[Ahora bien, se dice por alegoria que Dios ve, oye, habla,
rie, ama, tiene odio, desea, da, recibe, se alegra, se enfurece,
lucha, fabrica, funda, construye. Pues todo discurso sobre
Dios a partir de las cosas humanas se asume por alguna
similitud, ciertamente no perfecta, pero no obstante esti-
mable. Y estas cosas sobre Dios, sobre las que se discierne
enteramente desde los fenémenos, conciernen a la filosofia
natural.]

Sin embargo, el propio Newton deja en claro en el mismo pasaje, a
través de su célebre afirmacion “hypotheses non fingo” (“no fabrico
hipétesis”), su distanciamiento de la cuasi-imaginaria ciencia del pasa-
do (cuya diferencia queda oportunamente subrayada a través de fingere),
asi como laapplicatio del 6rganon inductivo baconiano y su estricto ape-
go al Libro del mundo.*® En la ciencia del siglo xvii e inicios del xviii
encontramos las lineas maestras del nuevo canon del pensamiento que
relegard al viejo codigo figural y sus postulados hermenéuticos fun-
damentales (la unidad divina y la concordia mundi) a emblemas ar-
queoldgicos de lo ya superado por la conciencia, y la alegoria, segin
estimaban desdefiosamente aquellos con quienes disputaba Erasmo,
aparece como “cosa arbitraria, y semejante a un suefio” (“res arbitraria,
somniique simillima™);** apostar por ella, como hizo Espafia, era con-
denarse a si misma a vivir fuera de la modernidad cientifica e indus-
trial, en un limbo inmovilizador fuera del paraiso terrenal del progreso.*

13 “Rationem vero harum gravitatis proprietatum ex phaenomenis nondum potui
deducere, et hypotheses non fingo. Quicquid enim ex phaenomenis non deducitur,
hypothesis vocanda est; et hypotheses seu metaphysicae, seu physicae, seu qualitatum
occultarum, seu mechanicae, in philosophia experimentali locum non habent. In hac
philosophia propositiones deducuntur ex phaenomenis, et redduntur generales per
inductionem” (Newton, 1726: 530).

14 Ratio verae theologiae (Erasmo, 1704: 126B).

5 Rodriguez de la Flor ha estudiado algunas huellas insélitas de la pugna epistémica
entre analogia y diferencia en Espafia, donde “en el combate entre metaféricos y
literalistas, o entre los partidarios de la retdrica persuasiva y los del nimero y la
mecanizacion de la imagen del mundo que asientan la realidad de una final mathesis

Andamios ;5



SIGMUND MENDEZ

También es cierto que las nuevas construcciones del pensamiento
trataban de cubrir, de diversas formas, el vacio de la alegoria gre-
cocristiana. Asi, el caso de Leibniz, verdadero advocatus Dei, cuyo
pensamiento, que ostenta una proliferacion de principios —sefialada
por Ortega y Gasset—, busca apuntalar el derruido edificio de la teolo-
gia occidental.’® Y esto implica una construccion alegdrica; segin De-
leuze: “il faut concevoir la philosophie de Leibniz comme I'allégorie du
monde, la signature du monde, et non plus comme le symbole d'un
cosmos a la maniére ancienne” (Deleuze, 2002: 174).1" El fondo aleg6rico
de Leibniz descansa en la vocacién metafisica de su filosofia, en la
remision de la materia al orbe monadico inteligible. Pero no se puede

universalis, los ‘nuestros’ caen siempre del primero de los lados” (Rodriguez de la Flor,
2002: 236). Por supuesto, el delirio alegdrico también instrumentard, a través de un
Kircher, el proyecto de una mathesis universalis. La intensidad del alegorismo espafiol
da lugar a ejercicios curiosos y paradéjicos, como el del “neotomista imaginativo” Luis
Pueyo y Abadia en sus Elogios del Angélico Doctor Santo Tomés en cien empresas del Mundo
simbdlico... (1696); (Rodriguez de la Flor, 2002: 247 y ss.), donde la “poética salva a la
teologia”. Es sin duda llamativa esta aplicacién de Picinelli a un elogio del Aquinate y
la singular y problematica sintesis entre emblematica y escolasticismo que resulta sélo
posible en los momentos de descomposicion del imaginario barroco.

16 Bien explica Deleuze que en el supuesto optimismo de Leibniz hay un intento
de defensa de la razon teolégica, inmersa en una crisis letal: “C'est un Avocat, I'avocat de
Dieu: il défend la Cause de Dieu, suivant le mot que Leibniz invente, ‘théodicée’. Bien
sQr la justification de Dieu face au mal a toujours été un lieu commun de la philosophie.
Mais le Baroque est un long moment de crise, ou la consolation ordinaire ne vaut plus.
Se produit un écroulement du monde, tel que I'avocat doit le reconstruire, le méme
exactement, mais sur une autre scene et rapporté a de nouveaux principes capables de
le justifier (d'ou la jurisprudence)” (Deleuze, 2002: 92). Por otro lado, aunque sea muy
representativo, es quizas un abuso reducir el Barroco al pensamiento de Leibniz, como
contrapuesto a la linealidad cartesiana; la de Decartes es una filosofia fundamental pa-
ra comprender este &mbito epocal al entrafiar la entronizacion del cogito y al formular
la discontinuidad entre lo real y lo ideal (res extensay res cogitans), que sefiala el meollo
de la escision barroca, la cual, ciertamente, Leibniz trata de superar a través de lareduc-
tio del espacio-tiempo a la fenomenologia de la conciencia.

17 [“es necesario concebir la filosofia de Leibniz como una alegoria del mundo, la
signatura del mundo, y no como el simbolo del cosmos a la manera antigua”]. Es
curioso ver como las distinciones benjaminianas pueden convertirse en nuevos modelos
de distorsién hermenéutica cuando sus unidades tedricas son aplicadas sin una
determinacion histérica mas precisa. Recordemos, por un lado, que los términos
“simbolo” y “alegoria” son usados indistintamente hasta el siglo XVll1, y que no hay una

160 Andamios



DEeL BARROCO COMO EL OCASO DE LA CONCEPCION ALEGORICA DEL MUNDO

reducir al simbolo la Weltanschauung anterior, que es, antes que nada,
un sistema alegodrico; esto justamente es lo que representa el frontispi-
cio de Il cannocchiale de Tesauro: un edificio ontoteoldgico piramidal
con el lema Omnis in unum, un camino ascendente hacia la Unidad abso-
luta (y que se corresponde con una estructura sociopolitica teocratica),
que adquiere una nueva forma en el desarrollo de estirpe neoplaténica
de lafilosofia leibniziana. La alegoria es, en el horizonte cristiano, tanto
anagogica como esogdgica; pero en el Barroco comienza la escision de la
verticalidad y el mundo, y el afirmamiento de lo interior como ambito
individuado de la conciencia; la alegoria se funda ahora en la in-
dividualidad que, dada como subjetividad diferenciada, se convierte en
el puntal epistemoldgico de su sentido y de toda su posibilidad dicien-
te. Esto nos habla del paso a un nuevo orden de una paraddjica metafisi-
ca inmanente (que se hunde en el nihilismo), donde la verticalidad atem-
poral queda desprendida del horizonte espacio-temporal. Pero el Barroco
es sblo el pasaje hacia ese nuevo régimen cognoscitivo, un periodo tran-
sicional que supone la representacion de la conciencia escindida de
Occidente entre lo interior y lo exterior (donde lo alto no es, como en el

reconversion exacta, histéricamente, de sus valores a las conceptualizaciones que
Benjamin dedujo a partir de los pensadores romanticos; en dicho sentido, no es correcto
suponer, como hace Deleuze, que la expresién de la Monadologie “les composés
symbolisent avec les simples”, indique “la transformation ou la traduction du symbole
en allégorie” (Deleuze, 2002: 174), (algo tan filosofica y filologicamente inexacto como
puede ser hablar de una transformacién de késmos en mundus; a final de cuentas, la
razén suefia con un cosmos mundus, un “orden limpio”, como espacio ideal de su
dominio). Asi entendidas, filosofias como la platonica o la estoica son mas alegéricas
que simbdlicas (la cosmogonia platonica es despliegue de un paradigma original, donde
cada esfera remite siempre a otra cosa: el modelo originario que sefiala que su ser es
otro), sin olvidar que el simbolo es absorbido por el sistema exegético de la alegoria
medieval (donde figuras con valores inherentes, como las que despliega la tipologia en
la historia sacra, adquieren sentido dentro de la serie de un orden hermenéutico
alegérico). En tal cosmovision, Cristo es la punta del cono epistemoldgico Omnis in
unum que con pocas posibilidades de éxito trataran de refundar los grandes metafisicos
modernos en la universalizacion absoluta de la subjetividad. Por otro lado, tal vez,
aprovechando la terminologia de Deleuze, cabe hablar de una condicion plegada del
sistema hermenéutico alegdrico, en su continuidad discontinua de niveles de sentido,
lo que contribuiria a hacer del Barroco, como Pliegue infinito, la edad propicia para la
eclosion figural de la alegoria.

Andamios ;41



SIGMUND MENDEZ

gotico, patrimonio general de ambos érdenes —como lo es también de
la materia en su plasmacion—, sino aquello que se esconde como puerta
oculta en el ambito cupular interior); ruptura abismal que, indefec-
tiblemente, y pese a sus incendios espirituales, ostenta el estigma de los
réprobos.®® El Barroco es una alegoria histérica de la alegoria porque
representa la tenaz reclusion de lo vertical en la interioridad, donde lo
trascendente espiritual y su posibilidad de manifestarse se ven confina-
dos al foso escondido de la conciencia. La esfera del Barroco es el alma
como escenario plegado de la pugna y escision del espiritu y el cuerpo;
por ello, la materia en él es, sobre todo, animica, la region aérea entre lo
pneumatico y lo teldrico en que se suscita el drama del hombre. Y su
arte es medularmente paradojico, tejido aparencial, pero apariencia, como
ha sugerido Dubois (1993), “profunda”, donde el teatro del mundo es-
ta referido a la conciencia que lo justifica y le da soporte. Cada entidad
material se vuelve en el Barroco —al menos potencialmente— psi-
coldgica, y por ello se eleva su posibilidad diciente como discurso inte-
rior, siempre alterno y mediador, transido por una bidireccionalidad
alegorica. Pero los sistemas metafisicos como el de Leibniz despliegan
una alegoricidad s6lo como sintaxis abstracta de un codigo arbitrario
(se acercan mas a ser, si, una signatura que un symbolon); no, segun fue

18 Poco tiene que ver, por cierto, la espiritualizacion de la materia en el gético y su
anhelo anag6gico —modo representacional también del Greco—, con la arquitectura
contemporénea y las configuraciones babélicas de su voluntad de poderio.

19 “Si no hacéis que lo de abajo sea como lo de arriba, y lo de arriba como lo de
abajo, y la derecha como la izquierda y la izquierda como la derecha, y lo que esté antes
como lo que esté atras (y lo que esta atrds como lo que esta antes) no entraréis en el
reino de Dios”. Podria pensarse valida la opinidn de Deleuze sobre la transformacion
del kdsmos en mundus, quizas, in theologico senso: en la cosmovision cristiana, el mundus
es, ciertamente, el principado del diablo (el “princeps huius mundi”: Juan, Xil, 31); y
ya servia, eufemisticamente, a los romanos para referirse al infierno. Desde esa Optica,
la inmersion del hombre renacentista tiene el sentido de una entrega al mundus inferius
que ya es, practicamente, la inmediatez de esta realidad. No en balde ha dicho Georges
Minois que entre los siglos X1V al XVI el infierno se desborda sobre la Tierra (Minois,
1994: 253). La desolacion manierista donde el infatuado hombre del Renacimiento cae
—el Fausto de Marlowe— se hunde en un abismo que adquiere la forma alegérica del
infierno medieval, pero que sefiala el vacio de la Weltanschauung cristiana y de la in-
certidumbre moderna.

162 Andamios



DEeL BARROCO COMO EL OCASO DE LA CONCEPCION ALEGORICA DEL MUNDO

en la teologia cristiana, como un conjunto de significados onto-
teol6gicamente determinados en cada ente, en el tejido revelado de un
lenguaje necesario. El atomismo espiritual de Leibniz, pese a estar sus-
tentado en la continuidad (natura non facit saltus) y en el principio
especular universal de los neoplaténicos de la Unidad absoluta (omnia
ubique), sugiere un conjunto abstracto de individualidades herméticas
que refleja ya, desde el &ambito de la metafisica, la segmentacion clau-
surada de las subjetividades en la inmanenciay la diaspora del Ser, con-
tinuamente reclamado y refundado como precaria isla de un archipié-
lago ideal, cuya dispersion es apenas contenida, o disimulada, por el
principio de la Ménada-Mar absoluta.

Por ello es necesario atender a los procesos histéricos disolutorios
del alegorismo occidental que anteceden y acompafian, dentro de un
cataclismo horizontico, esas nuevas busquedas y formas expresivas. En
el interior de los movimientos transformadores que surgen en el Re-
nacimiento estan las fuerzas de aniquilacién de la cultura alegoérica do-
minante, cuyo primer gran golpe es el desmembramiento de laRespubli-
ca christiana. La Reforma trae consigo una paulatina desarticulacion de
la alegoresis medieval. El gran arbol de la Escritura, como fuera sim-
bolizada por Ricardo de San Victor, pierde su organicidad viviente, sus-
tentada en las exégesis maestras de los Padres de la Iglesia. Puestas en
duda por el protestantismo, la coherencia del sistema hermenéutico tra-
dicional se tambalea. Podian aceptarse claras indicaciones intratextua-
les en los mismos Evangelios; pero las demas especulaciones quedaban
invalidadas:

[...] le secon cas ici envisageé [la autoridad de los Padres]
n'est-il retenu que par des auteurs catholiques; pour un
protestant, nulle tradition n'étant normative, seules peu-
vent étre authentiques les figures dont I'interprétation elle-
méme est scripturaire. (Lubac, 1964: 69-70)

[(...) el segundo caso aqui examinado —Ila autoridad de
los Padres— no es retenido sino por algunos autores
catolicos; para un protestante, no siendo normativa ningu-
na tradicidn, s6lo pueden ser auténticas las figuras en las
que la interpretacion es por si misma escrituraria].

Andamios ;43



SIGMUND MENDEZ

Este es, como ha dicho Lubac, el aspecto religioso de la querelle des
anciens et modernes. Por ejemplo, Melanchton descarté en sus Elementa
rhetorices (1531) las exégesis alegoricas del texto sagrado como ejercicios
de hombres ignorantes de las leyes del discurso e incapaces de com-
prender un constructo figural edificado con apego a la ciencia retdrica.?
La posicion de los moderni protestantes, que iban en contra de la doctri-
na tradicional de la Iglesia, fue impugnada por Francisco de Vitoria co-
mo “impiay sacrilega”;* la postura tridentina reafirmaba el sefialamien-
to paulino en torno a la primacia de la letra sobre el espiritu y la condicion
figural de la Ley.2 Por su parte, aquéllos replicaban a los “papistas” antiqui
su “prodigam allegorizandi liberalitatem” (“excesiva libertad de ale-
gorizar”); asi hara un calvinista en su Philologia sacra (1623), donde dis-
tingue las alegorias “innatae” (intratextuales, que contiene su auténtico

20“Sed has nugas commenti sunt homines illiterati, qui cum nullam dicendi rationem
tenerent, et tamen viderent scripturam plenam esse figurarum, non potuerunt apte de
figuris iudicare. Itaque coacti sunt novam quandam rhetoricam comminisci”; Elementa
rhetorices. En Opera, C. G. Bretschneider y H. E. Bindseil (eds.), Halle, 1846, t. Xill,
col. 466 (Moss, 1997: 399, n. 7). Ademés, Melanchton restringe la alegoresis a los mi-
tos paganos y la limita a un mero ejercicio escolar (que supone “mitologizar”). Es
Ilamativo ver como el erudito aleméan engloba bajo la etiqueta de illiterati a hombres
como san Pablo, san Agustin, Benardo Silvestre, santo Toméas, Dante, Boccaccio o
Erasmo, y, asimismo, el modo en que la rueda hermenéutica ha girado desde la época
de la Patristica, de forma que el cristiano Melanchton se pone en cierto modo del lado
de Celso y en contra de Origenes.

2 De sacra doctrina, In Primam, g. 1, a. 10 (Candido Pozo. Archivo Teolégico
Granadino, XX, 1957, p. 425 (Lubac, 1964: 70).

22 o comenta Andrés Vega: “Et quanuis Paulus legis literam ab spiritu distinxerit,
cum dixit, Litera occidit, spiritus autem viuificat, et eum imitati patres potuerint ea
forma luquendi uti, qua hinc usi sunt, eundem tamen Paulum, et concilium Arau-
sicanum in testimoniis iam citatis absolute video, et absque ullo scrupulo pronunciasse,
per legem neminem potuisse iustificari [...] Et quidem concilium Florentinum sic esse
exponendum, et sic etiam Paulum et alia praecedentia concilia interpretanda censuisse,
possumus probare, quia dixit sacramenta veteris legis non causasse gratiam, sed eam
solum per passionem Christi dandam esse figurasse” (Vega, 1564: 17a-18a). No olvida
advertir que “Multa quidem in epistolis Paulinis occurrunt subobscura, et difficilia
intellectu, sed ut Augustinus credit, ad nulla magis, quam ad ea quae ad iustificationem
spectant, verba sua princeps apostolorum retulit, cum dixit, in eis esse quaedam difficilia
intellectu, quae indocti et instabiles daprauant, sicut et caeteras scripturas ad suam
ipsorum destructionem, et perditionem” (Vega, 1564: 156).

164 Andamios



DEeL BARROCO COMO EL OCASO DE LA CONCEPCION ALEGORICA DEL MUNDO

sensus mysticus) y las “illatae”, propuestas por los comentadores, que
carecen de cualquier sustento objetivo. Roto el lazo alegorico que unia
los dos Testamentos, el Evangelio habria de quedar a la postre como el
Unico portador de la verdad. Pero el progresivo decaimiento de la exége-
sis cuadriforme —con sus cuatro niveles canonicos: literal, tipoldgico o
alegorico, tropoldgico o moral, y anagdgico—,% que avanza desde el
siglo x1v, haria también su trabajo al interior del pensamiento catdélico.
El racionalismo ilustrado impondra su primado y asi, a fines del siglo
XVill, “chez ses partisans comme chez ses critiques, I'idée méme de
I'ancienne exégeése était bien morte” (Lubac, 1964: 70).%

Frente a estas negaciones, la unidad alegérica de la cultura gre-
cocristiana trata aun de ser defendida en prolijas sintesis, como la que
intentan los Lumina reflexa de Picinelli (1702),% al mostrar sis-
teméaticamente las concordancias entre los autores paganos y los pasa-
jes de ambos Testamentos. Resulta claro que el incipiente criticismo
historico —que golpeaba al hermetismo al mostrar la falsa antigtiedad
del mitico Hermes— dejara poco lugar a las viejas creencias sobre un
Pitdgoras que bebe su simbolismo en las letras hebreas, un Platén
discipulo de Jeremias,? un Aristételes aleccionado por un rabino o un
Tedcrito que transcribia las locuciones y figuras del Cantar de los canta-
res. Todas estas piadosas leyendas, que también trataban de sustentarse
en la direccion inversa (Moisés eruditus est omni sapienta Aegyptiorum:

Z De la inmensa bibliografia sobre el tema, el libro fundamental sigue siendo Exégése
médiévale (4 vols., Paris, 1959-1964) de Henri de Lubac. Recuérdense, entre los pasajes
expositivos mas célebres sobre la materia, para el ambito de la teologia, el de santo
Tomas de Aquino (Summa theologiae I, qul, arl0, ag3, co), y para la poesia, los de
Dante (Convivio Il, 1; Epistula X111, 7, 20-22).

% [“entre sus partidarios como entre sus criticos, la idea misma de la antigua exégesis
estaba muerta”.] Lo confirma este comentario de Jung: “En efecto, tiempo ha que nuestra
cultura se olvid6 de pensar simbdlicamente, y ni siquiera los te6logos saben qué hacer
con la hermenéutica de los Padres de la Iglesia” (1962: 438).

% Primera edicion italiana: Lumine e Riflessi, Milan, 1670.

% “Nonne memoratus episcopus, considerata historia gentium, cum reperisset
Platonem Hieremiae temporibus profectum fuisse in Aegyptum, ubi propheta ille tunc
erat, probabilius esse ostendit quod Plato potius nostris litteris per Hieremiam fuerit
imbutus, ut illa posset docere uel scribere, quae iure laudantur?” (De doctrina christiana
I, XXVIII, 27-32); (Agustin, 1962: 63).

Andamios ;45



SIGMUND MENDEZ

Hechos 7, 22; “es erudito en toda la sabiduria de los egipcios”; Daniel
sabio en ciencia caldea), descansaban en el sentido unificador del desti-
no histérico y trascendente del cristianismo y su salvifico plan pro-
videncial (que colabor6 para otorgar a la alegoria su singularidad y su
potencia en la literatura europea);?’ y, filosofica y teolégicamente, en la
unidad del conocimiento humano en el saber absoluto de la divinidad:

Proinde, sicuti lux, quam vitra vel crystalli, a radiis solis
illuminati spargunt, nonnisi merum donum excelsi illius
planetae censetur; ita sapientia, relucens in sacris et profanis,
in Prophetis et Poétis, est mera profusio gratiae, quam ipsis
Divina bonitas est elargita [...] (Picinelli, 1702: “Discursus
Proemialis”)

[lgualmente, lo mismo que la luz, a la que dispersan los
vidrios o cristales iluminados por los rayos del sol —s6lo
el puro regalo del mas excelso planeta de ellos es estima-
do—, asi la sabiduria, que reluce en sacros y profanos, en
profetas y poetas, es mera profusion de la gracia, que la pro-
pia bondad divina ha distribuido...]

Esta cadena de reflejos de la especulacion teoldgica cristiana perdera su
poderio con el desarrollo de la modernidad, que cegara la misma fuen-
te del sol absoluto o, al menos, de las posibilidades replicantes de los
lenguajes humanos. Por lo pronto, la herencia verbal del mundo cléasi-
co sigue siendo utilizada para la formacion eclesiastica, segun alec-
cionaron autoridades como san Gregorio Magno (1963: 472): “Hanc
quippe saecularem scientiam omnipotens deus in plano anteposuit, ut
nobis ascendendi gradum faceret, qui nos ad diuinae scripturae
altitudinem leuare debuisset” (In Librum | Regum V, 86, 2093-2096;
“Seguramente Dios omnipotente antepuso esta ciencia profana en un
nivel mas llano, para que nos hiciese ascender un grado que habria de
elevarnos hacia la altura de la sagrada Escritura™), y de conformidad con

" Seglin comenta John MacQueen, es la vision de un movimiento dirigido de la
historia la que mayormente “distinguished biblical from classical allegory, and which
made it so potent an instrument for the later European literatures” (1987: 29).

166 Andamios



DEeL BARROCO COMO EL OCASO DE LA CONCEPCION ALEGORICA DEL MUNDO

la intencion de humanistas como Erasmo o Budé. En la explicacion
alegorica de Picinelli:

Et si Christus e manibus Magorum accepit aurum, thus, et
myrrham; id est, mystice vertente Glossam; Historicum,
moralem, et allegoricum sensum; vel Logicam, Physicam, et
Ethicam, dum illa fidei servire faciunt; cur nos negaremus
eidem nostro Domino illa ipsa tributa, quibus is summe
glorificatur, et fideles mirifice proficiunt. (Picinelli, 1702:
“Discursus Proemialis”)?®

[Y si Cristo de las manos de los Magos acept6 oro, incienso
y mirra, es decir, que transforma misticamente la glossa al
sentido historico, moral y alegérico; o al Idgico, fisico y
ético, y ahora aquellas cosas hacen observar la fe; por qué
nosotros negariamos de tal modo a nuestro Sefior aque-
llos mismos tributos, con los que El grandemente es glo-
rificado, y los fieles incrementan maravillosamente. ]

Las correspondencias entre la historia veterotestamentaria y la mitolo-
gia pagana poseen antiguos antecedentes (vienen desde la Apologia
primera de san Justino martir, y prolongan, durante la Edad Media, su
siempre dificultosa posibilidad segin muestran textos como la Ecloga
Theoduli)® que adquieren en el Barroco una nueva vigencia y sis-

2 Pero no olvida sefialar la utilizacién impertinente de las fabulas: “Quanta perversio,
inquiebat, quod nostris temporibus Praedatores utantur verbis selectis, studiose
contextis, Rhetorice amplificatis, et undique respersis conceptuum eruditione? Eo
devenimus, ut non solum sententiae Philosphorum, sed etiam versus Poetdrum, immo
et fabulae (horreo dicere) supra pulpita sacra declamentur”. Hay sitios inconvenientes
y modos equivocados y abusivos de usar los clasicos (particularmente quedan
contraindicados los mitos); su empleo en la predicacién, recomendado por algunos
alegoristas medievales, no es visto con simpatia. Con todo, los intentos de Picinelli
estan orientados, evidentemente, a afirmar la no-exclusion de la cultura antigua en el
ambito de las practicas religiosas cristianas.

2 por ejemplo: “PseusTis: Alcidae vigilem spoliavit clava draconem; / Gerionis pompam
rapit et consumpserat ydram; / Cacus cessit ei, succumbit ianitor Orci: / Incendit demum
paelex Deianira superbum. AuTHia: Samsom exuviis indutus membra leonis / Sternit
mille viros, devastat vulpibus agros, / Urbis claustra tulit, nervorum vincula rupit: / Fraude
sua tandem praecidit Dalida crinem” [173-180]; (Teddulo, 1997: 12-14).

Andamios ;4



SIGMUND MENDEZ

tematicidad; las fabulas son trastocamientos satanicos de la verdad bibli-
ca (“lauter Affenwerk des Satans aus H. Schrift genommen”), segun el
Teutschen Redebind und Dichtkunst de Sigmund von Birken:

Die H. Schrift hat viel warhafte schone Geschichten/ die
man/ an stat dieser Lugen/ einfihren kan [...] Was sind
Jupiter und Juno anders/ als Adam und Eva/ das erste paar
Menschen? Jubal/ Tubalkain und Naema/ sind Orfeus/
Vulcanus und Venus. Noah/ ist Janus/ Bacchus und
Deucaleon. Was sind die Himmelstiirmende Riesen anders/
als die Babylonische Thurn-bauer? Was ist gleicher als Jacob
oder Mose und Apollo/ beiderseits Exulantem und Hirten?
Miriam und Diana? Joseph/ und Phryxus mit der Phadra?*°

Estas correlaciones sirven, en cierto modo, como trazos de una “histo-
riatemprana de la poesia”,** donde tiene cabida una especie de “tipologia”
entre los mitos clasicos (escritura diabolica) y la Escritura sagrada. Aqué-
llos son pélidos reflejos de la luz biblica, o bien, umbrae umbrarum, des-
de la perspectiva méas severa de Birken. Pero la validez operativa de la

% Teutsche Rede-bind- und Dicht-Kunst/ oder Kurze Anweisung zur Teutschen Poesy/
mit Geistlichen Exempeln: verfasset durch Ein Mitglied der hachstlgblichen Fruchtbringenden
Gesellschaft Den Erwachsenen. Samt dem Schauspiel Psyche und einem Hirten-Gedichte,
Nuremberg, 1679 [reimpresion Hildesheim / Nueva York, 1973], p. 67 (Laufhutte,
1997: 294). [“La Sagrada Escritura posee muchas hermosas historias verdaderas que
en lugar de esas mentiras se pueden introducir... ;Qué otra cosa son JUpiter y Juno,
sino Adan y Eva, la primera pareja de hombres? Jubal, Tubalcain y Naema son Orfeo,
Vulcano y Venus. Noé es Jano, Baco y Deucalion. ;Qué otra cosa son los gigantes que
asaltan el cielo sino la torre babil6nica? ;Qué es mas idéntico que Jacob o Moisés y
Apolo, de una y otra parte exiliados y pastores? ;Miriam y Diana? ;José y Frixo con
Fedra?"] Parece ser que la utilizacion de los mitos en la obra de Birken pasé de un
modo mas libre a otro mas cauteloso y programatico, donde se incrementa el celo
religioso y la desconfianza hacia las figuraciones paganas.

3 Asi lo propone el “Prélogo” del libro (Laufhiitte, 1997: 295). Aunque no hay
mucha simpatia hacia los mitos, siguen usandose en su reconversién cristiana para
servir al elogio de la poesia: “Die Poesy ist freilich die Kunst/ so mit Gottes-Liedern
angefangen. Sie ist die rechte Pallas/ von deren die Griechen gedichtet/ dab Jupiter sie
aus seinem Gehirne gebohren habe: wie dann alle Weibheit von GOtt kommet”; ed.
cit., XXiij r.-v. (Laufhitte, 1997: 295).

168 Andamios



DEeL BARROCO COMO EL OCASO DE LA CONCEPCION ALEGORICA DEL MUNDO

alegoresis de las fabulas esta presente tanto en la teoria como en la practi-
ca poética de Birken, y en obras como el Iéxico Teutsche Mythologie (que
buscaba “den sensum Theologicum, Ethicum, Physicum, Historicum &c. so
in diesem oder jedem Gedichte verdecket liegt deutlich erdffnen”),?
donde también se confirmaba, en un apéndice, su dependencia original
de los relatos veterotestamentarios.®® En juego estaba la estabilidad ente-
ra de una Weltanschauung; pero ni los esfuerzos eruditos y artisticos de
figuras como Cornelius a Lapide, Picinelli, Calderon o Birken iban a de-
tener ese incontenible proceso de angustiosa segmentacion que
caracteriza a la cultura barroca.

En su faceta conservadora, la teoriay la practica poéticas del Barro-
co contintan numerosos elementos de las concepciones renacentistas
y medievales, y en el Humanismo ha de mirarse una de las corrientes
centrales por las que llega la alegoria al siglo xvii. De acuerdo con Fort-
hergill-Payne, existe “una cierta coincidencia entre el creciente interés
humanistico y las primeras tentativas de escribir alegorias en Espafia”
(1980: 281).* Es notoria la relevancia de la herencia del Humanismo
para comprender conceptos fundamentales de la estética literaria del
siglo xvi1, como el primado del ingenio, el valor significativo de la poe-
siay los propios métodos expositivos de pensamiento-imaginacion que
la caracterizan. El ingenio es estimado por los principales tratadistas
de la época, piénsese en Tesauro o Gracian, como la facultad creado-
ra del hombre, fuente, seguin sefiald Cicerdn, del ars inveniendi. Pero el

% Que buscaba “abrir claramente el sentido teol6gico, ético, fisico, historico, etcétera,
tal como en éste o en cualquier otro poema, yace oculto”.

#“Anhang in welchem gezeigt wird/ wie die meinste heidnisch-poétische Gedichte
aus den Buchern Mose und andern Schrifften des A. Testaments hergenommen und
entlehnet worden” (Laufhiitte, 1997: 291). Por su parte, el sincretismo pagano-cristiano
tiene densas manifestaciones en la alquimia, como muestra un poema de Basilio Valentin
(Chymische Schriften, Hamburgo, 1700, p. 425) que retne a Adan con Venus en el bafio
de la transformacion: “Adam in balneo residebat, / In quo Venus sui similem reperiebat,
/ Quod praeparaverat senex Draco...” Ejercicio que, como dice Jung, “no es poca cosa
para una fantasia barroca” (2002: 372 [587]).

% De 1529 data una traduccion prosificada del poema de Prudencio, por el bachiller
Francisco Palomino, y el tema alegérico de la batalla del alma puede rastrearse en la
Cancién Iv de Garcilaso, en Baltasar del Alcazar, en la Recopilacién en metro de Diego
Sanchez de Badajoz (1554), asi como en el Cédice de autos viejos.

Andamios ;49



SIGMUND MENDEZ

vértigo barroco lleva un punto mas alla este primado de lo verbal-
imaginario. Hay una fascinacion por ese poder de crear nuevas relacio-
nes de significacion, y extender en vastas construcciones los vinculos
analdgicos entre las cosas en las cuales lo concreto y particular termina
por perder casi por entero sus rasgos distintivos.

Este hiperbdlico dominio del ingenio en el xvii pudo desplegarse
bajo el resguardo, cada vez mas fragil, de una vision religiosa del mundo
que seguia siendo predominante. La propia realidad es “alegorica”, pues
guarda en ella sentidos ocultos. Y el vinculo entre poesia como creacion
y la divinidad permanece en la mente de diversos autores. Dios, “Supre-
mo Artifice”, como lo Ilama alin Gracian, habla por metéaforas, y el poeta
aparece en Escaligero como un alter deus, que imita a la divinidad-
naturaleza co-creando la verdad, haciéndola patente en un arte sutil e
ingenioso que muestra lo esencial. El Pinciano, como hiciere Sidney,
recuerda que en su origen griego “poesia” significa “hacer”, asi “como
Poeta hazedor, nombre que a Dios solamente dieron los antiguos” (Lopez
Pinciano, 1596: 167). La poesia fue colocada por humanistas como Sa-
lutati en el centro del saber; el primado de las artes del discurso lo extien-
de y reafirma la retérica que, segun afirmé Lorenzo Valla, es entre las
artes y ciencias “reina”. El arte, “nieto de Dios”, segn Dante, pretende
permanecer en la mayor jerarquia. Estos presupuestos teologizantes
descansan en realidad, como sucede ya desde Dante, Mussato, Petrarca,
Boccaccio o Salutati, en la busqueda de demarcacion de un territorio
valido para la poesia que acompafia a la paulatina secularizacion
del viejo estamento clerical; sus continuos intentos de independencia
—con paralelos impulsos de un retorno a condiciones menos inciertas
del pasado— conducen a esas autoafirmaciones ajenas a la situacion
real de los poetas en el Barroco (piénsese en Camdes, Tasso 0 Cervantes
como emblemas de un paulatino declive), y a la corriente general del
desarrollo de Occidente, que los llevara a fundar su precaria morada en
la periferia.

Mientras la historia conduce al arte a esa tragica expulsion en la que
viviran los roméanticos y sus sucesores (“los hijos del limo”, como los
llamo, con palabras de Nerval, Octavio Paz), los poetas pueden celebrar
la dignitas poeticae, cantar la labor creativa de la literatura, que afiade
nuevas realidades al mundo que son fruto de la actividad interior del

170 Andamios



DEeL BARROCO COMO EL OCASO DE LA CONCEPCION ALEGORICA DEL MUNDO

espiritu y que permiten declarar la superioridad del arte sobre la na-
turaleza. Las creaciones imaginarias de la poesia, segun afirmé Philip
Sidney, nos regalan un mundo “de oro” frente al mundo de bronce de la
realidad natural e histdrica. El topico de la superioridad del arte sobre
la naturaleza es numerosas veces repetido en el horizonte manierista-
barroco,* a menudo a partir del célebre “materiam superabat opus” de
la écfrasis del palacio del Sol de Ovidio (Metamorphoses I1, 5; “a la materia
superaba la obra”). En Os Lusiadas (Cam®es, 1999: 124), al describirse
el atuendo usado por el rey de Melinde, se dice que traia: “Um colar ao
pescoco, de ouro fino, / Onde a matéria da obra é superada” (I, 95c-d;
“Un collar en el cuello, de oro fino, / cuya labor al material supera”).
Tasso (1995: 434), por su parte, describe las puertas de metales preciosos
en el palacio de Armida, “ché vinta la materia é dal lavoro” (Gerusalemme
liberata, XVI, 2f, “en que materia es de labor vencida”; recuerdo de
Poliziano: “ma vinta & la materia dal lavoro”, Stanze, |, 95, 4). El Poeta
de Timon of Athens (I, i) alabara la pincelada del Pintor (Shakespeare,
1986: 999):

I will say of it,
It tutors nature. Artificial strife
Lives in these touches livelier than life.

[Diria de ella
que instruye a natura. El vigor artistico
mas vive en estos trazos que la vida.]

Otro testimonio lo encontramos en Gongora (1998: 378), quien dice en
un romance:

% Recuérdese que semejante idea es mas bien contraria a la cadena demidrgica
propia de las concepciones medievales, tal y como la ejemplifica Dante y su gradacion
Dios-naturaleza-arte. El arte sdlo supera, como quiere el Barroco, al arte mismoy a la
naturaleza en el caso excepcional del Dios artista que describe Dante en el Purgatorio
(X, 31-33y ss.)

Andamios 171



SIGMUND MENDEZ

y a ver tu sagrado templo,

donde es vencida en mil partes,

de la labor, la materia,

Naturaleza, del arte [...]

[“Hustre ciudad famosa...”, 65-68]

Esta glorificacion del arte tiene un momento cimero en Gracian, como
puede verse en El Criticon (1, 8), 0 en pasajes del Oréaculo manual. Al
decir de Tatarkiewicz: “En el pasado, ningun escritor habia mostrado
tanta estima por el arte como lo hiciera Gracian. El arte era para él un
complemento de la naturaleza, un segundo Creador que embellece a la
naturalezay a veces la supera[...]” (1991: 497). En rigor, como el topos
poético, es una idea que tiene antecedentes en el propio Renacimiento,
dentro de las arduas disputas sobre la superioridad de naturaleza o ar-
te. Ya en La poetica (1536) de Bernardino Daniello se consideraba al arte
—al provenir del intelecto del hombre, su porcion divina— como mejor
y més elevado que la naturaleza misma (Weinberg, 1961: 721). En las
creaciones del hombre se conoce mejor a Dios que en el mundo natu-
ral, explicard Hegel, pues el espiritu se conoce mejor en las obras fruto
del espiritu. En este endiosamiento del arte se desarroll6 la alegoria de
los siglos xv1y xvil como la més vasta creacion de la facultad ingeniosa
del hombre, en la cual se eleva y supera a la naturaleza, y que traza una
estela que tiene justamente en la estética romantica hegeliana un sober-
bio timulo. Pero bien se adivina ya en los hombres de letras del Barro-
co una automitificacion de su labor, un canto que intenta extremar sus
posibilidades cuando es, en realidad, el canto autoelegiaco del cisne.
Aunque todavia la pirotecnia verbal pueda afirmar que “Les étoiles de
I'art allument tous les airs™® (“las estrellas del arte alumbran los aires”);
el poeta reconoce, en su lucidez abismal, que algo se ha roto en la con-
ciencia europea, y se sabe inundado por un cataclismo cuyas heridas es
incapaz de restafiar (Donne, 1996: 280-281): “What artist now dares
boast that he can bring / Heaven hither, or constellate anything [...]?
[...] Theartis lost[...]” (An Anatomy of the World, 391-392, 396; “;Qué

% Gabriel du Bois Hu, Nuit de Nuits (1627), “Feux d'artifice” (Vivés, 2004: 10).

172 Andamios



DEeL BARROCO COMO EL OCASO DE LA CONCEPCION ALEGORICA DEL MUNDO

artista osa hoy gloriarse de que puede / bajar el cielo, o constelar las
cosas [...]? El arte esta perdido [...]").

El ataque del racionalismo barroco —Ila corriente paralela y
contradictora de su compulsivo imaginismo— contra la fantasia y sus
invenciones® las ahoga en el flujo de la conciencia y, monstruosas,
reaparecen —segun muestra Goya— en el suefio de la razon ilustrada
para convertirse en el poderoso flujo subterraneo del Romanticismo. Si
podemos hablar de una muerte barroca de la alegoria, esto no supone el
fin de una figura retdrica, ni de la alegoricidad implicita en el lenguaje y
sus realizaciones estéticas; tampoco la clausura de un género o, como
quiso Saintsbury, de una categoria literaria. Se trata del ocaso de un
conjunto de herramientas hermenéuticas y practicas ideolégicas que
tuvieron por fin la estabilizacion de un codigo civilizatorio milenario; la
alegoria ayudo significativamente a la cohesion del pensamiento cristia-
no y antiguo, que daba continuidad a la tradicién occidental en sus
modelos conceptuales e imaginarios y cuya articulacién, como gran
catalizador de un complejo pero coherente espacio ideatorio, era posible
y vélida dentro de un horizonte epistémico que alcanza en el siglo xvii
el fin de su necesidad histdrica en el desarrollo de la conciencia euro-
pea. El revival aleg6rico del Romanticismo se da en un nuevo paradigma:
el de la creacién individual que ya han comenzado a conquistar los
autores barrocos y que encuentra posteriores profetas como el visionario
William Blake, animador de una intrincada mitologia personal. Milton,
su gran modelo, nos muestra ejemplarmente el otro momento disolutorio
en el que la épica se construye sobre las “ruinas de la alegoria” (Martin,
1998). Pero cabe advertir que sus grandes manifestaciones en el Ro-
manticismo son, justamente, alegorias de la muerte y, con mayor pre-
cision, de la muerte de la poesia y su entrada a una zona letal y desolada.®®

37 Recuérdese que Bacon descarta la doctrina fantastica como una de las formas va-
nas y estériles del conocimiento medieval (Dignitate et augmentis scientiarum, 1); (1958:
450). O bien, Hobbes (1994: 17) incluye a la metafora como una de las formas de “abuso
del discurso”, que se da cuando los hombres “use words metaphorically, that is, in other
sense than that they are ordained for, and thereby deceive others” (Leviathan I, v, 4).

% En efecto, las alegorfas fnebres se suceden una tras otra: el viejo marino de
Coleridge que, como un fantasma, prolonga su canto penitencial; Holderlin, con la muer-
te de Empédocles que representa el fin del mythos, la Hélade ideal, alegoria de la

Andamios ;3



SIGMUND MENDEZ

Si la poesia fue una altera theologia para los renacentistas, pasara a
ser parte del reino fantasmagorico de lo imaginario y sus vanas in-
venciones, una pieza suntuosa pero de poca utilidad para la razon que le
reserva un sitio incierto en el desvan de la historia. El nacimiento y la
muerte de la alegoria estdn enmarcados en los ataques del logos contra
el mythos; el logos moderno le asesta su golpe de gracia cuando comienza
a atacar el centro mismo de toda teologia. Esta herida ya de muerte, y el
Barroco es el delirio de su agonia. Es también una fuga en los pasadizos
sinuosos de si misma.* La embriagada expansion conceptuosa de las
relaciones analdgicas quiere hallar una puerta de escape en el jardin
imaginario (pesadillesco paraiso), en el profuso laberinto alegérico don-
de intenta ocultar la inquieta vislumbre del vacio del verbum humano.
La médula del alegorismo cristiano fue la intuicién de un abismo, de la
infinitud de la conciencia (Confessionum X, 8, 15: “quis ad fundum eius
pervenit?”; “;quién ha llegado hasta su fondo?” [Agustin, 1992: 124]),
que gravitaba como una espada amenazadora que siempre era alejada
por el escudo de la fe y el poder salvifico de la divinidad. La unidad
mundana y animica implicada en esa Weltanschauung pierde su estabili-
dad con la revolucidn cientifica del Renacimiento y el Barroco. El techo

Respublica poetica; el Alastor de Shelley, donde el poeta “wanders for ever / Lone as
incarnate death” (680-681); o las transfiguraciones del Hyperion de Keats, en cuyo
trénsito iniciatico “die into live” (111, 130), que se repite en la anabasis destructora al
templo de Moneta en The Fall of Hyperion; o bien, la queste de la torre obscura (la
conquista desolada e insélita de una busqueda sin-sentido) en “Childe Roland to the
Dark Tower Came” de Browning. El arte, segiin quiso Hegel, parece haberse convertido
en algo muerto, una zona devastada y devastadora, y aproximarse a él implica, como
dird Nietzsche, una “invocacion a los muertos” (Menschliches, Allzumenschliches I, 147).
“And yet | could not die”, podria decir, con Coleridge, una personificacion fantasmal
de la alegoria.

% Esta fuga interior es la que despliega la poesia, desde el Barroco, en el horizonte
moderno, cuando se erige como un orden autoconsciente y valido para si mismo y
desde el cual, como una esfera pneumética, busca levantarse sobre la realidad y casi
s6lo sucedaneamente reflejarla. Es la senda descubierta por los barrocos, al modo en
que sugiere el conde de Villamediana a Giambattista Marino como escape de la prision
del mundo, la cdmara intima donde “a ti puedes de ti en ti escaparte” (“Marino, si es tu
nombre el que tiene...”, 14), linea ejemplarmente sintética de los laberintos especulares
en los que se adentra la aventura estética del XVII, anunciando futuros caminos (Vi-
llamediana, 1990: 336).

174 Andamios



DEeL BARROCO COMO EL OCASO DE LA CONCEPCION ALEGORICA DEL MUNDO

y el suelo de la fe se resquebrajan. Las grandes meditaciones manieris-
tas y barrocas, en Camdes, Shakespeare o Quevedo, representan la
angustiosa inmersion en un foso ilimitado donde la luz divinal decli-
na hacia su desaparicion. Llega la hora final. Ahora, el horror vacui, el
saber del vacio, la amenaza de la intemperie, asuelan la conciencia. La
alegoria barroca es estremecida por las tensiones interiores de su
negatividad, y se teje como un escudo protector (clypeus: “ocultar” y
“grabar”). El entramado alegorico hace una coraza contra este desgaste
implacable de las configuraciones del pensamiento y de la sociedad
occidentales. Pero incluso aquel que se refugia en el escudo de lo univer-
sal serd atravesado por la fecha invencible de la muerte.

No es extrafio que la literatura barroca recurriese a lo “obscuro” y lo
“dificil” como una fortaleza funeraria, y que hiciese, en una dudosa ce-
lebracion triunfal del arte, el anuncio de un réquiem. Mejor adn: es,
como en las propias celebraciones barrocas, el tdmulo de una concepcion
del mundo y sus alegorias;*® un acto de despedida que tiene el tre-
mendismo teatral y el efecto magnificatorio de aquel dicho de Bacon
(1861: 379): Pompa mortis magis terret, quam mors ipsa (Essays or Coun-
sels, 1l: Of Death; “el aparato de la muerte espanta mas que la muerte

40 podriamos utilizar la expression de Rousset sobre el templo barroco, un “coffret
ou repose I'absolu” (Deleuze, 2002: 40), para figurar la edad histérica que emblematiza.
Es en ella donde sucede la muerte del cristianismo como el corazén de la conciencia
occidental (entiéndase, como lo que siempre busco ser: el principio y el fin rectores de
la vida del hombre, y no mero “complemento” espiritual); el Barroco es el suntuoso
atatd que sirve a las exequias de un poderoso paradigma que perdur6, con gran vitalidad,
por espacio de un milenio y medio en la cultura europea. El Barroco es la tumba de una
Weltanschauung milenaria. Cabe, por cierto, relacionar este proceso descendente de la
ensefianza cristiana con el atribuido por los maestros budistas a la ensefianza budhica;
de acuerdo con una nota explicativa de Red Pine a su edicién de los textos de
Bodhidharma: “El primer periodo de la era de un buda dura 500 afios, tras el cual la
comprensién correcta de la doctrina comienza a declinar. El segundo periodo dura
1 000 afios, durante el cual la comprension de la doctrina todavia declina mas. El
tercer y Gltimo periodo, la duracion del cual es indefinida, presencia la final desaparicion
del mensaje de un buda” (Bodhidharma, 1995: 145). Parece por tanto invalidarse la
famosa alegoria de Ritschl o requerir una enmienda: hay tramos discontinuos en el tren
de la historia que impiden el uniforme efecto impulsor de la locomotora (Cristo) sobre
los vagones de los siglos; o bien, sucesivos trenes de la conciencia.

Andamios ;5



SIGMUND MENDEZ

misma”). Sus prolijas figuraciones no hacen sino tejer el telén que pone
fin a una obra milenaria. Como en las honras finebres medievales, todos
se sientan a la mesa de un profuso banquete que sirve como dolorosay
regocijada despedida. Pero las viandas y el vino son aun las de los campos
trabajados por el difunto, es su Gltimo regalo a los hombres; asi, el arte
barroco tiene aun su horizonte en la tradicion clasico-cristiana, de la
gue toma los materiales para elaborar el arte que lleva el cufio sepulcral
de esta edad histdrica. El Barroco es una elegia; es el gran planctus de la
cultura grecocristiana (y de la alegoria como creacion platonicay paulina).

Segln mostré Walter Benjamin, la alegoria barroca esta marcada
por el espiritu arqueoldgico de la naciente modernidad. La conciencia
histdrica ejerce una presion hacia el pasado, pues su impulso verdade-
ro es el afianzamiento del yo y su presente. En realidad, la arqueologia
no es sélo un rescate de lo anterior, sino también un intento de exorcis-
mo, un saber que los huesos del pasado descansan tranquilos en su
sitio, no como sombras o fantasmas amenazadores, sino como objetos
limpios y bien iluminados siempre a la disposicion en el desvan de la
memoria historica. Pero para el Barroco no esta a la vista la posibilidad
de exorcizar las imagenes. EI hombre del xvii carece de la suficiente dis-
tancia; el cataclismo lo afecta medularmente. No ha llegado adn el tiem-
po de una desidentificacion mas enérgica con las figuras del pasado y
apenas, como anuncios, se liberan algunas nuevas fundaciones. El
problema del Barroco (ya lo intuyd D’Ors)* es quererlo todo, lo clasico
y lo cristiano, el mundo y el cielo, y desangrarse en la herida de los
opuestos. El templo se resquebraja por todas partes y la voluntad vacila
sobre qué salvar (perder una parte es perder el todo y perderse a si
mismos). Pero el temor y el temblor barrocos eran las mismas grietas de
la demolicion. Ahora esa coleccion de escombros (ruinas de un templo
de ruinas) ofrece una imagen donde el hombre, absurda y barrocamente
llamado postmoderno, parece querer recomponer una pintura rota de si
mismo.*

4L “El espiritu barroco, para decirlo vulgarmente y de una vez, no sabe lo que quiere.
Quiere, a un mismo tiempo, el pro y el contra” (D’'Ors, 1964: 29).

42 Es la mirada, vacia o nostalgica, hacia la grieta histérica de una caida fundadora
para el alma occidental en su moderno despliegue; bien apunta Jung el derrumbe del

176 Andamios



DEeL BARROCO COMO EL OCASO DE LA CONCEPCION ALEGORICA DEL MUNDO

BIBLIOGRAFIA

AcusTin (san) (1992), Confessions, I: Introduction and Text. James J.
O'Donnell (ed.), Oxford: Clarendon.

(1962), De doctrina christiana, De vera religione. Joseph Martin
(ed.), Turnhout: Brepols (CC SL XxXl1).

Bacon, F (1858), Works, vol. I, James Spedding et al. (eds.), Londres:
Longman and Co., [ed. facs., Stuttgart-Bad Cannstatt, Friedrich
Frommann, 1963].

(1861). Works, vol. VI, James Spedding et al. (eds.), Londres:
Longman and Co. [ed. facs., Stuttgart-Bad Cannstatt, Friedrich
Frommann, 1963].

Benoamin, W. (1974), Ursprung des deutschen Trauerspiels, en Gesammelte
Schriften I, 1, Rolf Tiedemann y Hermann Schweppenh&user
(eds.), Frankfurt am Main: Suhrkamp, pp. 203-430.

BopHipHARMA (1995), Ensefianzas Zen, Red Pine (trad. y comp.), Barcelona:
Kairos.

Camoes, L. de (1999), Os Lusiadas, Anténio José Saraiva (ed.), Lisboa:
Figueirinhas.

CawmpeELL, J. (1992), Las mascaras de Dios: Mitologia creativa, Belén Urrutia
(trad.), Madrid: Alianza.

DeLeuzg, G. (2002), Le pli. Leibniz et le Baroque. Paris: Minuit.

DoNnNE, J. (1996), The Complet English Poems, A. J. Smith (ed.), Londres:
Penguin Books.

D'Ors, E. (1964), Lo barroco. Madrid: Aguilar.

Dugols, C.-G. (1993), Le Baroque. Profondeurs de I'apparence. Bordeaux:
Presses Universitaires.

Erasmo DE RoTTERDAM, D. (1704), Opera omnia, vol. V. Leiden: Petrus
Vander.

cosmos cristiano “[...] cuya tragica pérdida tiene que soportar el hombre moderno co-
mo un pesado déficit” (Jung, 2002: 250). Para caracterizar la situacion psicoldgica del
hombre barroco-neobarroco, valen también otras palabras de Jung: “Igual que en el
individuo el desmoronamiento de la dominante de la consciencia tiene como con-
secuencia una irrupcion del caos, lo mismo sucede con las masas [...]” (2002: 350).

Andamios ;7



178

SIGMUND MENDEZ

FoTHerGILL-PAYNE, L. (1980), “La doble historia de la alegoria (unas
observaciones generales sobre el modo alegérico en la literatura
del Siglo de Oro)” en Alan M. Gordon y Evelyn Rugg (eds.),
Actas del Sexto Congreso de la Asociacion Internacional de Hispanistas
[Celebrado en Toronto del 22 al 26 de agosto de 1977]. Toronto
University, Department of Spanish and Portuguese, pp. 261-264.

Foucault, M. (1995), Las palabras y las cosas, Elsa Cecilia Frost (trad.),
México: Siglo xxI.

GONGORA, L. de (1998), Romances I, Antonio Carreira (ed.), Madrid/
Barcelona: Quaderns Crema.

Grecorio Magno (san) (1963), Expositiones in Canticum canticorum, In
librum primum Regum, Patricius Verbraken (ed.), Turnhout:
Brepols (CC SL CXLIV).

Hosses, T. (1994), Leviathan. With Selected Variants From the Latin Edition
of 1668, Edwin Curley (ed.), Indiandpolis: Hackett.

Jauss, H. R. (1970), Literaturgeschichte als Provokation. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Jung, C. G. (2002), Obra completa, 14: Mysterium coniunctionis.
Investigaciones sobre la separacion y la union de los opuestos animicos
en la alquimia, Jacinto Rivera de Rosales y Jorge Navarro (trads.),
Madrid: Trotta.

(1962). Simbolos de transformacion. (Edicion revisada y aumentada
de Transformaciones y simbolos de la libido), Enrique Butelman
(trad.), Buenos Aires: Paidos.

LaurHUTTE, H. (1997), “Programmatik und Funktionen der allegorischen
Verwendung antiker Mythenmotive bei Sigmund von Birken
(1626-1681)” en Hans-Jurgen Horn y Hermann Walter (eds.),
Die Allegorese des antiken Mythos. Wiesbaden: Harrassowitz, pp.
287-310.

Levy, E. (2004), Propaganda and the Jesuit Barogue: Berkeley/ Los Angeles/
Londres: University of California.

Lorez Cano, R. (2000), Msica y retdrica en el Barroco. México: Univer-
sidad Nacional Autdnoma de México.

Lorez PinciaNo, A. (1596), Philosophia antigua poética. Madrid: Thomas lunti.

Lusac, H. de (1964), Exégése médiévale. Les quatre sens de I'Ecriture, t. 11,
vol. 2. Paris: Aubier.



DEeL BARROCO COMO EL OCASO DE LA CONCEPCION ALEGORICA DEL MUNDO

MAcQUEEN, J. (1987), Allegory. Londres y Nueva York: Methuen.

MARAVALL, J. A. (1989), La cultura del Barroco. Madrid: Ariel.

MarTIN, C. G. (1998), The Ruins of Allegory. Paradise Lost and the
Metamorphosis of Epic Convention. Durham y Londres: Duke
University.

Minois, G. (1994), Historia de los infiernos, Godofredo Gonzélez (trad.),
Barcelona: Paidds.

Moss, A. (1997), “Allegory in a Rhetorical Mode” en Hans-Jirgen Horn
y Hermann Walter (eds.), Die Allegorese des antiken Mythos.
Wiesbaden: Harrassowitz, pp. 395-406.

NewrTon, I. (1726), Philosophiae naturalis Principia mathematica, Londres,
apud Guil. & Joh. Innys, Regiae Societatis Typographos, 32 ed.

Ovipio (1981), Metamorphoses, W. S. Anderson(ed.), Leipzig: Teubner.

PicineLLl, P (1702), Lumina reflexa, seu omnium veterum classicorum ac
ethnicorum authorum exactissimus consensus cum singulis capitibus,
ac singulis pene versiculis Sacrorum Bibliorum universae tam Veteris,
quam Novae Legis. Frankfurt am Main: Sumptibus Societatis, Typis
John Nicolai Andreae.

RobriGUEZ DE LA FLOR, F (2002), Barroco. Representacion e ideologia en el
mundo hispanico (1580-1680). Madrid: Catedra.

(1999), La peninsula metafisica. Arte, literatura y pensamiento en la
Espafia de la Contrarreforma. Madrid: Biblioteca Nueva.
SHAKEsPEARE, W. (1986), The Complete Works, Stanley Wells y Gary Taylor

(eds.), Oxford: Clarendon.

Tasso, T. (1995), Gerusalemme liberata, Claudio Varese y Guido Arbizzoni
(eds.), Milan: Mursia.

Tatarkiewics, W. (1991), Historia de la estética, 11l: La estética moderna
1400-1700. Madrid: Akal.

Teopuro (1997), Ecloga. 1l canto della verita e della menzogna, Francesco
Mosetti Casaretto (ed.), Florencia: Sismel-Del Galuzzo.
Vawverpe, J. M. (1985), El Barroco. Una vision de conjunto. Barcelona:

Montesinos.

VEGa, A. (1554), Tridentini decreti, de iustificatione expositio, et defensio.
Alcala de Henares: Andrés de Angulo.

ViLLameDIANA, Conde de (Juan de Tassis v PEraLTA) (1990), Poesia impresa
completa, José Francisco Ruiz Casanova (ed.), Madrid: Catedra.

Andamios ;g



SIGMUND MENDEZ

Vives, V. (ed.) (2004), La poésie baroque. Paris: Gallimard.

WEINBERG, B. (1961), A History of Literary Criticism in the Italian
Renaissance, vol. I1. Chicago: The University of Chicago.
WoLFFLIN, H. (1991), Renacimiento y Barroco, equipo editorial de Alberto

Corazon (trad.), Barcelona: Paidos.

Fecha de recepcién: 08/11/2005
Fecha de aceptacion: 17/12/2005

180 Andamios Volumen 2, nimero 4, junio, 2006, pp. 147-180



