
311Andamios

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018 

Quince tesis sobre la racionalidad política
 

Alejandro Sahuí*

Resumen. El texto propone quince tesis sobre la noción de 
racionalidad política cuyo origen se puede rastrear en la filosofía 
de Immanuel Kant, en el ideal del uso público de la razón como 
un proyecto que postula la crítica y la justificación de normas 
capaces de causar una afectación personal. Se asume la autonomía 
como condición y límite de las reglas, y la posibilidad de resolver 
discursivamente su validez. La propuesta continúa una línea de in-
terpretación de la razón pública que en la filosofía contemporánea 
desarrollaron Hannah Arendt, John Rawls o Jürgen Habermas. Es 
una lectura libre de estos filósofos, del ensayo sobre la ilustración y 
de la crítica de la facultad de juzgar que contienen la mayoría de las 
claves para pensar la racionalidad política.

Palabras clave. Racionalidad política; razón pública; justifica-
ción; juicio reflexivo; Kant.

 
Fifteen theses on the notion of political 

rationality

Abstract. This text presents fifteen theses on the notion of polit-
ical rationality, whose origin can be traced back to the philosophy 
of Immanuel Kant, particularly in the ideal of public use of reason. 
This project emphasizes the critical examination and justification 

* Profesor Investigador Titular C de la Universidad Autónoma de Campeche, México. 
Pertenece al SNI con nivel 2. Correo electrónico: alesahui@uacam.mx

Volumen 20, número 52, mayo-agosto 2023, pp. 311-331

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018
mailto:alesahui@uacam.mx


Andamios312

Alejandro Sahuí

of norms that can cause a personal impact. Autonomy is regarded 
as both a condition and a limitation of rules, while the possibility 
of determining their validity through discourse is acknowledged. 
The proposal continues a line of interpretation of public reason 
that Hannah Arendt, John Rawls and Jürgen Habermas developed 
in contemporary philosophy. It is a free reading of this philoso-
phers, drawing from the essay on enlightenment and the critique 
of judgment that contain most of the keys for thinking about 
political rationality. 

Key words. Political rationality; public reason; justification; 
reflective judgment; Kant.

Introducción. La actualidad de Kant

En este texto propongo quince tesis acerca de una noción normativa de 
racionalidad política. Estas tesis tienen origen en la filosofía de Immanuel 
Kant, en el ideal del uso público de la razón como un proyecto que postula 
como principio la crítica y la justificación de normas. Asimismo, indaga la 
facultad de juzgar reflexivamente. Se asume en ambos casos la autonomía 
de las personas como condición y límite de todas las reglas, y a través de la 
razón, la posibilidad de resolver discursivamente su validez. Como es fácil 
intuir, mi propuesta continúa una línea de interpretación del ideal de la 
razón pública que en la filosofía contemporánea está bien asentada gracias 
a filósofos de la talla de Hannah Arendt, John Rawls o Jürgen Habermas. 
Aunque abrevan de distintas fuentes, los tres fueron buenos lectores de 
Kant. Ésta es la guía del presente texto. No se intenta una reconstrucción 
fiel del pensador de Königsberg. Se trata de una lectura libre que echa a 
andar la imaginación que Kant asoció con la facultad de juzgar cuando se 
carece de reglas.

Hay que recordar el inicio del ensayo de 1784 ¿Qué es la Ilustración? 
(Kant, 1997): “¡Sapere aude! ¡Ten el valor de servirte de tu propia razón!” 
Con ello quiero subrayar la manera en la que el filósofo introduce el impe-
rativo de pensar: hacerlo por uno mismo poniendo en duda cualquier regla 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018



313Andamios

Quince tesis 

que ofrezcan libros, curas o médicos. No insinúo que Kant sea promotor 
de la anarquía ni del escepticismo. La cuestión es más sencilla, pero es po-
líticamente significativa. Se relaciona con la capacidad de las personas de 
participar en la vida pública desde su propio lugar; sobre todo, subrayando 
que incluso en el dominio de saberes arcanos puede haber errores que que-
pa discutir en común (Kant, 1999; 2001). La ilustración supone la mayoría 
de edad de las personas en contra del paternalismo y perfeccionismo de la 
religión, la política o las mismas ciencias. Pero sólo puede ocurrir en las re-
laciones con otros. Como es sabido, las sociedades en el tránsito a la moder-
nidad se separan de sus tradiciones, se secularizan y avanzan con procesos de 
diferenciación de sistemas de acción: familia, burocracia, fábrica, mercado, 
entre otros órdenes. Desde el punto de vista personal, estos cambios se 
suelen percibir como amenazas y crisis, como rupturas del mundo. En esas 
condiciones existen más posibilidades de conflictos. En la medida que el 
orden exige en medio de la pluralidad llegar a acuerdos públicos vinculan-
tes, se manifiesta la tensión entre individuos y grupos. La política moderna 
exigirá sentar las bases de su legitimidad sin poder apelar a la uniformidad 
que las comunidades del mundo antiguo y la cristiandad solicitaban. Así no 
se puede saber de qué lado quedan razón y verdad, lo que explica el valor 
de la tolerancia a los disidentes. Este valor se malentiende si se interpreta 
como cobijo del relativismo. En realidad, la tolerancia y el respeto que es 
su connotación actual, implican una prevención epistémica. Las personas 
se equivocan y en asuntos sobre los que persisten desacuerdos profundos, 
es sabio guardar precauciones. Esto no obsta para defender que la discusión 
pública sea el mejor procedimiento para arribar a las decisiones vinculantes. 

Arendt, Rawls y Habermas tienen un compromiso fuerte con el uso de 
la razón en el espacio público. Sin embargo, los modos de detallar sus prin-
cipios son diversos, por el tipo de problemas que enfrentan. Es común su 
interés por traducir la filosofía de Kant en términos intersubjetivos. En con-
creto intentan socializar las categorías que inclinan a pensar la autonomía en 
términos individualistas e internalistas. Este punto es importante, si se tiene 
en cuenta el ascenso de las ciencias sociales en los siglos XIX y XX, cuyos 
saberes no se pueden simplemente ignorar. Por tanto, evitan la metafísica 
de seres inteligibles sin atributos, frente a personas reales, históricas. Los tres 
consideran que la pluralidad es una nota constitutiva del mundo. Aquí se 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018



Andamios314

Alejandro Sahuí

trata de recuperar las promesas de la Ilustración y de reconstruir las condicio-
nes mediante las cuales la razón puede orientarse en las sociedades complejas. 

Presentar la racionalidad política con Arendt, Rawls y Habermas brin-
da un marco adecuado para los principales temas del espacio público. Es 
importante actualizar aquel ideal dieciochesco. Lleva razón Pereda (1994) 
al señalar que Kant se muestra poco sensible a las condiciones sociales, eco-
nómicas y culturales que provocan que los sujetos permanezcan en estado 
de pupilos, que son diferentes a causas como la pereza o la cobardía. En 
contra de lo expresado por el filósofo de Königsberg, no siempre es cómodo 
no estar emancipado. Existen un sinnúmero de estructuras materiales e 
ideológicas que constriñen para pensar, juzgar y actuar. 

Incorporar el enfoque de las ciencias sociales no significa que el ideal kan-
tiano sacrifique su fuerza normativa y disruptiva. Pese a la complejidad de 
los sistemas instrumentales o la amplitud de los escenarios de la agencia local, 
regional o global, el diálogo es el único medio para justificar las decisiones 
colectivas. Esta versión de la racionalidad política debe servir para elucidar 
los entramados de la acción para imputar y deslindar responsabilidades. 

Lo anterior lleva a pensar el espacio público como un entorno exigente 
que requiere ciertas cualidades cognitivas y prácticas. Pero no lo convierte 
en un coto excluyente y cerrado -como teme Young (2000). No se trata de 
tener una formación académica o profesional especial, sino de mostrar las 
disposiciones básicas que atribuimos a las personas cuando conversan como 
iguales (Gargarella, 2021). Por la perspectiva única de cada individuo, su 
contribución al diálogo no debe obviarse a priori. Incluso cuando los sujetos 
no son capaces de explicitar las máximas de sus acciones, de aprehender el 
complejo de reglas y las contingencias que surcan sus decisiones, la escucha es 
una virtud fundamental de la ciudadanía. La negación de capacidad a otros 
individuos me trae a la mente una anécdota de Berger, que dice no entender 
que significa que alguien no sea consciente de algo, salvo que se trate de reani-
marlo después de haber recibido un golpe en la cabeza (1979, p. 141). 

Pero la insistencia de atender todas las voces no implica que todos sean 
siempre buenos intérpretes de sus circunstancias. Pueden hacerse juicios 
equivocados, mal informados o inclinados por intereses egoístas. Sólo 
mediante el debate se pueden filtrar los errores, y dichos debates exigen 
ponernos en el lugar de los otros. 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018



315Andamios

Quince tesis 

El texto se divide en cuatro secciones. 1) En esta primera justifiqué la rele-
vancia de Kant en la filosofía política contemporánea; 2) Enseguida expongo 
brevemente sus ideas sobre el uso público de la razón y el juicio reflexivo; 
3) Luego desarrollo quince tesis de la racionalidad política que estimo sus 
herederas. Arendt, Rawls y Habermas adoptan los motivos de Kant, ajustán-
dolos a cambios en la filosofía y las ciencias sociales que dan cuenta de la 
complejidad del mundo; 4) Al final presento las principales conclusiones.

Kant: el uso público de la razón y la facultad de juzgar

Vista la obra kantiana en perspectiva, se podría pensar que su filosofía 
política sea subsidiaria de su filosofía moral y su filosofía del conocimien-
to.1 Debido a su énfasis en la autonomía personal, Kant tendría que haber 
desconfiado de la política como un ámbito comprometido por el poder, 
la economía o las distintas técnicas, con sus racionalidades teleológicas, no 
morales. Quienes así leen al filósofo a partir de sus dos primeras Críticas 
–de la razón pura y la razón práctica– suelen minusvalorar, sin mayor jus-
tificación, una gran parte de sus escritos acerca de lo público, el derecho, 
la historia, la estética o la religión como si fueran obras menores: juegos 
retóricos y divertimentos.2

Frente a este tipo de interpretaciones, sugiero que esos escritos “me-
nores” brindan claves importantes para entender sus escritos críticos. La 
facultad de juzgar, por ejemplo, desarrollada originariamente en el ámbito 

1  Dice José Luis Colomer “El lugar de Kant en la ‘historia de las ideas políticas’ es cuestión 
que sigue suscitando perplejidades después de los ya incontables redescubrimientos de su 
filosofía (…) El filósofo de Koenigsberg ha sido excluido de la nómina de los pensadores 
políticos” (1991, p. 227). 
2  Me gusta la réplica de Eugenio Ímaz a estas lecturas: “A mí me extrañaría mucho que, en 
cualquier filósofo, sus pensamientos políticos fueran algo así como charlas de sobremesa, 
más o menos luteranas, donde el sabio se permite el desahogo de hablar ligeramente de cosas, 
por demasiado cercanas, fuera del alcance perforador de su profunda mirada. Si algo caracte-
riza al filósofo frente al hombre religioso es su preocupación por este mundo y este mundo, 
hasta ahora, nos viene envuelto en una atmósfera política (…) ¿Y vamos a prohibir al vale-
tudinario Kant, en el islote hiperbóreo de Koenisberg, que se entusiasme por la revolución 
francesa? Afortunadamente, el efecto de su entusiasmo perplejo no se redujo a trastornar los 
relojes de los tenderos de la capital: les marcó la hora a Fichte y a Hegel y también, aunque 
trastornándosela un poco, a Comte” (1997, p. 5-6) 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018



Andamios316

Alejandro Sahuí

de la estética, es la herramienta que media entre la razón pura teórica y la 
razón práctica:

 
Por muy completa que sea la teoría, salta a la vista que entre la teoría 
y la práctica se requiere aún un término medio como enlace para el 
tránsito de la una hacia la otra, pues al concepto del entendimiento, 
concepto que contiene la regla, se tiene que añadir un acto de la 
facultad de juzgar por medio del cual el práctico distingue si algo cae 
bajo la regla o no (Kant, 1993, p. 3-4).

 
La racionalidad política no es un mero apéndice de la filosofía moral. 
Aunque Kant trata de señalar la coherencia entre los principios políticos 
y morales, ello no implica que exista una relación de dependencia. Es el 
mismo caso de la relación entre razón práctica y teórica, donde el hecho de 
la libertad como principio incondicionado de la acción no niega la causali-
dad de los fenómenos naturales y sociales. Las distintas áreas de su filosofía 
tienen autonomía relativa, aunque se influyan recíprocamente. En nuestro 
tema esto se aprecia en la necesidad de libertad que tiene la razón para so-
cializarse y manifestarse en público, porque sólo a través del intercambio de 
ideas puede desarrollarse. Sin autonomía entre política y moral no se podría 
entender una república justa, pero habitada por demonios egoístas: la inso-
ciable sociabilidad de la humanidad. Tampoco cabría entender su rechazo 
del derecho a la revolución o a la desobediencia al soberano, a pesar de ser 
por uno de los máximos defensores de la autonomía en el campo moral. 

Creo que debe insistirse en la actualidad del pensamiento político de 
Kant, que se sigue de su comprensión de la modernidad como una época 
que se caracteriza por dos cuestiones: 1) Por la conciencia del presente 
como problema práctico, al que la tradición y el dogma no brindan una 
respuesta satisfactoria; y 2) Por la percepción de la complejidad y pluralidad 
del mundo social. Sin duda estos aspectos llamaron la atención de Arendt, 
Rawls y Habermas. 

Parto del famoso ensayo ¿Qué es la Ilustración? En éste se plantea la dis-
tinción entre uso público y privado de la razón que pone de manifiesto la 
diferenciación de esferas en el mundo social, y se enfatiza el ideal de la publi-
cidad que necesita libertad de pensamiento y expresión. Sin estas libertades 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018



317Andamios

Quince tesis 

no es posible emanciparse de la autoridad, el dogma y las supersticiones. 
Con el uso público de la razón se cumple la tarea de informar sobre temas 
de interés de todos.

Kant entiende la ilustración como un proceso de liberación que exige a 
las personas hacerse cargo de sí mismas contra cualquier autoridad política, 
religiosa, e incluso epistémica. La importancia del texto está llamar la aten-
ción sobre las condiciones de la autonomía individual. Contra el enfoque 
de su filosofía práctica, basada en un principio trascendente de ausencia de 
constricciones materiales, en este ensayo el filósofo subraya que sólo el ejerci-
cio de la razón con otros realiza la libertad. El uso público de la razón se hace 
ante un destinatario universal de lectores, mientras el uso privado se realiza 
en calidad de funcionario de un puesto civil, miembro de una asociación 
particular o una iglesia. Si en el primer caso no existen más límites que la 
calidad de las razones, en el segundo no se puede sino obedecer. Esta conclu-
sión deriva de que sería perturbador para algunas prácticas que sus sujetos 
pudieran reflexionar sobre ellas y criticarlas. No son pocas las instituciones 
que demandan automatismo para funcionar (Kant, 1997, p. 28-29).

El filósofo denuncia la fe ciega que la gente suele manifestar ante los 
principios tanto de la ciencia como de la religión: los libros, el cura de las 
almas, el médico personal. Se entiende empero que la crítica kantiana a 
estos saberes no atañe a su contenido, porque nadie, ni la persona más culta 
podría poseerlos todos. Su preocupación es la actitud de las personas que 
siguen doctrinas y normas de modo mecánico. Salir de este estado rebasa las 
fuerzas individuales. En cambio, no es sólo más fácil, sino incluso inevitable 
si las personas debaten en público. Este resultado surge al tomar distancia de 
las propias razones. Somos capaces de reconocer los errores en gran medida 
debido a la pluralidad. 

Es menester reconocer el acierto de esta crítica kantiana contra la actitud 
irreflexiva, cobarde o temerosa. Pereda (1994) destaca que el argumento 
no se reduce a la crítica de la autoridad y los dogmas, como en el caso de 
Voltaire contra la iglesia. La razón no está atrapada sólo por prohibiciones 
y amenazas externas. A veces su prisión es mucho más sutil: proviene de 
prácticas y saberes que en la cotidianeidad aparecen como fórmulas que se 
deben seguir sin cuestionar. Éste es la diana de la crítica kantiana. Cuando 
las normas religiosas, tradiciones e imperativos políticos se pueden discutir, 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018



Andamios318

Alejandro Sahuí

el asiento normativo de las razones se torna incierto y frágil. Esto amenaza el 
statu quo y la integración, lo que lleva a las autoridades a prohibir la libertad 
de opinar sobre cuestiones que dan eficacia a sus mandatos. Por ello el que 
“dispone de un numeroso y disciplinado ejército para garantizar la tranqui-
lidad pública, puede decir lo que no osaría un Estado libre: ¡razonad todo 
lo que queráis y sobre lo que queráis, pero obedeced! (Kant, 1997, p. 36-37).

Para la ilustración, el uso público de la razón es una perspectiva que 
vigila prácticas que pueden constituirse como formas de dominación. Casi 
siempre éstas buscan el aura del secreto, de lo arcano. Pretenden conferir una 
autoridad superlativa práctica o epistémica a sus guardianes. Kant es enfático 
al denunciar a los soberanos que tengan esta intención: Caesar non est supra 
grammaticos (1997, p. 34). Ningún tema debe quedar fuera de la discusión 
pública. Religión, legislación, economía, e incluso ciencia y tecnología obtie-
nen su legitimidad de la calidad de los procedimientos deliberativos. Pensar 
juntos hace a las personas capaces y libres para actuar. La dignidad humana 
“es algo más que [la de] una máquina” (Kant, 1997, p. 37). 

Pero hay otro aspecto de la filosofía kantiana que merece atención. Se 
trata de la facultad de juzgar. Al lado de la dos primeras críticas, ha sido 
tratada como menor. No es en la primera que se piensa al referirse a Kant. 
Sin embargo, gracias a Arendt (2003), en la filosofía política se aprecian las 
máximas del entendimiento común que subyacen al juicio. Éstas son: 1) 
Pensar por sí mismo, o máxima de la ilustración, que supone pensar libre 
de prejuicios, supersticiones y sin la guía de otros. 2) Pensar en el lugar 
de cualquier otro, o del pensar ampliado. 3) Pensar de acuerdo consigo 
mismo, o del pensar consecuente (Kant, 1990, p. 199). La imparcialidad 
del juicio para Kant, que Arendt destaca como constitutiva de la racio-
nalidad política, depende de la aptitud reflexiva que solamente se puede 
lograr en relación con otros concretos. En especial, de aquellas personas 
que están en las peores situaciones, porque de esta forma quedan expues-
tas las condiciones de la autonomía personal. Cuando los valores entran 
en crisis, cuando el mundo común se problematiza, es menester apelar a 
aquella capacidad de juzgar sin barandillas y a la intemperie. En el apartado 
que sigue trato de reconstruir algunas de estas intuiciones kantianas, de la 
mano de tres de sus grandes lectores.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018



319Andamios

Quince tesis 

La racionalidad política y las promesas de la ilustración

1.	 Kant entiende la Ilustración como un proceso social de emanci-
pación mediante el cual las personas se hacen responsables de sus 
creencias y acciones. Frente a las autoridades que se apoyan en 
doctrinas comprehensivas como religión, tradiciones culturales, 
ideologías políticas o económicas, paradigmas científicos o técni-
cos, la autonomía exige a las personas la capacidad de justificar su 
conducta en entramados institucionales, ya que ésta no ocurre en 
vacíos normativos. En esto consiste el uso público de la razón: el 
público lector es un apelativo de la universalidad en contra de sus 
usos privados circunscritos a roles particulares. Éstos requieren de 
los sujetos que se allanen a sus reglas en forma mecánica, sin cri-
ticarlas. Lo público connota apertura, visibilidad e inclusión,3 no 
cultura letrada. Se trata de la socialización de la razón que Arendt, 
Rawls y Habermas enfatizan del proyecto kantiano, contra las bases 
solipsistas de la filosofía de la conciencia. 

2.	 En términos de Foucault (2006) que sigue Habermas, la ilustración 
es una crítica del presente como problematización de las condicio-
nes que afectan la libertad. La pregunta por la emancipación no 
es abstracta. La ilustración refleja la experiencia de autonomía y 
autogobierno personales como un proceso de aprendizaje práctico y 
epistémico: la filosofía debe aclarar demandas de justicia de sujetos 
que perciben las cualidades de la acción y el entendimiento humano 
disminuidas. El ensayo kantiano es en sí mismo una instancia del 
uso público de la razón; un ejercicio que prueba al enunciarse la 
crisis de legitimidad de todo régimen absolutista cuya autoridad 
pretenda retrasar el acceso a las libertades, la igualdad y la dignidad. 

3.	 En la actualidad el ideal de la ilustración exige una interpretación 
cuidadosa. La crítica de los principios de la religión, la tradición 
o las costumbres, que funcionan como el asiento normativo de la 
acción y las creencias de las personas, genera la necesidad de hallar 
bases para la justificación de las nuevas prácticas. De otro modo, 

3  Para esta interpretación he sacado provecho de Rabotnikof (2005).

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018



Andamios320

Alejandro Sahuí

la integración que fundamenta la actividad cooperativa se vuelve 
frágil. A esta transformación ha contribuido el proceso de diferen-
ciación de esferas de acción y valor descritos por Weber (1993), pero 
que fueron anticipados por Kant en la distinción de usos públicos 
y privados de la razón. Se trata de una distinción fecunda que re-
vela la dificultad de que se atribuya a los individuos la capacidad 
de discernir cómo actuar y pensar cuando participan en órdenes 
regimentados sin su concurso. Los procesos de diferenciación traen 
inercias cuya lógica debe conocerse para poder intervenirlos con la 
calidad de agentes. Los usos privados involucran una racionalidad 
funcional, teleológica, en todo caso autorreferencial, que no es 
consistente todas las veces con el sentido común de las personas4. 
La racionalidad pública, por el contrario, significa la posibilidad de 
conducirse con la calidad de la ciudadanía, nacional o cosmopolita, 
entre distintos órdenes sociales. Esta perspectiva se reproduce en la 
división de Habermas entre razón comunicativa y razones instru-
mentales (1999); y en Rawls entre razón pública y razones sociales 
no públicas, la pluralidad de asociaciones (1996, 2002). Quizá halle 
también equivalencias en Arendt en la separación de esferas de la 
humana condición: labor, trabajo y acción (1998). 

4.	 Pluralidad y complejidad son hechos inherentes a las sociedades 
modernas. Estas condiciones aumentan la posibilidad de disentir 
porque se multiplican las perspectivas y se participa en diversos 
órdenes normativos con valores propios pero que compiten o 
solapan. En Arendt, esta libertad se expresa como “derecho a tener 
derechos”. Como se manifestó antes, la socialización de la razón, la 
observación del pluralismo real son caracteres constitutivos de la 
racionalidad política desde un punto de vista práctico y epistémico, 
que no coincide con la moral. Esto se debe a la dimensión contextual 
de la vida pública, su atadura a procesos históricos y contingentes de 
conversación democrática.5

4  La idea de que con el uso privado de la razón Kant explica el proceso de diferenciación 
social, profesional o sistémica, es sugerida por Pereda (1994) y Hernández Vega (1991). 
5  Para Nino la democracia es el mejor sucedáneo del discurso moral porque nadie tiene 
acceso inmediato al universo de los valores (1989, p. 124). 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018



321Andamios

Quince tesis 

5.	 Asimismo, pluralidad y complejidad son el reflejo social de la auto-
nomía personal y del autogobierno colectivo, dimensiones constitu-
tivas de la agencia (Thiebaut, 1998). Ésta representa un valor límite 
cuya defensa exige la consideración y respeto de las personas con ne-
cesidades e intereses particulares. La dignidad orienta la política en 
forma prioritaria para establecer un sistema de derechos humanos 
y obligaciones estatales, y un régimen democrático como escenario 
participativo para influir en las decisiones públicas. 

6.	 En estas condiciones de incertidumbre se debe destacar la facultad 
de juzgar de las personas. Ésta es una condición de la acción y de 
las creencias deliberadas, y a su vez está a la base de la responsabi-
lidad humana. No se puede hablar de justificación sin la facultad 
de juzgar en primera persona. Arendt rescata el juicio reflexivo de 
Kant para la política. Este tipo de juicio –opuesto al determinante– 
supone la aptitud de hallar principios universales en circunstancias 
contingentes: sin barandillas. En casos de dominio totalitario y de 
crisis de anomia, el juicio es la capacidad de orientar la acción y el 
pensamiento. Aunque no tiene ayuda de reglas fijas, el juicio no se 
ejercita a ciegas. Tres son las máximas que Kant comprendió guia-
ban el entendimiento humano, a saber: a) pensar por uno mismo, 
o máxima de la ilustración; b) pensar desde el lugar de los otros, o 
máxima del pensar ampliado; y c) pensar siempre de acuerdo con-
sigo mismo, o máxima del pensar consecuente. Como no se puede 
anticipar el resultado de seguir estas máximas, a diferencia de la sub-
sunción de reglas determinante, el juicio reflexivo debe resolverse 
discursivamente y sólo es válido tras considerar los puntos de vista 
de los demás. Para Arendt ésta es la mejor aproximación de Kant 
(1990, p. 199) a la pluralidad. Pensar en el lugar del otro enriquece 
la racionalidad si la pluralidad no se pone a priori bajo sospecha 
como producto del error, mala fe o egoísmo, sino se comprende 
como inherente a la condición humana. 

7.	 Desde la perspectiva del juicio la autonomía incorpora una dimen-
sión dialógica, social o intersubjetiva. En contra de las lecturas indi-
vidualistas de la autonomía, la validez del juicio reflexivo implica la 
atención de los puntos de vista de todos los sujetos que puedan ser 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018



Andamios322

Alejandro Sahuí

afectados por normas o decisiones colectivas. Esta idea se replica en 
Habermas (1998) y en la idea de legitimidad de Rawls (1996). No 
basta el ejercicio de abstraer nuestros rasgos subjetivos, porque no 
se busca una generalidad formal. Es menester el diálogo real para 
conseguir el punto de vista de la imparcialidad (Sahuí, 2016). Esta 
es una nota importante en Arendt, que vale la pena destacar. Su en-
foque se relaciona con situaciones de ruptura del mundo público: 
como las revoluciones o las amenazas totalitarias. Incluso en estos 
espacios la acción requiere pluralidad, hacer juntos -ser entre los 
hombres. La experiencia de los parias del mundo, judíos, migrantes, 
mujeres, personas racializadas e indígenas, muestran la relevancia de 
esta herramienta del pensar situado, de la ejemplaridad en el apren-
dizaje normativo. 

8.	 La objetividad del juicio se considera un punto de vista social no 
trascendente. Debido a que no existe una autoridad que permita re-
solver en forma definitiva la validez de las normas, el juicio reflexivo 
implica la construcción de un punto de vista social que es interno 
a las relaciones interpersonales. Aunque opera como criterio para 
resolver discusiones y demandas conflictivas, está siempre abierto 
a crítica y es dependiente de razones. No existen normas que sean 
inmutables. Todas se pueden problematizar, ya que tienen carácter 
histórico y contingente. Una parte importante del trabajo de Ha-
bermas (1999) se dirige a responder estas cuestiones mediante la 
acción comunicativa que trata las condiciones de validez de las prác-
ticas sociales. Éstas se deben poder clarificar discursivamente. Una 
intención parecida está en el procedimiento constructivo de Rawls 
(1996; 2002) de la posición original como un punto de vista impar-
cial social, no trascendente. El paria, disidente u opositor elevan sus 
demandas a través del discurso público, y aun cuando las normas 
básicas se cuestionen –la ley y la muralla–, las palabras y acciones 
pueden traer al mundo algo que no existía, un nuevo nacimiento. 
La imaginación representativa del juicio abre el mundo. Creo que 
no es inverosímil interpretar el equilibrio reflexivo de Rawls con 
una función equivalente al juicio kantiano rescatado por Arendt. 
En ambos casos se trata de una aptitud reflexiva que se ejercita ante 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018



323Andamios

Quince tesis 

la ausencia de reglas determinantes. En el juicio, porque el mundo 
público está en crisis; en el equilibrio, como herramienta heurística 
para contrastar las convicciones morales, instituciones y concep-
ciones generales de justicia. También Rawls destaca la relación del 
juicio con la imaginación. Lo que la noción de justicia puede añadir 
a la facultad de juzgar es un criterio público de control, aunque sea 
siempre provisional. Los ejemplos de la desobediencia civil y la ob-
jeción de conciencia que emplean los tres autores subrayan papel de 
la disidencia. Para Habermas es la piedra de toque de la democracia 
constitucional (2000).

9.	 A pesar de las dificultades que tiene para ejercitarse en situaciones 
de crisis, el juicio y el punto de vista social que se sigue no tienen que 
ser arbitrarios. Se puede inducir su objetividad mediante el enfoque 
metodológico de las prácticas que son vistas como sistemas públicos 
de reglas. Dicha objetividad es condición de la normatividad e im-
plica la posibilidad de decidir la corrección de las normas. La obje-
tividad no supone que los criterios normativos sean inconmovibles, 
pero exige comprender que se constituyen socialmente. No depen-
den de intereses aislados que se agregan o maximizan. Ahora bien, 
definir las prácticas como sistemas de reglas públicas no implica que 
sean conscientes para todos. Se trata de una hipótesis de método 
que presupone la aptitud de evaluar en calidad de participantes la 
validez de las normas. En Rawls y Habermas es explícita la referen-
cia a una concepción pragmatista de la racionalidad política: pensar 
la justicia a través de las instituciones y la estructura básica; o la co-
rrección de pretensiones morales mediante prácticas comunicativas. 
En Kant, la sociabilidad de la razón también es señalada: “pocos son 
los que, con propio esfuerzo de su espíritu, han logrado superar esa 
incapacidad [de pensar] y proseguir, sin embargo, con paso firme. 
Pero ya es más fácil que el público se ilustre por sí mismo y hasta, si 
se le deja en libertad, casi inevitable” (1997, p. 27).

10.	 Existe un tipo de prácticas cuyo objeto específico es la crítica y jus-
tificación de pretensiones de validez, sobre verdad, moral o justicia. 
Según Habermas estas prácticas tienen un carácter fundamental 
hecho explícito en la modernidad y no pueden ser fácilmente 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018



Andamios324

Alejandro Sahuí

reemplazadas. Entre ellas se cuentan prácticas como la ciencia, el 
discurso ético o la democracia. Su importancia debe ser explicada 
con algún detalle. En el párrafo anterior se dijo que el enfoque de las 
prácticas es metodológico. No se refiere a la constitución ontológica 
de mundo social, sino se limita a adoptar la perspectiva de los parti-
cipantes en los sistemas normativos. Lo significativo es que exige de 
las personas que sean capaces de formular sus razones de modo que 
adecuen sus máximas de acción al telos de cada práctica, mientras se 
desempeñan como participantes. Bajo estas luces es difícil imaginar 
una práctica que pueda sustraerse a su examen crítico en términos 
de verdad, corrección moral, justicia o sinceridad. Esto no implica 
que las prácticas que no resistan dicho examen desaparezcan, ni 
siquiera que sean negativas en forma absoluta. La religión en rela-
ción con la filosofía, o el amor con la justicia, enseñan que la vida 
no se agota en las pretensiones de la razón. Sin embargo, incluso en 
estos ejemplos la razón fija límites6 y redefine prácticas para hacer 
espacio a la autonomía y al autogobierno, según sea el caso. En to-
das las instituciones sus participantes deben verse como agentes. La 
red compleja de prácticas, en el solapamiento de sus reglas, genera 
irritación entre instituciones del mundo de la vida y otras esferas 
técnicas, porque desempeñamos roles diversos. 

11.	  Las prácticas de crítica y justificación dan lugar a juicios evaluativos 
de segundo orden. El enfoque de prácticas implica la posibilidad de 
reconstruir los sistemas de normas en forma pública y deliberada, 
pero esta posibilidad no se actualiza siempre. Muchas prácticas 
son seguidas sin reflexión. Sin embargo, sus reglas no deben ser 
tratadas como regularidades naturales. Vistas de cerca tendrían que 
revelar sus motivos normativos, para que los participantes puedan 
señalar las jugadas válidas; lo que no siempre es sencillo. Existen 
instituciones sociales sumamente complejas, como los mercados, 
la industria o las finanzas. Cuando las personas hallan disonancias 
entre éstas y sus creencias pueden ejercer sus juicios. Este mecanis-
mo es el equilibrio reflexivo de Rawls, en relación con el consenso 

6  Recuérdese la relación entre filosofía y religión vista por Kant (2001; 1999).

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018



325Andamios

Quince tesis 

social traslapado. Los principios de justicia reconstruyen valores de 
la estructura básica, pero no priman sobre los juicios personales: es 
posible ajustar las reglas de la estructura y las instituciones en cual-
quier nivel de generalidad si riñen con un juicio individual. Esto 
confirma que la oposición y disidencia pueden transformar todas 
las reglas y principios.

12.	 Ninguna práctica dispone de un privilegio para interpretar la reali-
dad. Ésta es una consecuencia de la pluralidad de prácticas que, en 
virtud de su red compleja de relaciones, se imponen recíprocamente 
límites. Al funcionar a la manera de una red, pueden ocurrir ajustes 
no planeados por nadie que obedezcan a los cambios en otros no-
dos. Respecto de la racionalidad política, las prácticas que articulan 
la gramática de los derechos humanos y la democracia combaten las 
injusticias. Cuando los trabajadores o los consumidores constatan 
que además son ciudadanos, el sistema social se irrita de múltiples 
formas. En la medida que pretenden responder a las causas de la des-
igualdad, a los intereses generales, a las necesidades o las capacida-
des, cabría proponer concepciones ecuménicas de ambas prácticas, 
en donde lo importante sea el fin práctico que cumplen más allá de 
las denominaciones técnicas que son acervo de los juristas. Recuér-
dese el ideal del uso de la razón ante el público de los lectores, como 
metáfora de la humanidad, exactamente contra la mirada gremial, 
profesional o funcionarial. 

13.	 El lugar normal del juicio reflexivo son las prácticas sociales ordi-
narias, entre las que están también las relativas a los discursos de 
justificación. Esta idea da cuenta de la ubicuidad del juicio en la 
vida cotidiana. En medio de las prácticas públicas se expresa un 
saber cómo, una forma de comprensión equivalente al juicio, que 
es perspicua y precisa, automática e inmediata. Las nociones de 
práctica y juicio presuponen además un saber qué, la aptitud para 
reconstruir racionalmente los pasos de justificación de un juicio 
válido. Aunque este saber no tiene que estar presente antes de ex-
presar un juicio, su posibilidad es una condición de inteligibilidad 
de la facultad de juzgar en general, es una imputación a los agentes 
morales. Como se dijo, prácticas y juicios implican pluralidad: las 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018



Andamios326

Alejandro Sahuí

prácticas desarrollan reglas cuyos significados se constituyen en las 
relaciones sociales, y el juicio requiere pensar junto con otros. No 
obstante, no toda práctica facilita el ejercicio del juicio. Hay prácti-
cas de dominación o explotación que comprometen sus propósitos. 
Arendt ilustró este tipo de situaciones con la figura de Eichmann y 
la banalidad del mal (1999). 

14.	  El juicio reflexivo demanda construir estructuras de reciprocidad 
que hagan posible la reversibilidad de perspectivas y reconocimien-
to mutuo. A partir de esta idea se incorpora a la estructura del juicio 
como una de sus dimensiones la noción de justicia, como igual con-
sideración y respeto de todas las personas. Nadie debe ser tratado de 
modo que su dignidad sea menos importante. En el ámbito político 
esto se traduce en la igual atribución y garantía de los derechos hu-
manos. Por definición los derechos implican la reciprocidad, en la 
medida que deben ser reconocidos por igual. Aunque la justicia no 
es tratada expresamente por Arendt, al sugerir ciertas equivalencias 
entre juicio y equilibrio reflexivos, es posible acercarlo a la perspec-
tiva de las prácticas de Rawls (Sahuí, 2017). Las circunstancias de 
justicia tienen que ver con eliminar las distinciones arbitrarias y 
establecer al interior de las prácticas un apropiado equilibrio entre 
pretensiones conflictivas. Su noción de lo razonable refleja las 
características que se atribuyen al juicio: significa estar dispuesto a 
escuchar las razones de otros, respetar los términos equitativos de 
la cooperación social y reconocer las cargas del juicio. A pesar de 
que sus principios de justicia proponen valores liberales, el momen-
to constructivo de la teoría es pragmatista: depende del consenso 
traslapado de doctrinas comprehensivas y del equilibrio reflexivo 
individual de juicios morales meditados. Además de la pluralidad, 
la idea de contingencia e historicidad es central en esta propuesta de 
la racionalidad política.

15.	 Históricamente la ampliación de las estructuras de reciprocidad se 
ha debido a la perspectiva crítica de los sujetos excluidos, disidentes 
y opositores. Si se toma la idea de justicia de Rawls como relativa 
a las instituciones que los individuos no pueden eludir o cambiar 
con su voluntad sin arriesgar o perder demasiado, se hace prioritaria 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018



327Andamios

Quince tesis 

moralmente la atención de sus demandas. Esta comprensión de la 
razón política hace énfasis en el enfoque del juicio y del equilibro 
reflexivo porque destaca el papel del sujeto que interrumpe la regu-
laridad de una práctica cuando ésta causa daños injustos. Cercano 
a Rawls, Villoro (2000) entiende la injusticia a partir del principio 
de la exclusión; o sea, de manera negativa. No implica que los ex-
cluidos tengan aptitudes cognitivas o prácticas especiales, sino que 
su percepción del daño los sitúa como principales interesados en 
subvertir las situaciones injustas. Esta tesis indica la relación entre el 
juicio reflexivo y los discursos públicos de justificación. Es digno de 
atención que otros pensadores del sur global busquen dar la vuelta 
al enfoque de Rawls, como Sen (2010) con la idea de injusticia o 
Pereda (2022) que impulsa un gran esfuerzo colectivo en el ámbito 
iberoamericano por trazar un mapa de dichas injusticias. Cabría 
pensar que la inclusión explícita de las exclusiones refleja los pro-
cesos de aprendizaje. En la medida que un aprendizaje requiere una 
actitud reflexiva de las personas acerca de las creencias y aptitudes 
adquiridas, en política sólo los regímenes constitucionales brindan 
condiciones adecuadas a su desarrollo. La Constitución como pro-
yecto con base en los derechos y la democracia deben rechazar toda 
exclusión injustificada. La idea de aprendizaje destaca la contingen-
cia de los saberes y su fragilidad. Ello obliga a hacernos responsables 
ante la crítica, aun de nuestras creencias más firmes. El aprendizaje 
ocurre a partir de desengaños y fracasos experimentados realizati-
vamente. La disidencia en las democracias tiene valor práctico y 
epistémico, su crítica moviliza la deliberación. La opinión penetra 
en las esclusas del derecho, irritando sus estructuras y ajustando sus 
principios (Habermas, 1998). La democracia pluralista, como la 
poliarquía de Dahl (1989) destaca el componente de la oposición 
como nuclear, al lado de la participación incluyente e igualitaria.

A modo de conclusión

Rescatar el ideal kantiano del uso público de la razón como forma de caracte-
rizar la racionalidad humana práctica y teórica exige conocer las transforma-

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018



Andamios328

Alejandro Sahuí

ciones que han tenido lugar en la filosofía y la teoría social. El giro lingüístico, 
el pragmatismo y los estudios de los procesos de diferenciación son desarrollos 
que podrían auxiliar a repensar la naturaleza y los alcances de dicho ideal. 

Con esto en mente, este trabajo se propuso relacionar dicho ideal con 
la perspectiva del juicio reflexivo, también kantiana, pero que fue revisada 
por Arendt ajustando algunos de sus caracteres en una dirección que parece 
provechosa: la socialización de la razón, su destrascentalización. Propósito 
que comparte la filósofa con Rawls y Habermas. Arendt difiere de Kant 
en algunos puntos relevantes, como los criterios de corrección relacionados 
con las cuestiones de la imparcialidad y la universalidad: el sentido común y 
la validez ejemplar, respectivamente. En todo caso, quiero ahora inclinar la 
balanza del lado arendtiano, tirar del hilo de sus intuiciones sobre el juicio 
como facultad que lidia con la incertidumbre, pluralidad, complejidad y 
contingencia del mundo. Contra un modelo de razón práctica arrogante, 
criterial, leo en la filósofa la razón reflexiva sugerida por Pereda (1999), a 
tono con lo aquí dicho.

El juicio da forma al ideal de la agencia personal y representa un lími-
te de todas las normas. Junto al juicio el enfoque de las prácticas permite 
identificar los contextos regulares de la participación de las personas en 
condiciones de reciprocidad, lo que puso de relieve la noción de justicia. El 
juicio puede nacer en situaciones críticas y de ruptura, pero se dirige a los 
demás interpelando a la justicia, como en los casos de la desobediencia civil 
o la objeción de conciencia. La perspectiva de las prácticas y el principio del 
discurso implican la adopción de la actitud de un participante. El rol de la 
segunda persona exige intercambiar la mirada subjetiva y objetiva. La idea 
de intereses generalizables incorpora la universalización del imperativo cate-
górico de Kant que es reformulado en la ética discursiva de Habermas, la 
posición original de Rawls, o la máxima del juicio de Arendt de pensar en el 
lugar de otros como fines. La noción de derechos humanos refleja esos inte-
reses. Éstos deben ser atribuidos a todos por igual. Cualquier exclusión va en 
contra de su definición. La racionalidad política que se propone acentúa que 
la justicia demanda la mayor inclusión de las personas con los mismos dere-
chos, y trata de averiguar las condiciones formales y materiales de su ejercicio. 

Cabe insistir al final que el juicio reflexivo no es un pensar introspec-
tivo sino una confrontación con las realidades sociales que habitan las 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018



329Andamios

Quince tesis 

personas. Por eso se tiene que mirar y escuchar con atención. El derecho es 
una conversación entre iguales (Gargarella, 2021) y se ha de insistir en los 
valores más cercanos al nervio democrático de las constituciones: el derecho 
a protestar y resistir (Gargarella, 2005). El juicio reflexivo en condiciones 
extremas de crisis implica pensar sin barandillas, a la intemperie.

Fuentes consultadas

Arendt, H. (2003). Conferencias sobre la filosofía política de Kant. Barce-
lona: Paidós. 

Arendt, H. (1999). Eichmann en Jerusalén. Un estudio sobre la banalidad 
del mal. Barcelona: Lumen.

Arendt, H. (1998). La condición humana. Barcelona: Paidós. 
Arendt, H. (1997). ¿Qué es la política? Barcelona: Paidós. 
Arendt, H. (1984). La vida del espíritu. El pensar, la voluntad y el juicio 

en la filosofía y en la política. Madrid: Centro de Estudios Consti-
tucionales.

Berger, P. (1979). Pirámides de Sacrificio. Ética, política y cambio social. 
Santander: Sal Terrae.

Colomer, J. (1991). Immanuel Kant. En F. Vallespín (Ed.). Historia de la 
teoría política. Vol. 3. Madrid: Alianza.

Dahl, R. (1989). La poliarquía. Participación y oposición. Madrid: Tecnos.
Forrester, K. (2019). In the Shadow of Justice. Nueva York: Princeton 

University Press.
Foucault, M. (2006). Sobre la Ilustración. Madrid. Tecnos.
Gargarella, R. (2021). El derecho como una conversación entre iguales. 

Buenos Aires: Siglo XXI.
Gargarella, R. (2005). El derecho a la protesta. El primer derecho. Bue-

nos Aires: Ad Hoc.
Habermas, J. (2002). Verdad y justificación: ensayos filosóficos. Madrid: 

Trotta.
Habermas, J. (1999). Teoría de la acción comunicativa. Madrid: Taurus. 
Habermas, J. (1998). Facticidad y validez. Sobre el derecho y el Estado 

democrático de derecho en términos de teoría del discurso. Madrid: 
Trotta. 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018



Andamios330

Alejandro Sahuí

Habermas, J. (1997). Historia y crítica de la opinión pública. La transfor-
mación estructural de la vida pública. Barcelona: Gustavo Gili.

Habermas, J. (1996). Conciencia moral y acción comunicativa. Barcelona: 
Península.

Habermas, J. (1989). Problemas de legitimación en el capitalismo tardío. 
Buenos Aires: Amorrortu.

Hernández, R. (1991). Análisis de dos discursos de la sociedad civil en 
Kant. México: UNAM.

Ímaz, E. (1997). Prólogo. En I. Kant. Filosofía de la historia. Madrid: FCE.
Kant, I. (2001). La religión dentro de los límites de la mera razón. Madrid: 

Alianza.
Kant, I. (1999). La contienda entre las facultades de filosofía y teología. 

Madrid: Trotta.
Kant, I. (1997). ¿Qué es la Ilustración?. En Filosofía de la historia. Ma-

drid: FCE.
Kant, I. (1993). “En torno al tópico ‘Tal vez eso sea correcto en teoría, pero 

no sirve para la práctica’”. En Teoría y Práctica. Madrid: Tecnos.
Kant, I. (1990). Crítica del juicio. Madrid: Espasa Calpe.
Kant, I. (1987). Primera introducción a la “Crítica del juicio”. Madrid: 

Visor.
Muguerza, J. (1990). Desde la perplejidad. México: FCE.
Nino, C. (1989). Ética y derechos humanos. Un ensayo de fundamentación. 

Barcelona: Ariel. 
O’Donnell, G. (2010). Democracia, agencia y Estado. Teoría con intención 

comparativa. Buenos Aires: Prometeo Libros.
Pereda, C. (Ed.). (2022). Diccionario de injusticias. México: Siglo XXI, 

UNAM.
Pereda, C. (1999). Crítica de la razón arrogante. México: Taurus.
Pereda, C. (1994). Sobre el cambio argumentado en la vida pública. La 

respuesta de Kant a la pregunta “¿Qué es la Ilustración?”. En Ra-
zón e incertidumbre. pp. 141-147. México: Siglo XXI.

Rabotnikof, N. (2005). En busca de un lugar común. El espacio público en 
la teoría política contemporánea. México: UNAM.

Rawls, J. (2002). La justicia como equidad. Una reformulación. Barcelo-
na: Paidós.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018



331Andamios

Quince tesis 

Rawls, J. (1996). El liberalismo político. Barcelona: Crítica.
Rawls, J. (1995). Teoría de la justicia. Madrid: FCE.
Rawls, J. y Habermas, J. (1998). Debate sobre el liberalismo político. 

Barcelona: Paidós.
Sahuí, A. (2002). Razón y espacio público. Arendt, Habermas y Rawls. 

México: Ediciones Coyoacán.
Sahuí, A. (2017). Sobre la normatividad de las prácticas o instituciones 

sociales. John Rawls y Ludwig Wittgenstein. En Ciencia Jurídica. 
Año 6. Núm. 12. pp. 123-139. 

Sahuí, A. (2016). Imparcialidad. En C. Pereda (Ed.). Diccionario de justi-
cia. pp. 237-240. México: Siglo XXI, UNAM.

Sen, A. (2010). La idea de la justicia. México: Taurus.
Thiebaut, C. (1998). Vindicación del ciudadano. Un sujeto reflexivo en 

una sociedad compleja. Barcelona. Paidós. 
Villoro, L. (2000). Sobre el principio de la injusticia: la exclusión. En 

Isegoría. Núm. 22. pp. 103-142.
Weber, M. (1993). Economía y sociedad. Esbozo de sociología comprensiva. 

Madrid: FCE.
Young, I. (2000). Inclusion and Democracy. Nueva York: Oxford Univer-

sity Press.
 
 

Fecha de recepción: 15 de enero de 2023 
Fecha de aceptación: 30 de abril de 2023

 
DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018 

 

Volumen 20, número 52, mayo-agosto 2023, pp. 311-331

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1018



