
259Andamios

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006  
 

La apuesta del feminismo*
 

Luisa Muraro**
Traducción: Leticia Romero Chumacero***

 
 
Que haya libertad para las mujeres es la tarea del feminismo, no más. Todo 
lo que asociamos con el “feminismo” o tiene que ver con la libertad o de-
bemos darle otro nombre. Que haya libertad para las mujeres, en sentido 
estricto, debería ser un tema capital de la humanidad entera y no sólo del 
feminismo. Más aún, ni siquiera debería existir el feminismo sino sólo la 
humanidad, de no ser porque la humanidad se ha considerado libre incluso 
en ausencia de la libertad femenina, como ocurrió en la antigua Atenas o 
en la Francia revolucionaria. Paradoja extrema, ahora que lo pienso. No 
obstante, aunque resulta sabido, basta recordar cuántas guerras y luchas por 
la liberación se han librado y ganado, incluso con la contribución femenina, 
sin que eso haya supuesto libertad para las mujeres. Argelia enseña.

¿Es posible afirmar hoy que esa paradoja quedó en el pasado? Muchos, 
en esa zona del mundo llamada Occidente, están dispuestos a declarar que 
sí. Siguiendo ese criterio, deberíamos concluir que el feminismo ha llegado, 

* Andamios. Revista de Investigación Social agradece la generosa autorización de la Dra. 
Luisa Muraro y la comunidad filosófica de mujeres Diótima, de la Universidad de Verona, 
para traducir y publicar este artículo en lengua española. La apuesta del feminismo apareció 
originalmente en italiano, con el título La scommessa del femminismo, en Per Amore del 
Mondo. Núm. 3. 2004. Revista de la comunidad Diótima (https://www.diotimafilosofe.it/
larivista/la-scommessa-del-femminismo); y en francés, con el título L’enjeu du féminisme, 
en la revista belga La Revue Nouvelle. Núm. 11. Noviembre: 2004. Disponible en https://
revuenouvelle.be/L-enjeu-du-feminisme.
** Filósofa nacida en Vicenza, Italia (1940), fundadora de la Librería delle donne di Milano y 
la comunidad filosófica Diótima. Entre las decenas de publicaciones de su autoría es posible 
destacar L’ordine simbolico della madre (1991), Il Dio delle donne (2009) y Tre lezioni sulla 
differenza sessuale e altri scritti (2011).
*** Profesora-investigadora de la Universidad Autónoma de la Ciudad de México. Egresada 
del Máster en Estudios de la Diferencia Sexual de la Universidad de Barcelona y autora de 
estudios sobre escritura de mujeres. Correo electrónico: leticia.romero@uacm.edu.mx

Volumen 20, número 52, mayo-agosto 2023, pp. 259-286

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006
https://www.diotimafilosofe.it/larivista/la-scommessa-del-femminismo
https://www.diotimafilosofe.it/larivista/la-scommessa-del-femminismo
https://revuenouvelle.be/L-enjeu-du-feminisme
https://revuenouvelle.be/L-enjeu-du-feminisme
mailto:leticia.romero@uacm.edu.mx


Andamios260

Luisa Muraro

con éxito, a su puerto, habiendo perdido su razón de ser; hay algo de verdad 
en esta apreciación. Pienso, por poner un solo ejemplo, en la forma como, 
en la actualidad, las jóvenes ocupan los espacios de educación superior con 
desenvoltura, autoridad y provecho, siendo cada vez más numerosas. Y com-
pruebo el gran cambio en materia de libertad de las mujeres recordando no 
solo la lucha de Virginia Woolf por la educación femenina (A Room of One´s 
Own, 1929; Three Guineas, 1938), sino también mi propia experiencia 
como estudiante universitaria, cuarenta años hace, en un mundo dominado 
por la presencia masculina.

Con todo, es viable considerar que aquella es una respuesta prematura. 
Mi vacilación personal al deliberar si el feminismo ha concluido felizmente 
su historia no deriva de la persistencia de exclusiones y discriminaciones 
aún en nuestra sociedad. En lo tocante a este fenómeno se exagera mucho. 
O, mejor dicho, se malinterpreta. Se llegan a entender las elecciones libres 
de las mujeres (por ejemplo, la preferencia por los estudios humanísticos, o 
la elección del trabajo a tiempo parcial) en forma tal que se da dar lugar a la 
sospecha de que el criterio seguido no es el de libertad sino el de igualdad de 
la mujer con el hombre. Lo que me hace dudar es esto, precisamente, cons-
tatar que la libertad para las mujeres se liga a la igualdad con los hombres y 
que este vínculo instaura un límite para la libertad misma, la torna menos 
libre, por así decirlo.

Hoy, los proyectos progresistas de emancipación, todavía en circulación 
en los años setenta, han perdido vigencia. Además, existe una suerte de 
feminismo de Estado, es decir, una política estatal, con frecuencia dictada 
por agencias internacionales, que vigila sistemáticamente cada expresión de 
disimilitud entre los sexos, considerándola como sinónimo de desigualdad y 
causa de discriminación. Pareciera que se quiere borrar toda manifestación 
de la diferencia femenina, se trate de la elección de estudios, de la estrate-
gia para conciliar vida familiar y trabajo remunerado, o de la predilección 
por determinado compromiso político… ¿Por qué, digamos, ni siquiera 
se intenta evaluar la hipótesis de que la escasa presencia de mujeres en los 
recintos parlamentarios puede significar una escasa simpatía femenina por 
la democracia representativa?

En segundo lugar, me incomoda que en Occidente se pretenda “ex-
portar” la libertad femenina a otros países y culturas. En algunos casos se 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



261Andamios

Traducción

trata, toscamente, de propaganda ideológica: pienso en la última guerra de 
Afganistán, asociada por ciertos comentaristas a la liberación de las mujeres. 
En otros casos, empero, no se puede decir lo mismo; ciertamente no es 
propaganda el libro informado y reflexivo de Martha Nussbaum, Women 
and Human Development. The Capabilities Approach (Cambridge, U. P., 
2000), donde expone y resuelve una serie de problemas surgidos dentro de 
la sociedad india. Con todo, mi incomodidad no es menos intensa en casos 
como este último, pues evidencian ese universalismo unidireccional que 
continúa practicándose por nuestra parte hacia el resto del mundo con una 
autoridad muy dudosa (Bessis, 2003).

En general, pienso que dentro de la civilización que se presenta como 
occidental sí hay un amor femenino a la libertad, mas ese amor se traduce en 
un hecho político según una concepción no libre de la libertad femenina. 
Entonces la paradoja que mencioné con anterioridad muta y se convierte, 
a secas, en la paradoja de una cultura política donde, al promover cierta 
presencia y protagonismo de las mujeres, en realidad se promueve la no-li-
bertad femenina. Las mujeres soldado de la prisión de Abu Ghraib en Irak 
representan el caso extremo de lo que intento decir.1

Con esto nos encontramos ante una grave contradicción de nuestro 
presente-futuro: una libertad femenina que no encuentra su espacio, pues 
es empujada fuera de toda sociedad femenina por el proceso de integración 
de la mujer a la vida pública, en un mundo que antes era de hombres y, en 
muchos aspectos, sigue estando a la medida de ellos –libertad que así corre 
el riesgo de derivar hacia la insignificancia y la imitación.

¿Estamos asistiendo a la formación de una nueva sujeción de las muje-
res? “Sujeción”, entendida en el sentido que sugiere la raíz de la palabra, es 
hacerse sujeto, sí, pero sujeto a…, una sujeción nueva, en formas que ya no 
son las del patriarcado. El feminismo posmoderno, lúcido en el análisis crí-
tico pero torpe por su perjudicial antimetafísica y su aversión a lo universal, 
no tiene objeciones y funciona más bien a manera de reflejo de cómo van 
las cosas: la humanidad dispersa en una confusa pluralidad de diferencias, 
la experiencia subjetiva fracturada y, profanados por los lenguajes publicita-
rios, los cuerpos y los deseos perdidos en la creciente confusión de signos y 

1  Retomo aquí una idea ya expuesta en el décimo congreso internacional de la Sociedad de 
Filósofos (IAPh), en Barcelona, en 2002 (Muraro, 2004, p. 52-54).

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



Andamios262

Luisa Muraro

señales… Hay algo discordante en todo esto, porque cuanto más nos acerca-
mos a la universalidad neutra de la tecnología y del mercado, más el cuerpo 
femenino se encuentra comprometido y expuesto, ya sea en las fronteras de 
la investigación científica, los lenguajes de los medios de comunicación o 
los más duros conflictos armados.

Todo intento de hacer un balance de estos treinta años de feminismo 
se encuentra así interrumpido, pendiente de una cuestión radical cifrada 
en saber qué involucra realmente la libertad para las mujeres. Esta misma 
conclusión nos obliga a depositar nuestro pasado, para su interpretación y 
su recuperación, a la “memoria del futuro”, es decir, a las generaciones ve-
nideras, sin por ello eximirnos de procurar decir algo al respecto: las nuevas 
generaciones tienen derecho a que hagamos el intento.

Una simple evocación del pasado no logra expresar a cabalidad lo que 
sucedió, pero podría ayudar a dilucidar el pasado que no ha pasado y que 
aún está en juego. ¿Cómo hacerlo? Con el impulso del conflicto reconocido 
abiertamente, respondo; es decir, colocando en palabras esas cosas que nos 
dividen entre feministas, entre mujeres, entre mujeres jóvenes y mujeres 
viejas. La posibilidad de educarse, de hacer carrera, de aparecer en la escena 
pública, enciende un deseo de éxito y esto crea una contrariedad que aún 
no ha sido abordada entre las mujeres: la de los costos que estamos o no 
dispuestas a pagar para establecernos personalmente en la vida pública, y 
la benevolencia que estamos o no dispuestas a mostrar con nuestras seme-
jantes que todo lo subordinan al éxito personal. Cualquiera que conozca 
el feminismo desde sus entrañas lo sabe constante campo de batalla y es 
en ese campo de batalla, en conflicto abierto unas con otras, practicado 
sin cerrar la comunicación, donde la libertad femenina ha encontrado su 
significación –cuando la ha encontrado. Ahí se configuró esa autoridad 
femenina que ninguna ley puede reemplazar porque de ahí viene la medida 
de la libertad para una mujer.

Contaré un hecho. Un día de este año, en la Librería de Mujeres de 
Milán, que existe desde 1975, tres jóvenes cercanas a la treintena, amigas 
entre ellas e hijas de feministas, dialogaron sobre su incipiente carrera pro-
fesional –respectivamente, directora de teatro, artista visual y guionista–, 
durante un ciclo de encuentros dedicado al trabajo de la mujer en campos 
no tradicionalmente femeninos. Las tres asombraron a la audiencia, com-

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



263Andamios

Traducción

puesta en gran parte por mujeres mayores que ellas, por la desenvoltura, 
la capacidad y la personalidad de las cuales daban muestra. Pensábamos: 
ninguna de nosotras, a esa edad, habría sabido hacerlo tan bien. Pero nos 
impresionaron, asimismo, por la ausencia de alusiones a la idea y la práctica 
del feminismo. Sin esfuerzo expresaron su gratitud a sus respectivas madres, 
allí presentes; aunque esto ocurrió tras una solicitud del público y no les 
inspiró ninguna reflexión política. En sus palabras no había ni sombra de 
resentimiento ni de reivindicación que las confrontara con sus coetáneos 
masculinos. Se notaba: supieron heredar lo mejor del feminismo, mas no 
eran conscientes de lo puesto en juego en el tránsito de nuestra generación a 
la suya. Disfrutaban de su libertad como de una cosa natural; si lo examina-
mos, probablemente hablaban el lenguaje de los derechos.

¿Qué cosa no concuerda en todo esto? La respuesta en sí es simple y 
consiste en que las tres –y como ellas quién sabe cuántas mujeres jóvenes 
más– consideran “natural” una libertad que el ordenamiento político les 
reconoce, no por ser mujeres, sino independientemente de eso y debido a 
que las mujeres son iguales a los hombres. Es posible revelar, sin embargo, 
que en realidad gozan de una libertad de origen femenino que, como tal, 
no les es reconocida por el ordenamiento político. En suma, disfrutan sin 
saberlo de un bien, en esencia, relacionado con una toma de conciencia. 
Tal es la libertad femenina. Y tal –anticipando la consecuencia– podría ser 
la libertad humana tout court desde el momento en que se torna libertad 
relacional, desarrollada y reforzada con la libertad del otro de sí.2

Es justo afirmar que algún feminismo puede ir acompañado de cierta 
desmemoria y desconocimiento. Ese tipo de feminismo, el más extendido en 
la actualidad, se expresa de muchas maneras. Una merece especial atención 
y es la predilección por juntarse con otras mujeres para realizar determina-
das actividades, ya sea irse de vacaciones o abrir un estudio profesional o 
emprender un negocio. En esto podemos reconocer la práctica más atrac-
tiva del movimiento feminista, la de reunirse entre mujeres excluyendo la 
presencia de hombres. Aunque acaso podríamos hablar hoy de una práctica 
de “menor separación” que la de los años setenta. ¿Cuál es la diferencia? 
Que esta última, la “gran separación”, interrumpió conscientemente el 

2  N. de la T.: Mi subrayado. La expresión de Muraro es “libertà dell’altro da sé”.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



Andamios264

Luisa Muraro

proceso de integración de la mujer en la sociedad de los hombres, llevado 
a cabo por fuerzas progresistas muchas veces con la mediación de asocia-
ciones de mujeres, en el contexto del gran proyecto de emancipación de las 
clases subalternas, donde también había mujeres. Las mujeres reunidas en 
los primeros grupos feministas, a fines de la década de 1960, allanaron en 
todo el mundo industrializado el camino para el movimiento de masas de la 
década de 1970, y dejaron atrás su experiencia de participación personal en 
la política y la cultura de algunos hombres. Fueron años de gran fermento 
político. El gesto de ruptura realizado por aquellas mujeres fue algo total-
mente inesperado que causó no poco desconcierto en sus compañeros, y 
aún faltan palabras para explicar su significado. No fue provocado, repito, 
por una circunstancia de injusta discriminación, sino por una experiencia 
de malestar profundo y un creciente alejamiento de los lenguajes, prácticas 
y proyectos compartidos hasta entonces con los hombres. Efectivamente, 
fue dictado por el deseo de encontrar, en el espejo y en el intercambio con 
otras mujeres, las palabras para hablar de sí y del mundo, con fidelidad a la 
propia experiencia.3

Fue entonces, con aquellos primeros grupos separados, donde el hecho 
de la diferencia sexual pasó a ser parte del sujeto y dio fin a la objetivación de 
la diferencia femenina. Nació entonces lo que, más tarde, con Luce Irigaray, 
se llamaría pensamiento de la diferencia sexual (Irigaray, 1974, 1985, 1987).4

El proyecto progresista de la emancipación emanó de un sujeto supues-
tamente neutral, y cometió el error de considerar a la mujer como un grupo 
social oprimido y discriminado. En cambio, con el pensamiento de la dife-
rencia, “mujer” es un nombre de la humanidad entera, el otro es “hombre”; 
quizá todavía hay otros nombres, por encontrar o ya encontrados, pero esos 
dos son los principales. Sobre esta base, la lucha contra la dominación sexista 
para poner freno y, quizá, acabar con el sufrimiento que padecen las niñas y 
mujeres por el mero hecho de no ser de sexo masculino, se convierte en una 
lucha por un cambio que atañe a la humanidad en su totalidad, ya que am-
bos significan también los otros y viceversa, en una relación no proporcional 

3  Me baso en la historia política de la Librería delle Donne di Milano (1987).
4  En Italia, el pensamiento de Irigaray inspiró en forma autónoma la obra de Diótima, un 
grupo de filósofas nacido en 1984, del cual sólo mencionaré el primer libro producido: Il 
pensiero della differenza sessuale (Diótima, 1987).

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



265Andamios

Traducción

(de hecho, las mujeres nacen de mujeres, y los hombres, por otro lado... 
también), cuyo sentido falta descubrir y que, una vez hallado, quedará –qui-
zás– por redescubrir y así siempre, como la amistad, el amor, la concordia.

Lo que le falta al feminismo popularizado, pero que estaba desde el 
principio y que, por tanto, queda encomendado a la memoria del futuro, 
es la conciencia de que la libertad femenina no es obvia, en dos sentidos. 
Primero, porque la libertad de las mujeres no ocurre sin la obligación tácita 
de su adaptación a las condiciones que los hombres consideran fundamen-
tales para la convivencia civil, por ejemplo, las condiciones de la democracia 
representativa, la cual, para hablar con franqueza, muchas consideramos 
una gran pérdida de tiempo. Condiciones, lamentablemente hay que aña-
dir, que pueden convertirse en las de una convivencia incivilizada; estoy 
pensando en los pilotos de bombarderos de la OTAN que operaron en la 
guerra de Kosovo y en los kamikazes de la resistencia palestina y cheche-
na. En sentido positivo, la libertad de las mujeres no es obvia porque trae 
consigo la cuestión y la posibilidad de una política nueva y diferente, ya no 
basada en las luchas de fuerza bien o mal reguladas por la ley, sino en las 
relaciones y la negociación, incluso con toda la fragilidad que las caracteriza.

Con la experiencia vivida en los grupos feministas, donde el discurso, la 
autoconciencia y la libertad se generaban a partir de nuestros intercambios, 
teníamos la idea de una libertad no liberal sino relacional: no como un de-
recho que autoriza una prerrogativa universal de nacimiento (el “nacemos 
libres” de los filósofos modernos), sino como posibilidad creativa, como 
apertura a un más de ser,5 confiada en la calidad de las relaciones que mante-
nemos con otros, con nosotras mismas y con el mundo, y compatible con la 
dependencia que guardamos con los demás desde el primero hasta el último 
día de la vida. Y como un bien cuyo disfrute encuentra en la libertad del 
otro no su límite sino, por el contrario, su crecimiento.

Sin embargo, no teníamos elementos para pensar que tal libertad pudie-
ra encontrar un espacio en la sociedad de mujeres con hombres. De hecho, 
es una perspectiva donde se involucra a los hombres en términos que el 
feminismo, hasta ahora, ha pensado sólo idealmente y no ha practicado. El 
desafío feminista marcó el declive del Hombre como ente neutro y como 

5  N. de la T.: Mi subrayado. La expresión de Muraro: un di più di essere.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



Andamios266

Luisa Muraro

nombre universal. Lo hizo en la práctica, con la práctica de la separación. 
No lo hizo por aversión intelectual a lo universal, sino para dar existencia 
simbólica (palabra y autoridad) a las mujeres. Y al hacerlo, colocó la crítica a 
la dominación sexista en el horizonte de un cuestionamiento radical del ser 
humano, que continúa abierto. Los sexos son dos, como hemos dicho y aún 
decimos, no es la fórmula de la respuesta, sino de la pregunta.6

El problema, repito, está delante de nosotras, mas no resuelto: un pro-
blema de orden simbólico donde el individuo sabe que hay otro de sí, lo sabe 
no secundariamente, ni instrumentalmente, sino como algo que le concier-
ne en lo más íntimo. Y no olvida que lo aprendió al nacer. Un problema 
cifrado en un significado abierto de la diferencia sexual. Puede formularse 
de otro modo: ¿La asimetría entre los sexos puede traducirse en una relación 
viable sin perjuicio de la igualdad y sin pérdida de libertad de un sexo hacia 
el otro? ¿Puede haber libertad para las mujeres sin autonomía? Parafraseado 
en los términos más simples y radicales que puedo encontrar: ¿Podemos ser 
libres de la necesidad de ser iguales y de la obligación de competir?

Se trata, en síntesis extrema, de pasar a otro orden de relaciones, en el 
sentido expresado por una escritora italiana, Cristina Campo, gran lectora 
de cuentos y maestra en escapar de las simetrías forzadas: 

 
La obstinada, ininterrumpida lección de los cuentos de hadas es la 
victoria sobre la ley de la necesidad y absolutamente nada más, por-
que no hay nada más que aprender en esta tierra. Las pruebas a las 
que están llamados los héroes del cuento de hadas, y cómo, para supe-
rarlas, deben abandonar decididamente el juego de las fuerzas, buscar 
la salvación en otro orden de relaciones. (Campo, 1987, p. 157)

Fuentes consultadas

Bessis, S. (2003). L’Occident et les autres. Histoire d’une suprématie, Préfa-
ce inédite de l’auteur. París: La Découverte.

Campo, C. (1987). Gli imperdonabili. Milán: Adelphi.

6  Esta fórmula es también el título de un libro que ha causado mucha discusión en Francia: 
Antoinette Fouque (2004). Il y a 2 sexes.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



267Andamios

Traducción

Diótima (1987). Il pensiero della differenza sessuale. Milán: La Tartaruga.
Fouque, A. (2004). Il y a 2 sexes, édition revue et augmentée. París: Galli-

mard.
Irigaray, L. (1987). Sexes et parentés. París: Minuit.
Irigaray, L. (1985). Éthique de la difference sexuelle. París: Minuit.
Irigaray, L. (1974). Speculum. De l’autre femme. París: Minuit.
Librería delle Donne di Milano (1987). Non credere di avere dei di-

ritti. La generazione della libertà femminile nell’idea e nelle vicende 
di un gruppo di donne. Turín: Rosenberg & Sellier.

The Milan Women’s Bookstore Collective (1990). Sexual Diffe-
rence. A Theory of Social-Symbolic Practice. Indiana: Bloomington 
e Indianapolis.

Muraro, L. (2004). Enseñar la libertad. En F. Birulés y M. Peña (Eds.). 
La passió per la llibertat. A passion for freedom. Acció, passió i polí-
tica. Controvérsies feministes. Action, Passion and Politics. Feminists 
Controversies. Barcelona: Universitat de Barcelona.

 
 

Las genealogías femeninas7

 
Luisa Muraro

Traducción: Leticia Romero Chumacero
 
 
El pensamiento de Luce Irigaray se ha desarrollado en una vigorosa relación 
de intercambio con la política de las mujeres. El tema de las genealogías 
femeninas es un ejemplo privilegiado de ello.

7  Andamios. Revista de Investigación Social agradece la generosa autorización de la Dra. 
Luisa Muraro y la comunidad filosófica de mujeres Diótima, de la Universidad de Verona, 
para traducir y publicar este artículo en lengua española. Apareció en italiano como: Le 
Genealogie Femminili. En Per Amore del Mondo. Núm. 2 (2004). Revista electrónica de la 
comunidad Diótima disponible en la dirección electrónica: https://www.diotimafilosofe.it/
larivista/le-genealogie-femminili/). Anteriormente, se publicó una versión en lengua inglesa: 
Female Genealogies (trad. Patricia Cicogna), en Burke, C., Schor, N. y Whitford, M. (Eds.). 
(1944). Engaging with Irigaray. Feminist Philosophy and Modern European Thought. Nueva 
York: Columbia University Press. pp. 317-333.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 

https://www.diotimafilosofe.it/larivista/le-genealogie-femminili/
https://www.diotimafilosofe.it/larivista/le-genealogie-femminili/


Andamios268

Luisa Muraro

Hay varias formas de abordar este tema. Podemos hacerlo a partir de 
nuestra relación personal con la madre, que a menudo es un terreno dete-
riorado. La relación hija-madre está constantemente presente en la obra de 
Irigaray, comenzando por Speculum. De l’autre femme (1974), incluso antes 
de que tome forma el tema de nuestro interés, y a este tema será asociada 
por siempre. Escribe Irigaray en 1989: “Una encrucijada perdida de nuestro 
devenir mujer se encuentra en la interrupción y cancelación de nuestras re-
laciones con la madre y en la obligación de someternos a las leyes del mundo 
entre hombres” (Irigaray, 1989b, p. 111).8

Podemos hablar de las genealogías femeninas a partir de la realidad social 
comúnmente observable, digamos, la escuela. “La escuela –ha dicho Iriga-
ray–, el mundo social entre hombres, la cultura patriarcal, funcionan para 
las niñas como Hades para Core-Perséfone”, es decir, como una potencia 
infernal que secuestra la hija a su madre y la viola. Continúa Irigaray: “Las 
justificaciones aportadas para explicar este estado de cosas son inexactas. 
Las huellas de la historia de la relación entre Deméter y Core-Perséfone nos 
muestran más” (Irigaray, 1989b, p. 122).9

Tanto la experiencia personal como la realidad social portan signos de un 
sufrimiento y un desorden enigmáticos, que sugieren pensar en una violencia 
profunda. Esta violencia, nos enseña Luce Irigaray, corresponde a la destruc-
ción de la relación genealógica entre madre e hija, operada por el patriarcado.

Para exponer este problema, en alguna ocasión me basé en la carta de 
una mujer publicada en el periódico, una carta muy común que muestra, en 
detalle, los orígenes del patriarcado que se repiten en nuestros días renovan-
do en las mujeres sufrimiento y confusión.

Aquí está la carta:
 

8  “Un des carrefours perdus de notre devenir femme se situe dans le brouillage et l’efface-
ment des relations à notre mère et dans l’obligation de nous soumettre aux lois du monde 
de l’entre-hommes”. N. de la T: De aquí en adelante, la transcripción de los textos de Luce 
Irigaray en francés procede del artículo original de Muraro.
9  “La scolarité, le monde social de l’entre-hommes, la culture patriarcale fonctionnent pour 
les petites filles comme l’Hadès pour Korè-Perséphone. Les justifications données pour ex-
pliquer cet état de choses sont inexactes. Les traces de l’histoire de la relation entre Deméter 
et Korè-Perséphone nous en apprennent davantage”.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



269Andamios

Traducción

Estimado director, nací en una familia formada por cuatro hijos: dos 
varones y dos hembras; las hembras hoy están casadas, los varones 
no. Mi padre siempre ha apoyado a los dos varones: estipendios 
más generosos, más libertad de costumbres, comida más nutritiva: 
carne dos veces al día para los hermanos, para nosotras queso. Estas 
creencias suyas de que los varones eran más en todo y que debían 
ser favorecidos en todos los sentidos y en todos los campos para 
afrontar mejor la vida, también las transmitió a la madre. Cuando los 
hermanos fueron adultos, él construyó, otorgándola directamente a 
ellos, una casa muy espaciosa y bella en el centro del pueblo, utilizan-
do el dinero de su liquidación y todos sus ahorros. Cuando murió 
sobrevino una colosal pelea, al final de la cual se nos ordenó que 
no pusiéramos un pie nunca más en su casa, donde también vivía 
mamá, y se nos negó todo contacto con ella, bajo la amenaza de ser 
acusadas de profanación de domicilio. En este clima de tremenda 
tensión no pude ver a mi madre durante casi nueve años, ni pasar 
unos momentos con ella, o tener sus consejos: todas las cosas que se 
recuerdan con tanta ternura en los momentos difíciles. ¡Ni siquiera 
en Navidad y Pascua pude felicitarla, aunque vivía a cinco minutos 
de su casa!
Me pregunto con tristeza: ¿entonces siempre es la fuerza bruta la que 
gana, a pesar de los lazos afectivos madre-hija? Las leyes de igualdad 
de sexos, ¿no son respetadas y ceden a la violencia, al más fuerte? Es-
pero que este mi triste suceso ilumine a aquellos padres que todavía 
discriminan entre sus hijos e hijas, para que esto no suceda más.

 
Antonietta X

 
Para comentar esta carta, expuse los puntos de contacto y variación que tie-
ne con el mito de Deméter y Core (Muraro, 1988, p. 24-28) inspirándome 
en Luce Irigaray tanto por la forma de usar los mitos, en clave histórica, 
como por la interpretación del mito de Deméter.

Además de la experiencia personal y la realidad social, los documentos 
históricos pueden ofrecer una buena introducción a nuestro tema. Traeré 
como ejemplo, entre muchos posibles, el proceso de condena de Juana de 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



Andamios270

Luisa Muraro

Arco. El proceso de Juana de Arco puede verse como un renovado asalto 
de la triunfante religión del padre a las antiguas genealogías femeninas, aún 
subterráneamente vivas. Dice Juana en la primera audiencia pública: Todo 
lo que sé, lo sé de mi madre. Es de gran interés notar, para nuestro propósi-
to, cómo se distancia de esa matrona que tenía fe en las hadas, es decir, se 
distancia de las antiguas genealogías femeninas, pero no reniega de ellas y las 
reproduce en el contexto de la religión oficial: de hecho, toda su vida está 
gobernada por las santas Catalina y Margarita, que la aconsejan, la confor-
tan, le dan fuerza y le hablan en nombre de Dios.

La mitología grecorromana ofrece otra perspectiva –la preferida por 
Luce Irigaray– al tema de nuestro interés. Otras son seguramente posibles, 
como la literatura (pienso en Ellen Moers y su Literary Women). Es claro 
que los diferentes enfoques no se excluyen, sino que, por el contrario, pue-
den combinarse entre sí.

Al enumerar las diferentes perspectivas he querido dar una primera 
definición del concepto de genealogías femeninas. No es una definición de 
tipo clásico, es evidente. Es una definición contextual o, más precisamente, 
indical (retomo el término de Peirce), como cuando se apunta con un índi-
ce y se dice: “Es esto”. ¿Por qué no he dado una definición clásica? Porque 
no es posible. Este tema se encuentra en los confines entre la decibilidad 
y la incalculabilidad, como una gran parte, no sabemos qué tan grande, 
de la experiencia femenina. Cuando se trata, como en este caso, de llevar a 
decibilidad un real no codificado, es necesario que el campo semántico se 
abra como el Mar Rojo, para hacer pasar la cosa (la experiencia), y las únicas 
definiciones válidas son las basadas en sus signos indicadores.

Luce Irigaray no da una definición convencional de las genealogías 
femeninas, y muy pocas definiciones de este tipo, en general.

La producción de Luce Irigaray se distribuye entre dos registros, el de 
la pura escritura (a la que pertenecen Speculum, Amante marine, Passions 
élémentaires, L’oubli de l’air) y el de la palabra oral (conferencias en su 
mayoría), traducida en escritura. El tema de las genealogías femeninas sólo 
está presente en la producción del segundo tipo y aparece por primera vez 
en la conferencia de Montreal de 1980 Le corps-à-corps avec la mère.10 Se 

10  N. de la T.: Hay traducción al español: Irigaray, L. (1994). El cuerpo a cuerpo con la 
madre. En Debate Feminista. Núm. 10. pp. 19-33. Disponible en https://doi.org/10.22201/
cieg.2594066xe.1994.10.1793 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 

https://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.1994.10.1793
https://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.1994.10.1793


271Andamios

Traducción

trata, por tanto, de un tema que aparece relativamente tarde y asociado a la 
práctica de la enseñanza oral, una enseñanza libre, casi siempre deseada y a 
menudo organizada por mujeres para mujeres.

Estas circunstancias son, pienso, significativas. Muestran cómo se forma y 
se desarrolla este tema en el encuentro directo de Luce Irigaray con la política 
de las mujeres. La principal práctica política de Irigaray es la del magisterio y, 
en mi opinión, las genealogías femeninas son su mejor fruto. Las considero, 
en efecto, de fundamental importancia en la toma de conciencia femenina.

En la conferencia de Montreal la relación genealógica entre mujeres 
aparece primero como algo negado. Esta negación está representada por las 
figuras mitológicas de la diosa Atenea y de Electra en la Orestíada de Esquilo. 
La Orestíada es un ciclo de tres tragedias, primero cuenta la historia del rey 
Agamenón que regresa a su patria después de la guerra de Troya y es asesi-
nado por la reina Clitemnestra; luego, la historia de su hijo Orestes, quien, 
ayudado por su hermana Electra, mata a su madre para vengar a su padre, por 
lo que es perseguido por las Erinias hasta encontrar refugio en Delfos, donde 
Apolo y Atenea lo salvan del castigo de los matricidas. En las Euménides, la 
tercera tragedia, Apolo defiende al matricida Orestes con este argumento:

 
No es madre la que engendra a quien es llamado su hijo,
sino sólo nodriza de la semilla sembrada en ella.
Engendra el hombre que la fecunda: ella, como peregrina,
ospeda, guarda el brote, si un dios no lo asfixia antes.
Te ofrezco la prueba de este argumento:
padre sin madre es posible.
Un testimonio está aquí cerca, presente: Atenea,
la hija de Zeus,
que no creció en una cavidad sombría
(vv. 658-666).

 
En la Orestíada Luce Irigaray descifra la instauración violenta de la sociedad 
patriarcal. Para ella los mitos tienen valor histórico: “el mito no corresponde 
a una historia independiente de la Historia, sino que la resume a través de 
relatos que ilustran las grandes tendencias de una época” (Irigaray, 1989b, 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



Andamios272

Luisa Muraro

p. 112).11 Esta tesis es implícitamente un reproche contra la interpretación 
metahistórica del mito de Edipo por parte del freudismo. A Irigaray, con 
todo, le interesa descubrir el uso práctico del mito. La antigua mitología 
demuestra la existencia de una sociedad ginecocrática antes del patriarcado, 
sostiene Irigaray renovando la conocida teoría de Bachofen. La forma mito-
lógica de narrar la historia, explica, depende del hecho de que entonces pala-
bra y arte no estaban separados. Existía otra relación con el espacio-tiempo. 
Y concluye: “La expresión mítica de la Historia está más relacionada con las 
tradiciones femeninas y matrilineales” (Irigaray, 1989b, p. 113).12

Sin embargo, debe tomarse en cuenta que los mitos que nos han llegado 
son ya una puesta en escena patriarcal, cuyo objetivo es ocultar más que 
mostrar, instruir más que contar. Irigaray habla de un ocultamiento opera-
do por la cultura patriarcal. A este respecto, en una reciente serie de confe-
rencias celebradas en la Italia meridional, hace una aclaración que se antoja 
cuestionable: “Esta cultura patriarcal ha borrado –quizás por ignorancia o 
inconsciencia– las huellas de una cultura anterior o simultánea a ella” (Iri-
garay, 1989b, p. 113).13 La hipótesis de la ignorancia o el desconocimiento 
no concuerda con lo que la propia Irigaray había dicho en Montreal en 
1980, en el sentido de que en el fundamento de la civilización actual hay un 
matricidio impune: “Orestes mata a su madre porque así lo exige el imperio 
del Dios Padre y lo exige su apropiación de las potencias arcaicas de la madre 
tierra” (Irigaray, 1987, p. 24).14 Si esto es cierto de alguna manera (y para 
Irigaray los mitos son verdaderos de una manera históricamente determina-
da), la ignorancia y la inconsciencia del patriarcado me parecen falsas.

No se trata de incoherencia por parte de Irigaray, sino de la oscilación de 
su pensamiento. En este punto específico, la inestabilidad proviene, en mi 
opinión, de una contradicción manifiesta en un hecho paradójico, y es que 
en la sociedad patriarcal los hijos varones tienen con su madre una relación 

11  “le mythe ne correspond pas à une histoire indépendente de l’Histoire mais il exprime 
celle-ci en récits imagés qui illustrent les grandes tendances d’une époque”.
12  “L’expression mythique de l’Histoire est plus apparentée aux traditions féminines et 
matrilinéaires”.
13  “Cette culture patriarcale a effacé –peut-être par ignorance ou inconscience– les traces 
d’une culture antérieure ou simultanée a elle”.
14  “Oreste Tue sa mère parce que l’empire du Dieu-Père et son appropriation des archaïques 
puissances de la terre-mère l’exigent”.

Volumen 20, número 51, enero-abril, 2023, pp. 287-300

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



273Andamios

Traducción

mucho mejor que las hijas. Cuando Irigaray atenúa la polémica hacia el 
patriarcado, lo hace, en mi opinión, por reacción a esta contradicción.

En la conferencia de Montreal alude al enigma no resuelto de nuestra 
relación con la madre, diciendo: el homicidio de Clitemnestra vuelve locos 
tanto a Orestes como a Electra, pero Orestes se cura con la ayuda de Apolo, 
mientras que Electra permanece enloquecida (Irigaray, 1987, p. 22). Pero 
pronto invita a las oyentes a “salir de un mundo de locura, que no es el 
nuestro” (28). Más adelante vuelve a hacer una alusión, aunque velada, a 
nuestra locura: las mujeres debemos cuidar de “no volver a matar a la madre 
que fue inmolada en el origen de nuestra cultura” (29) (Irigaray, 1987, 
p. 30).15 Inmolada, se entiende, por el hijo en nombre del padre. En esto 
estaríamos involucradas más como cómplices o imitadoras del hombre que 
como responsables directas.

Por lo tanto, la contradicción se mantiene presente aunque inexplorada. 
Esto se refleja en la estructura de la conferencia, compuesta por una primera 
parte que interesa fundamentalmente a los hombres y tiene forma teórica, 
y una segunda parte, dirigida especialmente a las mujeres, que tiene forma 
de exhortación: “Es urgente que nos neguemos... También es necesario que 
nosotras... nos ocupemos de otra cosa...”,16 y así sucesivamente hasta el final. 
Esta forma del discurso parece decir que no hay nada que entender, nada 
que explicar en nuestra relación con la madre, sino sólo algo que mejorar, y 
que el problema se refiere casi exclusivamente a los hombres.

Es en esta serie final de exhortaciones, todas de innegable valor moral y 
político, que en algún momento toma forma positiva el concepto de una 
relación genealógica entre mujeres, con estas precisas palabras: “Es necesa-
rio también, si no queremos ser cómplices del asesinato de la madre, que 
declaremos la existencia de una genealogía de mujeres” (Irigaray, 1987, p. 
31).17 Esta genealogía es doble. Existe una genealogía basada en la procrea-
ción, la cual nos une a la madre, a su madre y así sucesivamente, donde la 
maternidad opera como la estructura de un continuum femenino que nos 

15  “ne pas retuer la mère qui a été immolée à l’origine de notre culture”.
16  “Il est urgent que nous refusions… Il est nécessaire aussi que nous… Nous avons a veiller 
à une autre chose…”
17  “Il est nécessaire, pour ne pas être complices du meurtre de la mère, que nous affirmions 
qu’il existe une généalogie de femmes”.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



Andamios274

Luisa Muraro

une a lo primero de la vida. Pongámoslo en palabras, dice Irigaray: “Tam-
bién debemos encontrar, reencontrar, inventar las palabras, las frases que 
expresan la relación más arcaica y más actual con el cuerpo de la madre” 
(Irigaray, 1987, p. 31).18 Los tres verbos: encontrar, reencontrar, inventar, 
tienen un significado diverso y se juntan para un efecto de sentido preciso. 
En Irigaray son frecuentes las constelaciones semánticas de este tipo, que 
apuntan a un determinado efecto de sentido, que aquí es iluminar nuestra 
relación con una realidad cercanísima y remota.

Hay, por otro lado, una genealogía basada en la palabra. “No olvidemos 
que ya contamos con una historia, que ciertas mujeres, aunque era cultu-
ralmente difícil, han marcado la historia, y que con demasiada frecuencia 
no tenemos conocimiento de ellas” (Irigaray, 1987, p. 31),19 dice Irigaray en 
referencia a la obra de otras mujeres, cosa poco frecuente en ella. La primera 
práctica “genealógica” en el feminismo consistió precisamente en conocer 
a las mujeres que marcaron nuestro pasado, tanto biográfico como histó-
rico. Luce Irigaray sugiere, pues, esta interpretación por el extraordinario 
florecimiento de investigaciones históricas que ha acompañado al feminis-
mo: como movido por el amor de la genealogía materna y la voluntad de 
restituirle simbólicamente la vida.

La conferencia de Montreal termina con una figura que intenta expresar 
la nueva idea de manera intuitiva: “Una mujer celebrando la comunión con 
su madre, compartiendo con ella los frutos de la tierra bendecida por ellas, 
podría liberarse de todo odio o ingratitud hacia su genealogía materna” 
(Irigaray, 1987, p. 33).20 Es una figura que me parece incómoda pero digna 
de atención. Muestra el esfuerzo político y filosófico de significar algo que 
nuestra cultura había hecho impensable, y la dificultad para superar la ba-
rrera de esta impensabilidad, una barrera formada también por el “odio” y 
la “ingratitud” de las mujeres entre ellas.

18  “Nous avons aussi à trouver, retrouver, inventer les mots, les phrases, qui disent le rapport 
le plus archaïque et le plus actuel au corps de la mère”.
19  “N’oublions pas, non plus, que nous avons déjà une histoire, que certaines femmes, 
même si c’était difficile culturellement, ont marqué l’histoire et que trop souvent nous ne 
les connaissons pas”.
20  “Une femme, célébrant l’eucharistie avec sa mère, lui donnant en partage les fruits de 
la terre bénis par elle(s), pourrait être délivrée de toute haine ou ingratitude vis-à-vis de sa 
généalogie maternelle”.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



275Andamios

Traducción

En esta misma dirección, en 1986, Luce Irigaray dio una sugerencia a los 
dirigentes de un partido político italiano: poner en lugares públicos imágenes 
(fotos, pinturas, esculturas, etc.) que representaran a madres e hijas juntas 
(Irigaray, 1987, p. 205; 1989b, p. 27-28). Esta preocupación por la posible 
traducción práctica no es un aspecto secundario del pensamiento de Irigaray.

La figura de madre e hija en comunión parece tener una doble proceden-
cia: del imaginario de una paciente de Luce Irigaray, por un lado (Irigaray, 
1987, p. 37-38), y de la pareja mitológica Deméter y Core, por otro. Estas 
dos deidades, madre e hija, en el origen de los misterios eleusinos, se conver-
tirán para Irigaray en la representación favorita de la genealogía femenina.

Luce Irigaray retoma el tema en 1982, en una serie de conferencias im-
partidas en la Universidad de Rotterdam y publicadas dos años después con 
el título Étique de la différence sexuelle (Ética de la diferencia sexual). Quizás 
sea necesario señalar que “ética” en Irigaray tiene un significado cercano a 
la eticidad (Sittlichkeit) de Hegel, si bien aporta algunas revisiones a la con-
cepción hegeliana (cfr. Irigaray, 1987, p. 141, n. 1). Así entendida, la ética va 
más allá de la moral e incluye el derecho, las costumbres, las leyes escritas y 
no escritas, la religión... En un catálogo de libros estadounidenses encontré el 
nombre de Irigaray asociado al de dos exponentes del llamado post-estructu-
ralismo francés (que en el pasado veníamos considerando, más simplemente, 
estructuralistas). Tal combinación quizá está de moda, pero es engañosa, a mi 
juicio. La deconstrucción de las formas culturales recibidas no es ya un fin 
para Irigaray. Ella es una pensadora política, al menos tanto como Hegel en 
el contexto de la cultura de la burguesía que salió victoriosa de la revolución 
de 1789. Este paralelo no significa, que quede claro, una proximidad; Luce 
Irigaray está alejada y en algunos puntos en las antípodas de Hegel.

La existencia de genealogías femeninas constituye para Irigaray una 
necesidad de naturaleza ética, en el sentido indicado arriba. Esta posición 
empieza a delinearse con la Ética de la Diferencia Sexual.

A fin de que no se repita el destino de Antígona, dice Irigaray en refe-
rencia a la tragedia homónima de Sófocles, es necesario que el mundo de 
las mujeres dé vida a su orden ético. A las mujeres, había dicho antes, se 
les impide actuar éticamente; esto significa que se les impide participar de 
forma autónoma y eficaz en la vida de la polis, y el primer impedimento está 
representado por la falta de un lenguaje sexuado femenino.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



Andamios276

Luisa Muraro

Por lo tanto, es necesario dar vida a un orden ético entre mujeres, el 
cual tendrá al menos dos dimensiones, una vertical en la línea genealógica 
madre-hija, y una horizontal, la bien conocida de la hermandad (Irigaray, 
1984, p. 106).

Son unas pocas líneas de gran peso. Marcan lo que considero la mayor 
característica de nuestro presente respecto del feminismo de los años sesenta 
y setenta. Entonces se concebían y practicaban relaciones entre mujeres bajo 
el signo de la hermandad. Éramos hermanas en la lucha contra la opresión 
patriarcal. Madres e hijas, sí, pero en realidad hermanas contra todo lo que 
nos niega –dicho con las palabras con que una gran escritora feminista pintó 
su relación con su hija–, no sabíamos qué lugar atribuir a la madre. Hay una 
anécdota de Adrienne Rich (Of Woman Born, Nacida de mujer), que quie-
ro citar ampliamente porque expresa bien el límite de la hermandad entre 
mujeres con la conciencia que podríamos haber tenido en los años setenta:

 
Era demasiado simple para nosotras, al inicio de esta nueva ola de 
feminismo, analizar la opresión de nuestras madres, entender “racio-
nalmente” y correctamente por qué nuestras madres no nos enseña-
ron a ser amazonas, para qué nos vendaron los pies o simplemente 
cedieron. Ese análisis era exacto e incluso radical; sin embargo, como 
todos los análisis restringidos, suponía que el conocimiento racional 
lo era todo. Había y hay, en gran parte de nosotras, una mujer-niña 
que todavía desea el cuidado, la ternura y la aprobación de una mu-
jer, el poder de una mujer ejercido en nuestra defensa [...]. Cuando 
podamos enfrentar y desenredar esta paradoja, esta contradicción, 
ver hasta el fondo la pasión confusa de esa niña lejana, podremos 
comenzar a transformarla, y la ira ciega y el rencor, que explotan re-
petidamente entre las mujeres que juntas se esfuerzan por construir 
un movimiento, podrán ser transfigurados. Antes del vínculo entre 
hermanas estaba el vínculo –transitorio, fragmentado quizás, pero 
fundamental y crucial– entre madre e hija. (Rich, 1977, p. 227-228)

 
La verticalidad, cito de nuevo de Irigaray, es una dimensión negada al deve-
nir mujer en nuestra cultura. “El vínculo entre madre e hija, hija y madre, 
debe romperse para que la hija se convierta en mujer” (Irigaray, 1984, p. 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



277Andamios

Traducción

106).21 Esta es, notoriamente, la posición de Freud en la lección 33 de la 
Introducción al psicoanálisis, con la que absolutiza algo que ahora sabemos 
que está históricamente determinado. “La genealogía femenina [este es el 
dato cultural en las palabras de Irigaray] debe ser suprimida, en favor de la 
relación hijo-Padre, de la idealización del padre y del marido como patriar-
cas” (Irigaray, 1984, p. 106).22

La falta de expresión simbólica del antagonismo entre madre e hija 
es causa no sólo de infelicidad en su relación sino también, como intuye 
Adrienne Rich, de los conflictos más acalorados entre mujeres. El vínculo 
genealógico, según Irigaray, por un lado sirve para simbolizar lo que pasa 
entre madre e hija, haciéndonos superar el régimen patriarcal de la oposi-
ción y la rivalidad entre mujeres (Irigaray, 1984, p. 100-102). Por otra parte, 
nos abre la dimensión de un signo más femenino y nos da la idea de devenir 
mujer en fidelidad a nuestro sexo.

El tema de las genealogías femeninas se refiere a nuestro presente. Su 
actualidad está confirmada por una publicación de aquellos años cuyo 
título, Le madri di tutte noi (Las madres de todas nosotras, 1982), retoma el 
apelativo dado por Gertrude Stein a Susan B. Anthony en una comedia de 
su autoría: La madre de todas nosotras. Hacer entrar la palabra “madre” en 
nuestro lenguaje político, explican las autoras de esa publicación, revolucio-
nó las relaciones entre nosotras y con el mundo (cfr. Librería de Mujeres de 
Milán, 1987, p. 127 ss).

Del mismo modo se expresa Irigaray en una conferencia de 1984, Fem-
mes divines (Mujeres divinas), llamando a la genealogía “nuestra encarna-
ción genérica”, nuestra encarnación en el género femenino (Irigaray, 1987, 
p. 83).23 Entre las conferencias de Irigaray, esta es mi favorita. Tiene un gran 
valor político, si bien no es evidente a primera vista. La autora reitera la 
necesidad de una dimensión vertical para la libertad femenina, dimensión 
representada por la relación genealógica y, a un tiempo, por la relación 
de la mujer con lo divino. A continuación, en una conferencia intitulada 
L’universel comme médiation (El universal como mediación), de la que 

21  “Le lien mère et fille, fille et mère, doit être rompu pour que la fille devienne femme”.
22  “La généalogie féminine doit être supprimée au bénéfice de la relation fils-Père, de l’idea-
lisation du père et du mari comme patriarches”.
23  “notre incarnation générique”.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



Andamios278

Luisa Muraro

hablaré, Irigaray introduce una distinción entre las dos referencias, divina 
y genealógica, en calidad de distinción entre los antepasados y un dios: los 
antepasados, dice, manifiestan una genealogía, una historia, no un infinito 
(Irigaray, 1987, p. 147). Pero pienso que esta distinción responde al estado 
de la cultura masculina más que a la política de las mujeres.

Mujeres divinas se dirigió a un público de mujeres. Partiendo de La 
esencia del cristianismo, de Feuerbach, la autora afirma que nuestro venir a la 
libertad y devenir en la libertad, demandan que imaginemos a nuestro dios: 
un dios “que se encarna en lo femenino, a través de la madre y la hija, y en su 
relación” (Irigaray, 1987, p. 84).24 Para ser libre, de hecho, no basta con rebe-
larse contra la opresión; además hay que tener una meta y una o más leyes. 
Concluye que “un dios femenino aún está por venir” (Irigaray, 1987, p. 79).25

En este último punto no concuerdo con Irigaray. Como hay libertad 
femenina, para mí significa que el dios del que habla ha venido. No puedo 
detenerme en los puntos de mi desacuerdo con el pensamiento de Luce 
Irigaray; no son decibles en pocas palabras por mí, que me he nutrido de 
ese pensamiento. Sin embargo, es conveniente mencionarlos, pues tocan el 
tema que estoy tratando. Luce Irigaray entrelaza el tema de las genealogías 
femeninas con el de la relación entre hombre y mujer. Reconozco y me 
alegro de que la existencia de genealogías femeninas también dé lugar a la 
libertad en la relación entre los dos sexos, si bien lo considero un efecto y no 
un fin; concedo la calidad de fin únicamente a la libertad femenina y a lo 
que es indispensable para ella.

Con la conferencia titulada El universal como mediación, de 1986, el 
tema de las genealogías femeninas encuentra colocación en una escena más 
amplia. Esta conferencia, que tuvo más presentaciones empezando por la 
realizada en el XVI Internationaler Hegel-Kongress, es la más significativa 
por el compromiso filosófico y político de la autora, comparable a un fres-
co medieval del fin del mundo. No se trata de un fin en este caso, sino de la 
posible transición a un nuevo mundo.

Los muchos contenidos que encontramos dispersos en las otras confe-
rencias, aquí se recogen en torno a la idea expresada por el título. Hoy, dice 
Irigaray, se empiezan a reconocer los límites de nuestra civilización, domi-

24  “qui s’incarne au féminin, à travers la mère et la fille, et dans leurs rapports”.
25  “Un dieu féminin est encore à venir”.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



279Andamios

Traducción

nada por problemas de crecimiento de los bienes e incapaz de custodiar la 
vida, también nos cuesta hacer las correcciones necesarias a una concepción 
rígida y arbitraria de lo universal. Y propone como alternativa concebir lo 
universal a través de la mediación (Irigaray, 1987, p. 142-143).

Según Irigaray, el desequilibrio de nuestro orden social proviene de la 
“separación entre los géneros” (Irigaray, 1987, p. 143),26 que también es 
separación histórica para la alternancia primero de una época ginecocrática 
y luego de una época patriarcal. De este modo, los dos géneros nunca se 
conocieron realmente. Esto aclara el significado de la mediación que debe 
tener lugar, en primer lugar, entre los dos sexos. Además, esto nos advierte 
que ahora el tema de las genealogías femeninas se tratará en relación con 
la constitución de un mundo ético de mujeres y hombres juntos, mientras 
que antes se refería al mundo de las mujeres entre ellas.

El compromiso teórico y práctico de Irigaray con la construcción de un 
mundo ético de mujeres y hombres juntos se mantendrá constante. En este 
contexto, nuestro tema se enriquece sobre todo por su combinación con 
los temas más explorados en estos años, que son el derecho, el lenguaje y la 
religión. Casi todas las conferencias posteriores a “El universal como me-
diación” contienen referencias a las genealogías femeninas, lo que prueba la 
importancia que Luce Irigaray les sigue reconociendo. Esta importancia es 
declarada explícitamente por ella, por ejemplo, al afirmar que “es necesario 
hacer entrar en la Historia la interpretación del olvido de las genealogías 
femeninas y restablecer su riqueza” (Irigaray, 1989b, p. 121).27 Señalo espe-
cialmente Une chance de vivre (Una oportunidad de vivir; Irigaray, 1987, p. 
197-222; 1989b, p. 19-52) y Le mystère oublié des généalogies féminines (El 
misterio olvidado de las genealogías femeninas; Irigaray, 1989b, p. 101-123), 
de donde proviene la cita recién hecha.

En esta última conferencia, Irigaray destaca una cuestión susceptible de 
prestarse a desarrollos interesantes. ¿Por qué, se pregunta, se destruyeron 
las genealogías femeninas? Pero responde con una brevedad esquiva: “Para 
establecer ese orden que el hombre necesitaba, pero que no corresponde to-
davía al del respeto y la fecundidad de la diferencia sexual” (cursivas autora) 

26  “séparation entre les genres”.
27  “il est nécessaire de faire entrer dans l’Histoire l’interprétation de l’oubli des généalogies 
féminines et d’en rétablir l’économie”.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



Andamios280

Luisa Muraro

(Irigaray, 1989b, p. 120).28 Parece que la autora quiere atenuar la realidad 
del dominio sexista recurriendo a una racionalización del pasado y a una 
expectativa para el futuro.

Ya he mencionado esta conferencia: es en este texto donde Irigaray supone 
la ignorancia o el desconocimiento del patriarcado en la cancelación de la 
cultura basada en las genealogías femeninas. También en esta conferencia dice 
que el patriarcado “se basa en el secuestro y la violación de la virginidad de 
la niña y su utilización en un comercio entre hombres” (Irigaray, 1989b, p. 
123),29 con referencia al mito de Core y a la teoría de Lévi-Strauss sobre el in-
tercambio de mujeres. En la conferencia de Montreal, donde por primera vez 
se habla de genealogías femeninas, Irigaray había dicho que el patriarcado se 
basa en el asesinato de la madre para asegurar el poder del padre y del marido.

Como ya he dicho, estas oscilaciones son atribuibles, en mi opinión, a 
una contradicción no resuelta por la política de las mujeres y manifiesta en 
el hecho paradójico de que en la sociedad que llamamos patriarcal los hijos 
varones tienen con la madre una mejor relación que las hijas. El feminismo 
ha proporcionado explicaciones a este hecho, pero son racionalizaciones, 
como observa Adrienne Rich en el pasaje citado anteriormente. En cual-
quier caso, ese hecho permanece y es una paradoja que quiebra nuestra 
causa en las raíces. De hecho, es posible demostrar que una parte de la 
virulencia (la “rabia”) con la que las feministas atacan el poder masculino, 
consiste en el desplazamiento de una aversión no resuelta hacia la madre, 
aversión que de forma latente siempre está dispuesta a volverse contra sí 
misma o contra otras mujeres, especialmente contra aquellas que reprodu-
cen algo de la figura de la madre.

El valor político del tema de las genealogías femeninas está en relación 
con esta contradicción y su superación. Surge la cuestión de entender lo 
que sucede con este valor pasando de la primera configuración –dar vida a 
un orden ético entre mujeres– a la más reciente –dar vida a un orden ético 
de mujeres y hombres juntos. ¿Se mantiene?, ¿se pierde?, ¿cambia?

28  “Pour établir un ordre dont l’homme avait besoin mais qui ne correspond pas encore à 
celui du respect et de la fecondité de la différence sexuelle”.
29  “est fondé sur le vol et le viol de la virginité de la fille et son utilisation pour un commerce 
entre hommes”.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



281Andamios

Traducción

Los textos de Luce Irigaray nos ofrecen a este respecto una pista intere-
sante, constituida por una serie cambiante de interpretaciones de la figura 
de Antígona.

Evoco brevemente las características de Antígona. Es la protagonista 
de la tragedia homónima de Sófocles. Hija de Edipo y Yocasta, después de 
asistir a su padre ciego y desesperado, se rebela contra el tirano de Tebas, 
Creonte, hermano de Yocasta, el cual prohibió sepultar al hermano de An-
tígona, muerto en un intento de quitarle el poder a su tío. Antígona sepulta 
a su hermano y, por lo tanto, es condenada por Creonte a ser enterrada viva 
en una cueva, donde se quita lo poco de vida que le queda, ahorcándose.

Inicialmente, Antígona no es para Irigaray la figura heroica que está en la 
tradición masculina. A Irigaray Antígona le resulta una figura ambigua, en 
sentido literal, es decir, discordante, expuesta a interpretaciones contradic-
torias y, por tanto, necesitada de una interpretación femenina que la saque 
del encarcelamiento dentro del orden simbólico de los hombres. Escribe en 
Ética de la diferencia sexual: “Retorno, por lo tanto, al personaje de Antígo-
na, no para identificarme con él. Antígona, la antimujer, sigue siendo una 
producción de la cultura escrita sólo por hombres” (Irigaray, 1984, p. 115). 
Pero, añade, hay que sacarla de la noche, de la sombra, de la cueva.30

Irigaray ya había escrito en Speculum sobre Antígona, en el capítulo so-
bre Hegel. Antígona se le presenta como una mujer muda, movida a actuar 
por el deseo de la madre, deseo que encarna a su hermano-hijo muerto en 
la guerra: “Así, la hermana se ahorcará, para salvar al menos al hijo de su 
madre. Se quitará la respiración –la palabra, la voz, el aire, la sangre, la vida– 
[...] para que su hermano, el deseo de su madre, viva eternamente” (Irigaray, 
1974, p. 272).31 Incluso en Ética Antígona representa el encarcelamiento de 
la mujer en un orden simbólico ajeno a ella, así como la parálisis en la que se 
encuentra, en consecuencia, el mundo de las mujeres. Como se recordará, 
Irigaray introduce el principio de la doble dimensión, vertical y horizontal, 

30  “Je reviens donc au personnage d’Antigone, non pour m’y identifier. L’Antigone, l’antife-
mme, est encore une production de la culture écrite par les seuls hommes”.
31  “Ainsi la soeur s’étouffera pour sauver du moins le fils de sa mère. Elle se coupera le sou-
ffle –la parole, la voix, l’air, le sang, la vie– […] pour que son frère, le désir de sa mère, vive 
éternellement”.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



Andamios282

Luisa Muraro

de las relaciones entre mujeres, cuando expresa: “Para que este destino de 
Antígona no se repita” (Irigaray, 1984, p. 106).32

En una conferencia de 1985, en Rotterdam, Le genre féminin (El género 
femenino), Luce Irigaray resuelve la ambigüedad de Antígona presentándo-
la como la figura de la mujer que no da señales de pertenecer a su sexo y a 
la genealogía de su madre. Antígona, dice Irigaray, pertenece al mundo de 
los hombres, no es mujer divina, no cumple la tarea que le incumbe como 
“perteneciente al género femenino”. Ella ya está al servicio del dios mascu-
lino, está al servicio del Estado, asiste a los hombres en sus conflictos por el 
poder; es aparente su protagonismo opositor (Irigaray, 1984, p. 125-134). 
“Antigona es ya la representante, el representante, el otro del mismo” (Iriga-
ray, 1984, p. 125),33 lo que significa: la figura femenina a escala del hombre.

Esta conferencia precede poco y prepara en muchos puntos la titulada 
El universal como mediación (1986), pero no comparte su característica de 
cuadro esquemático; el acento se pone más bien en las contradicciones. Su 
punto cardinal, el cual conduce el discurso, es el concepto de pertenencia 
al género femenino. El juicio sobre Antígona, una mujer solitaria que se 
mueve hasta la muerte en un mundo de hombres, viene en consecuencia.

También desde este punto de vista, El universal como mediación es un 
punto de inflexión. Después de esta conferencia, de hecho, la interpretación 
de Antígona cambia completamente. En 1988, en la fiesta de La Unidad (el 
diario del Partido Comunista italiano), ante un gran público de hombres y 
mujeres, Irigaray hizo un elogio incondicional a Antígona. Antígona, dijo, 
defiende la convivencia civil en algunos puntos de gran valor, como el res-
peto por el orden cósmico y por la genealogía materna. Su trágico final debe 
imputarse únicamente al tirano que no respeta las leyes más elementales del 
orden social. Antígona, dijo Irigaray de nuevo, nos da un ejemplo digno de ser 
meditado en nuestros días, y habló de un derecho civil (era el tema de la con-
ferencia) para replantearse “a la luz de la verdad de Antígona” (Irigaray 1989b, 
p. 82-85).34 Volverá a decir Irigaray, vinculando una vez más la recuperación 
de Antígona al tema de las genealogías femeninas, que Antígona es la mujer 
cuya “fe” y “fidelidad” a la genealogía materna son castigadas con la muerte 
por un tirano para asegurarse el poder político (Irigaray, 1989b, p. 112).

32  “Pour que ce destin d’Antigone ne se répète pas…”.
33  “Antigone est déjà la représentante, le représentant, de l’autre du même”.
34  “…à la lumière de la vérité d’Antigone”.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



283Andamios

Traducción

Los mitos no son unívocos, afirma Irigaray (1989b, p. 106). De acuerdo, 
pero ¿hasta este punto? En este punto difícilmente podríamos hacer uso de 
él para el conocimiento del pasado, como propone Irigaray.

Sin embargo, consideremos que un cambio de interpretación tan 
dramático se refiere únicamente a Antígona. Estamos en presencia de un 
caso excepcional. Retomo así la pregunta que hice con anterioridad: ¿cómo 
repercute en el tema de las genealogías femeninas el punto de inflexión re-
presentado por El universal como mediación? A esta pregunta le he sumado 
una más sencilla: ¿por qué en el paso del primer contexto, orden ético entre 
mujeres, al segundo, orden ético de mujeres y hombres juntos, cambia el 
juicio sobre Antígona?

La Antígona de la tragedia de Sófocles es una heroína política. El cambio 
de juicio sobre ella señala bastante obviamente un cambio en la política. El 
cambio no afecta directamente ni al tema de las genealogías femeninas ni a 
la práctica política de las relaciones entre mujeres, cuya validez Luce Irigaray 
encuentra la manera de reiterar, por ejemplo en 1988, razonando sobre las 
formas lingüísticas que obstaculizan el significado de lo femenino para sí 
mismo: “Otra solución igualmente necesaria: restituir las genealogías feme-
ninas y las comunidades de mujeres entre ellas” (Irigaray 1989b, p. 60).35

Antígona, por otra parte, es la heroína de la acción demostrativa y del 
testimonio, que no se plantea el problema de la acción eficaz. Este es un 
aspecto en el que Irigaray insiste cuando dice de Antígona que es la repre-
sentante del otro del mismo, es decir, la mujer a escala del hombre. La mujer 
como el hombre la concibe, dice Irigaray, es privada de la eficacia de ser 
mujer, es sustancia privada de efectividad, y cita a una filósofa estadouni-
dense que en este sentido habría hablado de “vampirismo metafísico” (Iri-
garay, 1987, p. 134-135). A Antígona con su “aparente oposición”, Irigaray 
opone al género femenino que, “según el orden de su devenir ético, lucha 
consigo mismo, entre la luz y la sombra, para devenir eso que es individual 
y colectivamente. Este crecimiento, en parte polémico, entre conciencia e 
inconsciencia, inmediatez y mediación, madre y mujer, debe permanecer 
abierto e infinito para y en el género femenino” (Irigaray, 1987, p. 134).36

35  “Autre solution également nécessaire: restituer les généalogies féminines et les commu-
nautés des femmes entre elles”.
36  “Le genre féminin, selon l’ordre de son devenir éthique, lutte avec lui-même, entre lu-

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



Andamios284

Luisa Muraro

De este argumento de eficacia o efectividad (la filosofía antigua hablaba 
de enérgeia), ya no encontramos rastro en el posterior elogio de Antígona: 
no se le atribuye (como la fidelidad a la genealogía materna) ni se le niega. 
Así, tácitamente, la acción ética se disocia de la acción eficaz.

Es en este punto, pienso, donde la concepción política de Irigaray es 
modificada con el pasaje representado por El universal como mediación. 
Irigaray amplía el horizonte y lo ocupa dignamente con su pensamiento, 
pero es un pensamiento que para su eficacia debe depender de otra cosa y 
de otros. Antes, claramente, ella pensaba no en una eficacia externa, sino 
en la acción transformadora que desarrolla la sustancia viva. En la médula 
de lo femenino en devenir, Irigaray incluía, como hemos visto, también la 
relación madre-mujer. Esa página de El género femenino es para mí la más 
alta de la filosofía política de Irigaray.

Sin embargo, hay que añadir que Irigaray hablaba de la eficacia del géne-
ro femenino no como una realidad experimentada sino como una realidad 
faltante, al igual que en Mujeres divinas dice que el dios femenino aún está 
por venir. Mi posición discrepa en eso de Irigaray, como he dicho. No debo 
subestimar esta fisura, que se abre antes de lo que yo llamo un giro en el 
pensamiento de Irigaray, avance que desde el punto de vista de ella debe pa-
recer menos grande que en el mío: Irigaray no concede alcanzar una eficacia 
experimentada, mientras que yo he experimentado la fuerza modificadora 
de la práctica de la relación genealógica.

Estas consideraciones nos devuelven a la cuestión más importante, que 
es el enigma del odio y la ingratitud de la mujer hacia su madre. (Este enig-
ma, recordemos, antes de nosotras captó la mente de Melanie Klein.)

El feminismo –me refiero a su principal tendencia– ha intentado poner 
este enigma en la cuenta del patriarcado. Para ello, el feminismo ha hecho 
una doble operación: una operación manifiesta de racionalización, por la 
que decimos que el patriarcado ha esclavizado a nuestras madres hacién-
dolas odiosas a las hijas (nosotras), amantes de la libertad; y una operación 
menos declarada pero más importante, de desplazamiento por la que diri-
gimos contra el patriarcado y contra el hombre los sentimientos negativos 
originalmente dirigidos contra la madre.

mière et ombre, pour devenir ce qu’il est individuellement et collectivement. Cette croissan-
ce, pour une part polémique, entre conscience et inconscience, immédiateté et médiations, 
mère et femme, doit demeurer ouverte et infinie pour et dans le genre féminin”.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



285Andamios

Traducción

Luce Irigaray no sigue este camino. Como dice hablando de Antígona 
en 1985 (antes del “giro”), esto sería “una aparente oposición” que nos dis-
trae de la “posibilidad de actuar en la afirmación” (Irigaray, 1985, p. 134).37 
En cambio, nos propone resolver el enigma del odio y la ingratitud con la 
práctica genealógica. La historiografía feminista es una práctica genealógi-
ca, según Irigaray. Su primera propuesta, se recordará, consiste en celebrar 
la comunión con la madre. En seguida propone la idea de las imágenes de 
madre e hija juntas, que se colocarán en lugares públicos.

Pero en un cierto punto, el enigma del odio y la ingratitud desaparece de 
los textos de Irigaray. Ya no se evoca. La figura genealógica preferida de Iri-
garay se convierte en la pareja Deméter-Core, que representa la relación ma-
dre-hija con las características de la armonía natural y la fecundidad espiritual.

La desaparición de los textos no significa que el enigma esté resuelto. 
Irigaray no dice que esté resuelto y, en todo caso, insinúa lo contrario; 
simplemente, ya no habla de ello. En correspondencia con esto, atenúa los 
tonos polémicos hacia el patriarcado. Su juicio sobre el patriarcado no ha 
cambiado: en mi opinión, solo quiere pasar por sobre nuestra locura, es 
decir, sobre el enigma del odio y la ingratitud, que la fácil rabia feminista 
contra el patriarcado corre el riesgo de evocar, y seguramente evoca al oído 
de una experta psicoanalista que es Irigaray.

La desaparición de la contradicción que, más que cualquier otra, impide 
la acción eficaz de las mujeres, permite a Irigaray ampliar el horizonte posible 
de nuestra política e imaginar una presencia femenina a nivel cósmico. Esta 
ampliación, está dispuesta a pagarla con una política que tome las formas 
del testimonio. Por lo tanto, modifica su juicio sobre Antígona. Cuando la 
política era cambiar lo existente por efecto del cambio interno de la sustancia 
de lo femenino –de la relación madre-mujer–, Antígona parecía fuera de 
lugar. Cuando la escena se amplía para comprender todas las contradicciones 
excepto la que nos afecta desde dentro, entonces la política toma los rasgos 
de la acción demostrativa y el testimonio, como es para Antígona.

Para mí, el corazón de la política sigue siendo la relación genealógica tal 
y como Irigaray nos la presenta en la página de El género femenino donde 
habla de la acción eficaz. Pienso que somos testigos y protagonistas de un 

37  “apparente opposition”, “possibilité d’agire dans l’affirmation”.

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 



Andamios286

Luisa Muraro

cambio que afecta a la relación de la mujer con la figura de la madre y, en 
consecuencia, al significado de la diferencia sexual. Nuestro saber amar a 
la madre es la base de nuestra libertad. Lo que a nivel superficial conoce-
mos como feminismo, es la manifestación, en mi opinión, de un cambio 
que se sitúa en el nivel estructural de nuestra civilización, el nivel que el 
historiador Braudel denomina como la historia de larga duración (Braudel, 
1958). Me refiero no al feminismo de las reivindicaciones y la paridad con 
el hombre, sino al movimiento que nos llevó a elegir estar entre mujeres, a 
regularnos preferentemente sobre el juicio de nuestros semejantes, a aceptar 
la autoridad de las mujeres, a buscar para nuestra mente el alimento de un 
pensamiento femenino.

Fuentes consultadas

Braudel, F. (1958). Histoire et Sciences Sociales. La longue durée. En 
Annales E.S.C. Núm. 4. pp. 725-753.

Irigaray, L. (1989a). Sessi e genealogie. Milán: La Tartaruga.
Irigaray, L. (1989b). Le temps de la différence. París: Le livre de poche.
Irigaray, L. (1989c). Il tempo della differenza. Roma: Editori Riuniti.
Librería de Mujeres de Milán (1987). Non credere di avere dei diritti. 

Turín: Rosenberg & Sellier.
Muraro, L. (1988). In concetto di genealogia femminile. Roma: Centro 

Culturale Virginia Woolf.
Irigaray, L. (1987). Sexes et parentés. París: Minuit.
Irigaray, L. (1985). Etica della differenza sessuale. Milán: Feltrinelli.
Irigaray, L. (1984). Étique de la différence sexuelle. París: Minuit.
Irigaray, L. (1975). Speculum. L’altra donna. Milán: Feltrinelli.
Irigaray, L. (1974). Speculum. De l’autre femme. París: Minuit.
Rich, A.  (1977). Nato di donna. Milán: Garzanti.
Rich, A. (1976). Of Woman Born. París: WWNorton & Co.

 
 

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006 
 

Volumen 20, número 52, mayo-agosto 2023, pp. 259-286

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i52.1006



