
303Andamios

DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i51.978 
 

Sentir el futuro, descentrar la antropología. 
Una invitación para pensar y hacer etnografía en 

los bordes. Entrevista a Sarah Pink*
 

Norma Bautista Santiago**
Raúl H. Contreras Román***

 
Estamos en la tercera década del siglo XXI, en la que, de entre mucho, 
sobresalen dos acontecimientos; la guerra entre Ucrania y Rusia y la con-
tingencia sanitaria mundial por Covid-19. El primer evento lo observamos 
un poco de soslayo debido a que sus efectos nos parecen tangenciales, 
nos ocupamos de ello como espectadores en tiempo real gracias al avance 
tecnológico de los medios de comunicación y las plataformas digitales. El 
segundo acontecimiento nos ha interpelado en formas múltiples y por lo 
menos en tres niveles; el personal, el colectivo y el planetario. Durante tres 
años la pandemia ha cimbrado muchas de las certezas de nuestra vida en el 
orden de lo cotidiano, lo social y lo globalizado.

Tras esa crisis o más bien, en medio de ella, la incertidumbre y la emer-
gencia se manifestaron en nuestro día a día sin previo aviso, obligando a la 
humanidad a poner en marcha dispositivos para hacer frente a la situación. 
Se pensaba en las probabilidades que cada uno de nosotros y de nuestros 
seres queridos teníamos de sortear esta situación a partir del estado personal 
de salud; además, se empezaron a idear las diferentes posibilidades de lo que 
estaba por venir. El futuro, por incierto, nos alcanzó, y con ello, una serie de 
reflexiones que han hecho de esta noción, un término en boga.

* Entrevista realizada a través de la plataforma Zoom el 14 de octubre de 2022. Con la colabo-
ración de Berenice Vargas García, Departamento de Antropología, UAM-Iztapalapa. Correo 
electrónico: berenice.vargs@gmail.com
** Doctorante en Ciencias Antropológicas de la Escuela Nacional de Antropología e Histo-
ria, México. Correo electrónico: norma.bautista.santiago@gmail.com
*** Investigador en el Centro de Investigaciones Interdisciplinarias en Ciencias y Humanida-
des de la UNAM. Correo electrónico: rcontreras@ceiich.unam.mx

Volumen 20, número 51, enero-abril, 2023, pp. 303-321

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i51.978
mailto:berenice.vargs@gmail.com
mailto:norma.bautista.santiago@gmail.com
mailto:rcontreras@ceiich.unam.mx


Andamios304

Norma Bautista Santiago y Raúl H. Contreras Román

Antes de ello, el futuro como categoría presente en las ciencias humanas 
y sociales, ya empezaba a hacer ruido, a partir de la expectativa de que el año 
2000 sería un tiempo donde los robots desplazarían a los humanos y los 
automóviles volarían en las alturas, donde los estragos de la presencia del 
hombre en el planeta se traducirían en crisis poblacionales, escasez de agua 
y la extinción de los recursos naturales no renovables. Donde la desigualdad 
se acrecentaba y las minorías seguirían sometidas por las clases dominantes. 
Se vislumbraba un futuro distópico y desalentador. Pese a las innumerables 
tensiones y los momentos de crisis, la humanidad ha encontrado alternativas 
para el tiempo por venir, ¿cómo lo han hecho?, ¿en qué los han cimentado?

Desde la antropología una de las voces que han estado presente en la 
discusión sobre la construcción de futuros es Sarah Pink, a quien invitamos 
para platicar sobre cómo etnografiar el futuro, en el conocimiento que es 
una dimensión temporal que no le pertenece a nadie, porque es un tiempo 
que no llega aún. Ella es una antropóloga de origen británico que en las 
últimas décadas ha contribuido al debate teórico y metodológico de la an-
tropología del futuro o, mejor dicho, de los futuros. De 2015 a 2017 dirige 
el Centro de Investigación de Etnografía Digital de la Universidad RMIT, 
Australia, donde fue catedrática distinguida de 2016-2018. Desde 2018 
es catedrática y directora fundadora del Laboratorio de Investigación de 
Tecnologías Emergentes de la Universidad de Monash. Como investigadora 
tiene un sello interdisciplinar, siempre interesada por el método etnográfi-
co y atenta a una gama de temas diversos que van desde el género, el diseño, 
la tecnología y desde luego, el futuro.

Siempre con el enfoque en un trabajo colaborativo, ha discutido sobre 
cómo debe ser el futuro de la antropología y su método, dando relevancia 
a dos dispositivos de salida: lo visual y lo digital. En la introducción al texto 
Anthropologies and Futures. Researching Emerging and Uncertain Worlds 
(2017) Sarah Pink junto con Juan Salazar presentaron delinearon una agenda 
que pretendía ser el punto de partida de las antropologías del futuro. Basada 
en una etnografía antropológica crítica y comprometida a enfrentar e inter-
venir los desafíos de los futuros disputados y controvertidos. Ha realizado 
trabajo en Europa en países como España y Australia, manteniendo vínculos 
con Latinoamérica, en la búsqueda de producir conocimiento desde lugares 
y teorías no centradas. Es reconocida por su trabajo en el campo de la antro-
pología del diseño, mismo que realiza en colaboración con otras disciplinas. 

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i51.978 



305Andamios

Entrevista a Sarah Pink

Pink revela como importante que la antropología conozca cómo la gente 
imagina su futuro por medio de expectativas, incertidumbres, aspiraciones 
y esperanzas; pero considera que ese acercamiento es una antropología de 
los imaginarios del futuro, no necesariamente del futuro. Para hacer antro-
pología del futuro, Sara Pink considera que hay que sentir lo que podría ser 
el futuro, es decir, trabajar con la gente para inventar y experimentar con 
experiencias nuevas que serán la pauta para pensar qué queremos, cuáles 
son los objetos, las tecnologías, la naturaleza, cómo queremos que sean las 
cosas y nuestros ambientes en el en el futuro para facilitar las sensaciones y 
emociones que queremos sentir. De eso nos hablará en seguida, además de 
la incertidumbre y la emergencia como posibilidades creativas.
 
–Muchas gracias por aceptar Sarah. Es para nosotros un honor tenerte acá y 
poder registrar tu entrevista en la Revista Andamios. Nuestra convocatoria 
parte de la idea de que, hacia finales del siglo XX y comienzos del XXI, el 
interés académico por el futuro pareció desaparecer. Son los años en que se co-
mienza a hablar del fin de la historia, la crisis de las utopías, la continuidad 
del presente y el presentismo, y demás. Sin embargo, de un tiempo a esta parte, 
en los últimos años, quizá en la última década, ha habido un florecimiento 
del interés académico en Antropología, Sociología, Geografía, en todas las 
disciplinas de las Ciencias Sociales por el futuro y los estudios del futuro. ¿A 
qué crees tú que se debe este re-interés por el futuro?
–Sí, eso es curioso, porque siempre hay “olas” en la investigación. Y es cierto 
que son “olas” hacia el futuro o los futuros que salieron en los últimos diez 
años. Creo que muchas veces, —y vi el mismo proceso con la antropología 
de los sentidos o para mí— la antropología sensorial y con la antropología 
visual- estas líneas de investigación, por ejemplo, los futuros, está presente y 
sigue presente por ejemplo, en el trabajo de Samuel Collins y algunos otros 
antropólogos, pero nunca llegó a estar centrado. Muchas veces porque las 
teorías más influyentes en esos tiempos servían para, —si quieres— supri-
mir el estudio de los futuros. Por ejemplo, la teoría más dominante para 
mí, en este sentido, ha sido el acercamiento a la ética de la antropología. O 
sea que este giro hacia la reflexividad nos llevó a enfocarnos siempre en el 
pasado. Y este acercamiento de la antropología ha dominado desde los años 
80, o justo antes de los años 80. 

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i51.978 



Andamios306

Norma Bautista Santiago y Raúl H. Contreras Román

Recuerdo que cuando yo era estudiante, que sucedió el giro reflexivo 
(reflexive turn), y de repente todos los antropólogos teníamos que escribir 
en el pasado, por motivos éticos: para no cristalizar a la gente en un pre-
sente continuo, para respetar a los procesos históricos, para respetar a la 
especificidad del momento en el cual habíamos producido conocimiento 
de manera colaborativa con una persona particular y un grupo de personas 
particulares. Por lo tanto, para mí este fue el impedimento más grande, más 
enorme, al acercamiento del futuro en la antropología. Pero cuando digo 
‘impedimento’ no digo que este giro al pasado, a la reflexividad, no haya 
sido muy, muy importante. Y para mí, el reto entonces para una antropolo-
gía del futuro o una antropología de los futuros es compaginar el respeto a 
la persona, a la comunidad que participa en la investigación y la ética antro-
pológica, con la necesidad de participar en los debates sobre el futuro –para 
mí, como antropóloga– y en los debates interdisciplinares. 

Regresando un poco a la cuestión que sucedió hace diez años, los antro-
pólogos se han abierto muchísimo a estudiar el futuro. Y también en otras 
disciplinas, lo hicieron desde antes (la Geografía, la Sociología), desde hace, 
quizá, 20 años. Se empezó a enfocar en la anticipación, en las expectativas, y 
todas esas cuestiones. Y para mí, la antropología ha seguido este giro: hacia la 
anticipación, hacia las expectativas, hacia los imaginarios de futuro. En este 
caso, este acercamiento antropológico a la anticipación, estudiar la anticipa-
ción en el presente, estudiar las expectativas o los imaginarios, en el presente, 
no es necesariamente una antropología del futuro. Ni es una antropología 
que entra a las posibilidades de los futuros. Es una antropología de la anti-
cipación, es una antropología de las expectativas, es una antropología de la 
imaginación; es una antropología que estudia lo que hace la gente hoy, en el 
presente. Y es, de alguna manera, igual. Igual está escrita en pasado.

Por ejemplo, un antropólogo, una antropóloga, podría estudiar con 
un grupo de personas –de forma muy reflexiva, muy colaboradora– cómo 
este grupo de personas anticipa el futuro. Y luego escribir en pasado esos 
textos. O sea: “yo fui y con las personas imaginamos cómo sería el futuro 
en este momento, en el año 2022”. Esto no es una antropología en el fu-
turo ni del futuro. Es una antropología de los imaginarios del futuro en el 
presente-pasado. Por lo tanto, para mí, una antropología que realmente se 
acerque al futuro, que realmente participe en lo que podría ser el futuro, es 

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i51.978 



307Andamios

Entrevista a Sarah Pink

una antropología que trabaja más con la cuestión de cómo se pueden ima-
ginar las sensaciones que experimentaríamos en el futuro; cómo podemos 
colaborar con personas y gente que participa en la investigación para sentir 
lo que podría ser el futuro; cuáles son las sensaciones corporales del futuro, 
de situaciones en las cuales nos podremos encontrar en el futuro; cómo 
podemos simular esas sensaciones, cómo las podemos experimentar como 
si estuviéramos en el futuro; como si nos encontráramos en una situación 
imposible, porque no existe en el presente. O sea: cómo podremos hacer 
que una situación existiese en el presente, que sería una situación, no quiero 
decir “imposible” pero quiero decir siempre imposible.

Y, para mí, esa es una antropología a base de la experimentación, la 
curiosidad, la imaginación colaborativa con la gente que participa en la 
antropología con nosotros. No es estudiar lo que experimenta la gente en el 
presente ni lo que imaginan en el presente. Es trabajar con ellos para inven-
tar y experimentar con experiencias nuevas. 
 
–Es interesante lo que nos planteas y me lleva a otra pregunta, vinculado a los 
conceptos que traes a colación, relacionados con este imaginar colectivamente 
los futuros. Lo que te queremos preguntar en particular es si el futuro, o los 
futuros, sobre los que hoy escribes, sobre los que hoy piensas, sobre los que hoy 
imaginan las ciencias sociales y las antropologías, difieren o de los futurismos 
modernistas del siglo pasado. Y si difieren, ¿en qué sentido difieren? Los fu-
turos que hoy exploran las ciencias sociales, por ejemplo, ¿se hacen cargo de las 
respuestas tecnocientíficas a las crisis de la modernidad?, ¿podemos salir de ese 
imaginario tecnocientífico para pensar futuros?, ¿estamos pensando futuros 
–en dado caso– diferentes a los de los futurismos modernistas? 
–Claro que los futuros que ya son parte de nuestro futuro, siempre in-
fluyen en nuestra capacidad de imaginar futuros. Quizá respondo de otra 
forma, porque los estudios que hemos hecho de las visiones del futuro de 
la industria, de la política, etcétera, estos futuros sí son… Sí, por ejemplo, 
el futuro del auto volador. Este es un futuro que figura muchísimo en la 
historia de la ciencia ficción, y en las expectativas de los ingenieros, y en 
los imaginarios colectivos del futuro. También esta imagen aparece en Los 
Supersónicos, en los dibujos animados del pasado. O sea que el auto volador 
es parte de nuestro imaginario futuro y también es parte del presente imagi-

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i51.978 



Andamios308

Norma Bautista Santiago y Raúl H. Contreras Román

nario de los ingenieros del futuro de esta década: que estos autos van a estar 
en los cielos en el año 2025 o que van a estar en los cielos de modo mucho 
más fuera del pasado y en el futuro próximo también. Y lo que podemos 
hacer desde la vida cotidiana es construir otros imaginarios de este tipo de 
tecnología. O podemos empezar a construir imaginarios en los cuales este 
tipo de tecnología ni siquiera figura. 

¿Cómo podemos empezar a construir imaginarios del futuro a base 
de cómo nos queremos sentir en el futuro?, ¿cuáles son las sensaciones 
emocionales, corporales, que queremos experimentar en el futuro? ¿Qué 
queremos sentir? Queremos sentir la confianza, queremos sentir la espe-
ranza, queremos sentirnos seguros. Y si preguntamos por la base de los 
imaginarios del futuro, no los objetos, no como una tecnología del futuro o 
un edificio del futuro, no. Si empezamos con las sensaciones, las emociones 
y qué queremos experimentar en el futuro y, a base de esto, empezamos a 
pensar qué queremos, cuáles son los objetos, las tecnologías, la naturaleza, 
el medio ambiente, cómo queremos que sean estas cosas en el futuro para 
facilitar esas sensaciones y emociones que nosotros queremos sentir.
 
–Esto que nos dices ahora, respecto de partir de las emociones, las sensaciones 
del futuro, antes que de los objetos o las materialidades; o sea, partir de cómo 
imaginamos sentir, cómo imaginamos vivir el futuro, antes de proyectar las 
materialidades concretas, nos vincula a un área de tu trabajo que has explo-
rado y que se relaciona con la ética, a la que te referías antes; y, en particular, 
con la forma en la que en tu trabajo se reclama una ética de la posibilidad, 
que se distinga, de alguna manera, de los intentos del estudio del futuro de la 
predicción o de los ejercicios prospectivos, que pocas veces tienen pertinencia so-
ciocultural –la prospección y la ética de la probabilidad–. ¿En qué se distingue 
la ética de la posibilidad de la que se asienta en la probabilidad? Y, de ahí, 
respecto de tu trabajo más específico, ¿qué lugar ocupa la incertidumbre en el 
estudio de lo posible?
–Para mí la incertidumbre es un concepto principal, porque nos abre a la 
posibilidad y a la contingencia. Y las narrativas que dominan en nuestras 
sociedades tienen como objetivo mitigar los riesgos, o reducir los riesgos. 
Tratar con la incertidumbre con el intento de identificar cuáles son los 
riesgos y evitarlos. Y ahora refiero al trabajo que hice con la diseñadora, 

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i51.978 



309Andamios

Entrevista a Sarah Pink

Yoko Akama, en Melbourne (Australia) hace unos años, que juntas explo-
ramos el concepto de la incertidumbre a través del diseño y la antropología. 
Nuestro principio fue que, si nos abrimos a la incertidumbre como fuerza 
positiva, podemos capturar las posibilidades que nos abre la incertidumbre 
para construir esperanza y otros futuros posibles. Es decir, que la incerti-
dumbre no tiene que ser una fuerza negativa, una fuerza difícil, una fuerza 
destructiva. Es cierto que puede ser una fuerza destructiva, pero también 
puede ser una fuerza positiva para llevarnos a futuros llenos de esperanza 
y expectativas de lo que queremos. Ese proyecto que hicimos, que sí que 
fue muy teórico, un proyecto realmente de experimentar y de explorar qué 
puede suceder en momentos de incertidumbre. Organizamos una serie de 
talleres que intencionalmente abrieron la posibilidad de la incertidumbre. 
Construimos situaciones en las cuales, la gente que participaba en los talle-
res, se encontrarían en situaciones desconocidas o de incertidumbre. 

En Inglaterra, Yoko acompañó a un grupo de personas a un edificio más 
o menos abandonado, para explorar lo no conocido. También hicimos talle-
res en los cuales las personas se encontraron con materiales y principios para 
construir objetos desconocidos, sin base de conocimiento, para empezar. 
Por tanto, queríamos que las personas se sintieran perdidas y que experi-
mentaran incertidumbre, para entender a la incertidumbre como una base 
de creatividad. Y esto sí que fue súper interesante y muy importante para 
explorar cómo, para construir nuevas posibilidades y posibles futuros. La in-
certidumbre es imprescindible. Es y puede ser positiva, generadora, creativa. 
 
–Para vincular dos de las cuestiones que hemos conversado hasta acá, por una 
parte, la crítica a las matrices temporales desde las que ha pensado la antropo-
logía; la crítica que significa pensar desde los futuros, pensar la antropología 
del futuro, de los futuros, como una crítica a las matrices centradas en el pasa-
do o centradas en el presente. Y, en particular, en las centradas en el presente, la 
idea del aquí y el ahora de la etnografía como el lugar temporal predilecto de 
la antropología, adquiere importancia esto que nos mencionas, respecto de la 
contingencia, del presente como contingencia. En tus textos anteriores lo habías 
explorado desde un concepto alternativo, que es el de la ‘emergencia’. El presen-
te como un estado de emergencia continua, como un estado de inestabilidad y 
desestabilización constante. ¿Qué importancia tiene la noción de emergencia 
para el estudio del tiempo y para el estudio del futuro en la antropología?

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i51.978 



Andamios310

Norma Bautista Santiago y Raúl H. Contreras Román

–La emergencia es muy importante para entender cualquier temporalidad. 
Porque el futuro, igual como el presente, es incierto; la emergencia es con-
tinua. No podemos decir que, en el futuro, allá en el futuro, hay un lugar 
fijo que no cambia. El futuro es un lugar que continuamente cambia. Y 
que, evidentemente, no se podría predecir. Esto es fundamental para mí, 
en los estudios que hago y en los cuales intento entender cómo será, cómo 
puede ser el futuro, el futuro es siempre condicional. Lo que intento en-
tender no es lo que va a suceder en el futuro, porque reconozco que el 
futuro cambia continuamente. Pero lo que quiero entender es cuáles son 
los principios, los valores, cuál es la ética que formará la base de las accio-
nes de las personas en el futuro. No es decir que en el futuro las personas 
harán esto; pero es decir que, en el futuro, las decisiones que tomarán las 
personas tendrán base en “esto, esto y lo otro”. Y si las tecnologías que se ha 
imaginado esta organización o este informe de una agencia de consultoría 
o lo que sea, suceden, estos serán los principios a base de los cuales, las 
futuras personas, podrían tomar decisiones. 
 
–Quisieramos que nos ayudes a puntualizar más de qué manera el concepto 
mismo de emergencia desestabiliza también otros criterios temporales. Es 
decir, la antropología que asume el pasado como configurador del presente 
debiese comenzar a asumir que ese pasado también tiene una posibilidad de 
emergencia. O sea, pueden emerger otros pasados, otros relatos del pasado y, 
desde esa lógica, el presente tampoco tiene una estabilidad temporal como la 
que se presume. Por lo tanto, pueden emerger futuros en este presente o en otros 
pasados posibles en este presente.
–Claro, porque este mismo momento en el cual estamos ahora, será el 
pasado. O ya es el pasado, lo que dije hace un segundo. Nosotros –eso es 
lo que escribo en el libro Emerging Technologies / Life at the Edge of the 
Future (2022)–, vivimos aquí, en el borde del futuro, y nuestro presente 
será el pasado y nosotros de repente estaremos en el futuro que no hemos 
encontrado aún. Y pensar en la vida como algo que vivimos aquí mismo, 
en el momento de la emergencia. Para mí es el punto que nos conecta a los 
estudios del presente, del pasado y del futuro. Emergencia, incertidumbre y 
contingencia, son conceptos que podemos usar juntos; podemos construir 
relaciones entre estos tres conceptos. Pero las relaciones entre el estado de la 

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i51.978 



311Andamios

Entrevista a Sarah Pink

emergencia, el estado de contingencia, el estado de incertidumbre, se ma-
nifiestan de modos muy diferentes, en diferentes momentos de la historia. 

Un ejemplo es cuando empezaron las políticas y las restricciones de la 
pandemia; estos fueron momentos de cambio radical y de incertidumbre 
profunda. Un estudio que hice en Inglaterra, con un catedrático de Trabajo 
Social –Harry Ferguson–, fue alucinante en este sentido. Con trabajadores 
sociales encontramos que, para que ellos pudieran confiar en su propia 
capacidad de hacer decisiones adecuadas, siempre habían hecho visitas, en 
persona, a las familias y los niños con quienes estaban trabajando. De re-
pente, con las restricciones de la pandemia, no podían ni salir de sus propias 
casas ni entrar a las casas de los clientes. No se podían confiar en lo que 
veían, no tenían acceso a lo que necesitaban para hacer las decisiones que 
hacían antes. Se tenían que adaptar muy rápido a hacer su trabajo usando 
los medios digitales, las llamadas de video, los textos de celular y todo tipo 
de modo de comunicación digital con las familias con las que trabajaban. 
Este proyecto nos permitió ver a esas personas en el momento en el cual 
encontraron el momento de incertidumbre, de ansiedad; momento en el 
cual había un vacío de confianza, no se podían confiar. Y luego, a entender 
cómo trataban con esta situación de cambio radical, la contingencia de la 
situación que salía continuamente; cómo su capacidad de improvisación les 
capacitó para tratar con la incertidumbre, con la contingencia y con el tiem-
po de estudiar prácticas de trabajo en las cuales pudieran volver a confiar.

Estos momentos cuando la emergencia de nuevas prácticas, de sensa-
ciones no normalmente encontradas y de emociones muy fuertes de este 
tipo, no es muy común observar o participar con las personas, o discutir 
con la gente que participa en la investigación este tipo de situación-emo-
ción. Entonces ese es un ejemplo de cómo se manifiesta la incertidumbre, 
la contingencia y estos procesos en los cuales ves cómo es vivir al borde del 
futuro. La intensidad de la vida al borde del futuro. En la vida cotidiana, 
cuando no experimentamos estos cambios grandes, seguimos viviendo al 
borde del futuro, pero la intensidad es diferente. La improvisación siem-
pre la vives, la contingencia y la incertidumbre siempre existen, pero no lo 
vemos. Es invisible porque seguimos improvisando de formas pequeñas, 
casi imperceptibles; seguimos encontrando las situaciones, la contingencia, 
la incertidumbre. Normalmente las encontramos con esta sensación, esta 

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i51.978 



Andamios312

Norma Bautista Santiago y Raúl H. Contreras Román

emoción de confianza, porque reconocemos lo suficiente para seguir sin 
una sensación de ansiedad; sin darnos cuenta de que tenemos que adap-
tarnos a una situación dramáticamente diferente, porque la situación nos 
parece más o menos igual. Aunque, desde luego, nunca es igual. Siempre, 
en la emergencia de la vida, siempre los cambios suceden; siempre debemos 
reconocer la incertidumbre, lo que va a suceder en el próximo momento.
 
–Queremos invitarte a una reflexión teórica, quizás conceptual, en el sentido 
de la triada ‘incertidumbre-contingencia-emergencia’. ¿De qué manera 
conjugan con conceptos centrales de las ciencias sociales y de la antropología 
en particular, que tienen mucho más que ver con la idea de reproducción, de 
lo estable, de lo permanente, de la continuidad, del habitus y, en particular, 
el concepto de cultura? ¿Cómo hacemos conjugar esta triada ‘incertidum-
bre-contingencia-emergencia’ con ese concepto que hoy nos pesa todavía en la 
antropología, que es el de cultura?
–Para mí, son dos ramas de la antropología. Una, la antropología culturalis-
ta y otra la antropología fenomenológica. Yo sigo una rama de la antropolo-
gía mucho más fenomenológica, con lo cual sí reconozco que siempre hay 
una capa de representación, de representación simbólica, de representación 
lingüística, en el idioma, en las imágenes. Siempre, sí que existe. No tengo 
un acercamiento no-representacional extremo. Pero mi acercamiento me 
orienta a no hacer cuestionamientos sobre la cultura y la estabilidad de la 
cultura. Me orienta más a hacer preguntas o preguntarme cuáles son los 
conceptos que a mí me apoyan en mi trabajo. Entender los procesos, las 
experiencias y las posibilidades que yo quiero entender. O sea que, como 
antropóloga –y como todos los antropólogos–, no puedo responder a todas 
las preguntas centrales a la disciplina, por lo tanto, me oriento a las pregun-
tas que a mí me conciernen porque me parecen muy pertinentes para el ob-
jetivo específico de entender futuros desde una perspectiva antropológica 
o, más bien, desde una perspectiva de antropología interdisciplinar. Y abrir 
la posibilidad para la antropología del futuro o, lo que yo llamo, futures 
anthropology/antropología futurista, para participar en debates y campos 
mucho más interdisciplinares. 

Al hacer esto reconozco también que pierdo una parte de la contribu-
ción antropológica que podría hacer. Como dice la antropóloga Marilyn 

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i51.978 



313Andamios

Entrevista a Sarah Pink

Strathern la antropología es una comunidad de críticos. Dentro de la 
disciplina participamos, debatimos; nuestras contribuciones son para el 
bienestar y para hacer avanzar la disciplina, la teoría, la identidad de la disci-
plina, la identidad colectiva que tenemos con todos nuestros compañeros. Y 
reconozco que, para mí, el perseguir una “futures anthropology/antropología 
futurista” es concretamente para intervenir en debates más públicos y más 
interdisciplinares que necesariamente teóricos o estrictamente antropoló-
gicos. Tengo menos tiempo para participar en la antropología y también 
tengo menos interés. Porque mi interés en la antropología es contribuir, 
es avanzar y expandir la antropología a otros campos y al acercamiento del 
futuro interdisciplinar que a mí me principalmente interesa.

En algún sentido, esto supone dirigir una parte de la antropología en 
una dirección, no quiero decir contradictoria, pero, fuera de su intento 
mayor, el mainstream/corriente dominante. Es descentrar la antropología. 
Yo no soy la única persona que sea crítica de lo que es el centro, del supuesto 
centro de la antropología; hay muchas críticas decoloniales, muchas críticas 
feministas y otras críticas de lo que ha sido el centro de la antropología. Para 
mí también otra parte que tiene que ver con el futuro de la antropología, 
para la supervivencia de la antropología, es que tenemos que expandir y 
dirigir la antropología en otras direcciones. Algunas de ellas serán en contra 
de su centro, de su mainstream. 

Por lo tanto, a mí me interesa muchísimo menos el desarrollo de la an-
tropología cultural de los Estados Unidos. El desarrollo de la antropología 
británica me interesa más, porque soy de ahí y ha sido lo que he experi-
mentado en mi carrera, durante la licenciatura y el doctorado. Tampoco me 
interesan los debates centrales de esta antropología, del supuesto centro. Es 
otra razón por la que me ha encantado mudarme a Australia. Porque, para 
mí, trabajar desde un lugar no centrado es muchísimo más interesante como 
antropóloga; es un lugar que me inspira para pensar cómo podrían ser los 
futuros. Mis trabajos y mis colaboraciones han sido aquí en Australia, en los 
países nórdicos, que también están al borde de Europa; en el sur de Europa, 
en España y Portugal; y en Brasil. Entonces, en este sentido, lo que me in-
teresa como antropóloga realmente no es encontrarme en los debates de los 
conceptos centrales de la antropología tradicional y convencional. Lo que 
más me interesa de estos debates, es expandir la antropología a los lugares, 
los bordes(edges)/lados/ángulos, los nuevos bordes (edges).

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i51.978 



Andamios314

Norma Bautista Santiago y Raúl H. Contreras Román

El futuro es un borde/edge que también es muy interesante, porque el 
futuro -es una cosa que he escrito en los libros colectivos que publicamos en 
2022 –Energy Futures– el futuro no es el hogar de nadie. También nos libe-
ra al pensar a quién pertenece el futuro, que es otra cuestión difícil de res-
ponder. O sea que, si respondimos la cuestión, que el futuro no pertenece a 
nadie porque nadie aún vive en el futuro, nadie puede vivir en el futuro, eso 
nos libera de muchas de las cuestiones de los derechos que tenemos como 
antropólogos a acercarnos a este borde/edge, o trabajar en este borde/edge. 
O con quién queremos trabajar en este borde/edge, con quién queremos 
colaborar en los futuros que no son de nadie y que tenemos la libertad de 
trabajar con ellos en la incertidumbre, en la posibilidad. 
 
–Es también una oportunidad para la esperanza, esto que dices. 
–Sí, en lo absoluto. Sí, la esperanza no solo para el futuro del mundo, también 
esperanza para la antropología, para ser una disciplina diferente, no centrada.
 
–Tenemos conocimiento que desde el inicio de tu trabajo académico y que en 
toda tu trayectoria ha estado presente la etnografía como un elemento central 
de la investigación. Actualmente, en el campo científico que hoy nos toca vivir, 
donde las fronteras disciplinarias parecen difusas, ¿qué tipo de etnografía se re-
quiere para estudiar los futuros? O, ¿qué puede aportar la etnografía al estudio 
de las formas diversas en que la humanidad imagina y construye esos futuros?
–Yo creo que los principios antropológicos de la etnografía, la idea de 
que la etnografía es un proceso de aprendizaje, la etnografía es un modo 
de colaborar con personas reales en los lugares en los cuales se encuentran 
–aunque este lugar sea el futuro, o el futuro imaginado, experimentado–; 
es de acompañar, colaborar, respetar, todos esos principios son imprescin-
dibles en la etnografía. Y tienen que ser imprescindibles en el futuro de la 
etnografía que intenta entender los futuros. 

Pero, a la vez, los métodos que usamos como antropólogos también son 
muy situacionales. Y no solo tienen que ver con los lugares en los cuales 
nos encontramos ni con la gente con que colaboramos ni las cuestiones 
que preguntamos. También hay otra cosa que es muy importante que es la 
igualdad entre antropólogos. Qué métodos puedes usar si eres una madre 
que tienes hijos y no puedes ir a hacer trabajo de campo sola en un sitio 

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i51.978 



315Andamios

Entrevista a Sarah Pink

remoto durante un año. Hay muchísimas cuestiones también que nos ayu-
dan a centrar en qué puedes hacer trabajo de campo, dónde lo hacemos y 
cómo lo hacemos; si lo tenemos que hacer en trozos de tiempo, mientras 
tenemos muchas otras obligaciones y responsabilidades en nuestras vidas. 
¿Cómo hacemos este tipo de trabajo de campo? Esto nos ayuda con la cues-
tión de cómo abrimos futuros, con quiénes abrimos futuros y cuáles son los 
métodos que podemos enganchar o desarrollar para pensar futuros. 

Un camino es trabajar con las disciplinas en las cuales el futuro nunca ha 
sido problemático. Y esto también ha sido uno de los motivos por los cuales 
trabajo con diseñadores. Los diseñadores tienen un montón de métodos que 
utilizan para hacer talleres, en los cuales se imaginan futuros con personas 
en situaciones artificiales que han construido. Por ejemplo, trabajo con di-
señadores en el proyecto que tenemos ahora que es Digital Energy Futures, 
hemos trabajado de forma digital durante la pandemia y en persona, para 
hacer nuestro documental Digital Energy Futures, que lanzamos en 2022; y 
también hemos trabajado con unos diseñadores en nuestro equipo para di-
señar talleres que hicimos online - por la pandemia- y en persona, con gente 
que participa en la investigación y hemos construido escenarios en los cuales 
podrían participar. También en dos proyectos hemos construido lo que 
llaman los diseñadores thing ethnographies/etnografías de cosas; en las cuales 
hemos pedido que la gente que participaba jugara el rol de una tecnología. 
En el proyecto de Digital Energy Futures les pedimos a la gente que inven-
taran primero una tecnología del futuro que se ocuparía de que su familia 
estuviera segura, que se ocupe de la salud, la comodidad de su familia, en 
un futuro con tiempo extremo, temperaturas extremas y también con virus. 

Algo que tenemos en Melbourne (Australia) es el ‘asma de las tormen-
tas’, tormentas que traen asma y que puede ser fatal para la gente. Y también 
situaciones de incendios, que también tenemos muchos de estos en Austra-
lia, que empeoran la calidad del aire. Les pedimos que imaginaran entonces 
tecnologías. Normalmente, las tecnologías que se imaginaban fueron una 
combinación de aire acondicionado con filtros y tecnologías de purificación 
del aire. Y luego les pedimos que jugaran el rol de la tecnología en una en-
trevista con un científico social, unos investigadores que jugaban el rol de 
energy grid/red de energía, que es la infraestructura que entrega la energía, 
la electricidad a los hogares. Al poner a estas personas en la posición de la 

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i51.978 



Andamios316

Norma Bautista Santiago y Raúl H. Contreras Román

tecnología y crear esta tecnología para proteger a la familia contra la calidad 
del aire, les ayudó a pensar en qué quería la familia. Entonces, imaginar fu-
turos desde la perspectiva de una tecnología, nos ayuda a pensar en cómo la 
tecnología puede tener como sus motivos principales proteger a las personas 
en el futuro, cuidarles en el futuro, proteger sus datos, su salud y todo.

Hicimos algo parecido en otro proyecto en el que queríamos entender 
cómo la gente se sentiría sobre la tecnología de los sensores en el espacio 
público, en un parque de la ciudad. Igual, les pedimos a la gente que 
participaba en el parque que jugaran el rol de un sensor. La actividad se 
llamaba “If I was a sensor/Si yo fuera un sensor”. Entonces, si yo fuera un 
sensor, yo compartiría los datos que recojo solo con nuestra organización, o 
yo compartiría los datos con el público; yo facilitaría que el público hiciera 
“esto” con los datos; yo cuidaría al público porque recojo datos de cierto 
tipo, sobre la calidad del aire o sobre el medio ambiente; yo cuido al medio 
ambiente porque hago “esto”. Cuando le pides a una persona que se imagi-
ne en el futuro, es muy difícil. Pero si le pones una situación específica en la 
cual tiene que jugar un rol, así súper interesante, aprendes muchísimo sobre 
los valores, cómo las personas mismas se quieren sentir, como dije antes. 
Cómo se quieren sentir en el futuro. Cómo podemos expandir el imagina-
rio, cómo se podría sentir en el futuro en relación a cierta tecnología y cómo 
estas tecnologías les pueden cuidar y ayudar.

Como referente a las tecnologías, porque estos dos proyectos y mucho 
de mi trabajo tiene que ver con los posibles futuros y las tecnologías, en mi 
libro yo veía las tecnologías emergentes. Los dos son emergentes (tecnología 
y futuro) porque ha habido un incremento en el mercado de la tecnología 
de filtración y purificación del aire durante la pandemia. Y claro, también 
los sensores se han estado instalando más y más en las ciudades. Para mí, 
estudiar estas tecnologías emergentes nos abre la posibilidad de estudiar 
la vida al borde del futuro, porque a través de entender las posibilidades 
que abren estas tecnologías, desde el punto de vista de las personas que las 
podrían experimentar en un futuro posible, podremos también construir 
una narrativa diferente a la narrativa de los discursos dominantes que nos 
dicen que estas tecnologías nos van a traer ciertos beneficios a la sociedad y 
que nos van a solucionar ciertos problemas que la sociedad supuestamente 
tiene. Evidentemente, como hemos demostrado en los estudios de mi 

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i51.978 



317Andamios

Entrevista a Sarah Pink

Lab (Emerging Technologies Research Lab) y muchos otros estudios, estas 
soluciones no solucionan problemas. Lo que hacen es que abren problemas 
nuevos y la necesidad para más financiamiento, para más proyectos de in-
geniería y tecnología para solucionar estos nuevos supuestos problemas; y 
así aumentan este ciclo de investigación y financiamiento de proyectos en 
ingeniería y tecnología.

Mientras, para mí, creo que, si se empezara a financiar más proyectos de 
futures anthropology, podríamos llegar a otros modos de seguir hacia un futu-
ro con la tecnología que no crearía la necesidad para tantas soluciones nuevas. 
Abriríamos las posibilidades tecnológicas para el futuro, en lugar de buscar las 
soluciones tecnológicas. Si pensamos en posibilidades, en lugar de soluciones, 
que las soluciones buscan fines. En lugar de buscar fines y crear soluciones, 
si buscáramos posibilidades que proceden con la emergencia, tendremos más 
oportunidades de vivir con las tecnologías del futuro y diseñar mejor.
 
–En tu trabajo siempre se ha postulado ubicar a las personas y a sus prácticas 
cotidianas en el centro de la investigación sobre el futuro y los diseños del 
futuro. ¿De qué manera el estudio de la vida cotidiana y de los imaginarios 
de futuro en ésta, pueden llegar a desestabilizar la centralidad de esos imagi-
narios tecnocientíficos convencionales sobre el futuro? 
–Creo que la forma de intentar desestabilizar estos acercamientos que 
dominan tanto es demostrar el conocimiento que no tienen. Porque saben 
que existe conocimiento de los humanos, que no tienen, y siguen intentando 
buscar este conocimiento por encuestas, por el trabajo cuantitativo, siempre 
citan a los estudios cuantitativos. Y un ejemplo buenísimo es que ahora se 
dice que hay una falta de confianza pública en las organizaciones, en las 
tecnologías, etcétera. Esta falta de confianza es una enorme preocupación 
para las consultorías, para las organizaciones, para la industria de tecnología 
y para el gobierno. Es un declive en la confianza, por ejemplo, en Australia. 
Si podemos demostrar que hay otra forma de entender la confianza y demos-
trar dónde se aumenta y se fomenta la confianza; qué es la confianza, cómo 
podemos empezar, con base en la confianza que actualmente existe y cuáles 
son las implicaciones; demostrar que diseñar en la vida cotidiana, con la gente, 
esto sí aumenta la confianza. O sea que esto nos lleva a diseños que ya tienen 
la confianza de las personas que los van a usar. Si podemos demostrar que el 
camino hacia la confianza es otro camino, creo que eso es un comienzo. 

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i51.978 



Andamios318

Norma Bautista Santiago y Raúl H. Contreras Román

También las organizaciones con las que trabajamos nosotros son las 
organizaciones que ya reconocen que quieren diseñar bien. Por ejemplo, el 
proyecto que comentaba de los sensores. En este proyecto colaboramos con 
un grupo en City of Melbourne (el Ayuntamiento de Melbourne cuidad) 
en la administración de nuestra ciudad, que también trabaja con tecnologías 
emergentes. Trabajamos con ellos porque este grupo quería hacerlo bien, que-
ría instalar sensores de forma ética, quería involucrar a la comunidad, quería 
escuchar a la comunidad, quería realmente estar involucrada con la comu-
nidad, la sociedad, con las personas que se iban a beneficiar de los sensores. 
Por lo tanto, hay muchas puertas abiertas por diferentes motivos. Pero para 
mí, la esencia del éxito de la tecnología emergente tiene que estar basada en 
la ética de la gente, en la confianza de la gente, todos esos valores que surgen 
y emergen en la vida cotidiana. Eso para mí es donde tenemos que diseñar y 
donde podemos demostrar el valor del diseño, desde la base de los valores de la 
gente, de las comunidades que realmente harán uso de esta tecnología.
 
–Aún asumiendo que esos futuros son los que la gente desea sentir, las cosas 
que desea sentir, el cómo desean vivir, incluso la confianza que pueda esta-
blecer con esos futuros próximos, ¿hay también una vigilancia respecto de los 
riesgos de que estas formas de imaginar desencadenen futuros no deseados?
–Ese es siempre el conflicto y la dificultad. Cómo podemos construir futu-
ros que sean éticos para todos o éticos para nuestro futuro medio ambiente, 
para el clima, para el mundo, para la salud del planeta. Porque, claro, no 
hay un acuerdo universal del camino que queremos seguir. Esto para mí 
es la atención que tenemos que trabajar. Por ejemplo, el trabajo de nuestro 
equipo tiene que ver con una transición al Net Zero, a las cero emisiones 
de carbón. Y este proceso es súper curioso para mí, como antropóloga, por-
que claro que este proceso tiene una ambición específica y puede ser que 
haya personas que no quieren compartir este camino. Quizá hay personas 
que prefieren los autos de petróleo –en nuestra realidad, sí que las hay, la 
cultura de los autos es enorme aquí– y quizá hay personas que no estarían 
dispuestas a cambiar su forma de vivir para el beneficio del medio ambien-
te, para mitigar el cambio climático. Cómo podemos incorporar los futuros 
que quieren sentir esas personas, ¿se deben respetar esos futuros o no? O 
cualquier proyecto político que tiene de base una ideología, una visión de 

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i51.978 



319Andamios

Entrevista a Sarah Pink

una sociedad y un planeta mejor, es muy difícil cuando llegas a esta cues-
tión, de cómo construir un futuro más amplio, más grande, más universal 
que sea mejor. Yo creo que los antropólogos normalmente empezamos con 
lo particular, con lo específico. De ahí tenemos muchísima capacidad de 
pensar cómo construir los futuros desde estos proyectos pequeños, específi-
cos. Pero, ¿cómo se consigue trasladar y expandir esta práctica, esta visión, a 
una visión nacional o una visión mundial? Yo no tengo la respuesta.
 
–Pensando en eso. ¿De qué manera los futuros imaginados generan también o, 
posiblemente, pueden generar externalidades en otros espacios? De qué manera 
pensamos más allá de nuestras comunidades. Por ejemplo, volviendo al caso 
que nos planteas de la transición energética. Cuando nuestra imaginación 
está capturada por el litio, por ejemplo, no pensamos las nuevas externalidades 
que se generan en aquellas comunidades productoras, ahí donde se extrae el 
litio. Entonces, además de pensar las disputas por el futuro entre aquellos que 
quieren un futuro verde, una transición ecológica, entre aquellos que quieren 
futuros dispares, pensar también cómo el futuro de ciertas comunidades posi-
blemente podría generar externalidades en los futuros de otras comunidades.
–Esas tensiones también forman parte de lo que, para mí, debería ser parte 
del campo de la futures anthropology. De hecho, es una cuestión que ex-
ploro en el proyecto en el que estoy trabajando ahora. Estoy desarrollando 
un documental nuevo sobre el futuro del aire. Y este proyecto tiene como 
su cuestión principal esta tensión: cuál tiene que ser la prioridad en el 
futuro, ¿protegernos nosotros los humanos, protegernos de la calidad de 
un aire que te llena de virus, de alergias, de polución, de los efectos de los 
incendios?, ¿nos protegemos a nosotros de este aire, con tecnologías de 
purificación, de filtración, para la temperatura también? O ¿es nuestra 
obligación proteger a nuestro aire de nosotros? Si pensamos que el cambio 
en el clima, que nos ha hecho falta proteger el aire, que no se dañara tanto 
el aire, ¡para que nos tengamos que proteger del propio aire, de esta fuente 
de la vida, lo que respiramos! Lo hemos dañado tanto. Debería ser nuestra 
responsabilidad cuidar y proteger el aire de nosotros. ¿Cómo protegemos a 
este mismo aire de nosotros los humanos?, ¿cómo dejamos de dañar el aire 
por la extracción de los recursos de la tierra?, ¿cómo protegemos el aire del 
transporte, de las tecnologías de purificación y filtración, de la fabricación 

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i51.978 



Andamios320

Norma Bautista Santiago y Raúl H. Contreras Román

de estas tecnologías? Estas tecnologías dañan el aire, cada vez más. ¿Cómo 
rompemos este ciclo de destrucción y protección en el cual nos encontra-
mos ahora? Eso es lo que quiero, me estoy acercando a esta cuestión en el 
nuevo documental, trabajando con gente en sus hogares, con sus preocu-
paciones, para su propia salud en el futuro, pero también para su propio 
medio ambiente en el futuro. Quiero hablar con expertos en la calidad del 
aire, expertos en la pandemia y no quiere decir que mi documental va a 
solucionar este problema, pero quiero proponer esta tensión como algo que 
tenemos que enfrentar como académicos, como público; algo que tiene que 
pensar la industria, los gobiernos. Y también creo que trabajar este tema de 
la tensión es un objetivo principal para los antropólogos del futuro.
 
–Finalmente, nos gustaría preguntarte, retomando un poco el Manifiesto de 
Antropologías del Futuro, elaborado en el marco de la Asociación Europea de 
Antropología. Quienes firman, se definen como transdisciplinarios y trans-
nacionales, “obstinadamente”, dicen. Respecto a ese último punto, ¿cuál crees 
tú que son los horizontes del estudio del futuro emergente en el Sur Global? y 
¿qué papel le otorgas a la realidad y al pensamiento latinoamericano en la 
construcción de futuros alternativos?
–Para mí es principal trabajar desde América Latina, trabajando en español 
también. Trabajar desde el sur, desde América Latina, la teoría y los concep-
tos, reformando la disciplina de la antropología, con los conceptos que se 
desarrollan en diálogo con el trabajo de campo en América Latina, con todo 
lo que se hace. Trabajando futuros de forma que no se respeten, necesaria-
mente, la teoría y los principios de los supuestos centros. Y también, para mí, 
es muy importante no enviar a los académicos de América Latina y de otras 
regiones del Sur a los Estados Unidos o Europa para aprender. Es mucho 
más importante enviar a los académicos de Inglaterra, de los Estados Unidos, 
de Europa, a las regiones del Sur, para que aprendan a pensar de nuevo. 
Esto para mí es lo principal. Es principal trabajar de nuevo los futuros, los 
conceptos, los lugares que no están en lo que es supuestamente el centro, 
y reconocer que no deberíamos ni siquiera tener un centro en la academia.

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i51.978 



321Andamios

Entrevista a Sarah Pink

Fuentes consultadas

Pink, S. (2022). Emerging Technologies/Life at the Edge of the Future. 
Oxford: Routledge.

Pink, S. (Dir.). (2022). Digital Energy Futures. 22 mins. Documentary 
film. Emerging Tecchnologies Research Lab, Monash University. 
Australia. 

Pink, S., Ellsworth-Krebs, M., Köhne, N., Ortar, E., Dueholm R. 
y Dahlgren, K. (2022). Everyday Futures, Spaces and Mobilities. 
En Abram, S., Waltorp, K., Ortar, N. y Pink, S. (Eds.). Energy 
Futures. De Gruyter.

Pink, S. y Salazar, J. (2017). Anthropology and Futures: Setting the 
Agenda. En Anthropologies and Futures: Researching Emerging 
and Uncertain Worlds. Londres: Bloomsbury Academic. pp. 3-22.

Pink, S. et al. (2016). Etnografía digital. Principios y prácticas. Madrid: 
Morata.

Strathern, M. (2006). A Community of Critics? Thoughts on 
New Knowledge. En Journal of the Royal Anthropological 
Institute. Núm. 12. pp. 191-209.

 
DOI: https://doi.org/10.29092/uacm.v20i51.978 

 

Volumen 20, número 51, enero-abril, 2023, pp. 303-321

https://doi.org/10.29092/uacm.v20i51.978



