
369Andamios

Culturas indígenas

Huertas, A. y Luna, M. (eds.). (2018). Culturas indígenas: investigación, 
comunicación y resistencias. Barcelona: InCom-UAB, Bellaterra. 

Cynthia Pech Salvador*

En América Latina las desigualdades sociales, herencia del colonialismo, 
siguen haciendo mella en los pueblos indios que habitan los diferentes 
países de la región. En general, podría decir que las condiciones de los 
indígenas mapuches de Chile no son tan diferentes a las de los chamulas 
de México, ya que comparten una herida profunda: son los otros, dentro 
de su propia tierra y la condición de exiliados que viven frente al mesti-
zaje colonial, los coloca siempre en los márgenes de los Estados que tras 
trazar estrategias de aculturación con políticas como las indigenistas, 
no han logrado someterlos a las dinámicas propias de un proyecto de 
nación unidireccional y homogeneizante. 

Los pueblos indios han resistido y lo siguen haciendo desde su 
propia trinchera: su identidad cultural. Muestra de ello son los movi-
mientos indígenas surgidos desde los años setenta del siglo XX, pero 
acelerados por el conflicto zapatista mexicano de 1994 y las movili-
zaciones indígenas que posteriormente se sucedieron en otros puntos 
de la geografía latinoamericana que, sin duda, obligaron a repensar 
el papel de los indígenas como sujetos históricos y ciudadanos con 
derechos. Así, los pueblos indios empiezan a ser reconocidos como 
agentes sociales, en plenitud de derecho para ejercer sus principios or-
ganizativos y de justicia recuperativa, así como entender que el sentido 
identitario de los pueblos originarios se basa en la comunidad. Pese 
a lo anterior, aún no ha sido posible cambiar de manera profunda la 
situación concreta de los indígenas y sobre todo, la mirada que de ellos 
se tienen como los otros, los extraños.

En este sentido es que Culturas indígenas: investigación, comunicación 
y resistencias, se presenta como un punto de quiebre dentro de los 

* Profesora-investigadora de la Universidad Autónoma de la Ciudad de México. Correo
electrónico: cynthia.pech@uacm.edu.mx

Volumen 17, número 43, mayo-agosto, 2020, pp. 369-374

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.779



Andamios370

Culturas indígenas

actuales estudios sobre los pueblos originarios, ya que si bien el ámbito 
comunicológico cobra una indiscutible relevancia no sólo en el quehacer 
investigativo sino en los objetivos de las diversas investigaciones 
que componen el libro, el trabajo colaborativo con investigadores 
de distintas disciplinas, así como con la población nativa donde se 
realizaron las investigaciones de las que se da cuenta, muestran el valor 
que tiene el aprendizaje con los otros en común. Hay que tener claro 
que se quiere conocer a las otras culturas, hay que aprender a hacerlo 
desde la perspectiva de ellas.	

El libro editado por Amparo Huertas Bailén y María Luna, es el 
resultado del proyecto denominado “Acercándonos a las realidades 
socioculturales, luchas y resistencias de las comunidades indígenas de 
América Latina”, realizado por el InCom-UAB durante 2015-2016 y 
financiado por la Fundació Autònoma Solidària y la Cátedra UNESCO 
de Comunicación y cuya finalidad fue la de mostrar a la comunidad 
universitaria la diversidad cultural existente en América Latina desde 
una perspectiva crítica y de qué manera los pueblos indios viven sus 
realidades cotidianas a partir de una visón cosmogónica que tienen 
de la vida.  Los textos compilados en este volumen son resultado de 
dicho proyecto y en el que se abordan temáticas diversas sobre algunas 
comunidades indígenas. 

Entre las temáticas tratadas en los once textos que componen 
Culturas indígenas: investigación, comunicación y resistencias, están las 
desigualdades globales, medio ambiente, desarrollo sustentable, parti-
cipación política de las mujeres, derechos humanos, el uso de nuevas 
tecnologías y resistencia cultural. 

El objetivo central del libro y de cada uno de los capítulos que lo 
estructuran, es analizar y explicar diversas problemáticas de los pue-
blos originarios latinoamericanos que den cuenta, por un lado, de sus 
realidades y cosmovisiones y por otro, del papel del investigador y las 
rutas metodológicas aplicadas en el estudio de estas problemáticas. 
Resulta importante destacar que la propuesta que atraviesa el libro es la 
de mirar no desde un ángulo distante sino buscando siempre el punto 
exacto de la simetría necesaria que permita borrar el sesgo discrimina-
torio que implica todo mirar desde un centro: el del investigador.

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.779

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.779


371Andamios

Cynthia Pech Salvador

Culturas indígenas: investigación, comunicación y resistencias, se 
compone de tres partes articuladas alrededor de la comunicación, la 
intervención comunitaria y la cooperación internacional y en donde 
la apuesta es establecer una relación de negociación constante entre 
quien investiga y los sujetos con los que se trabaja. Sin duda, las re-
flexiones en torno a América Latina y sus contextos interculturales y 
multiculturales, difieren de las europeas. 

En ese sentido, este libro da cuenta de cómo opera la convivencia 
entre los indígenas y los mestizos y cómo los pueblos originarios siguen 
resguardando su cosmovisión y resistiendo desde ella a los embates de 
la globalización. Los textos compilados en el libro, muestran resultados 
y experiencias del trabajo en diversas comunidades indígenas de Pana-
má, Colombia, Brasil, Ecuador, Chile, Perú y Venezuela.  

La primera parte del libro, Miradas investigadoras ante la otredad, 
introduce la perspectiva de un cambio de mirada a la otredad a par-
tir de la propuesta que Marta Rizo García hace en La recuperación de 
saberes tradicionales en la investigación intercultural. La interacción entre 
investigador e investigados, sobre la construcción de una nueva episte-
mología para la investigación intercultural que tienda puentes entre lo 
científico y lo tradicional y en donde el investigador deberá suspender 
su juicio  del “nosotros” universal para  acercarse al “otro” como sujeto 
con el que se dialoga y no como objeto que se estudia. Sin duda, en 
toda interacción investigador-investigado se establece una relación de 
poder que afecta la comunicación, generando malos entendidos y hasta 
quizá, rupturas y antipatías. En este sentido, la autora plantea que una 
máxima que todo investigador tiene que aplicar es la de que al estudiar 
al otro siempre queremos saber sobre nosotros. 

En esta misma línea, Yolanda Martínez Suárez en su texto Debates 
metodológicos: propuestas desde el diálogo intercultural, también plantea 
la necesidad de reflexionar sobre los modos de aproximarse a los otros 
y las pautas para relacionarse con ellos. Una reflexión que alcanza al 
investigador pero que trasciende, sobre todo, a los escenarios que la 
autora denomina interculturales, en donde conviven indígenas y mes-
tizos. Su interés es ofrecer una serie de recomendaciones de diseño 
metodológico, donde el diálogo se eleve “a postura epistemológica con 
implicaciones metodológicas y éticas” (p. 45). Para ella, la clave está 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.779

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.779


Andamios372

Culturas indígenas

en el diálogo intercultural como fundamento para establecer normas 
concretas de convivencia. Su propuesta se basa en la ética discursiva 
de Seyla Benhabib, que plantea que en todo diálogo intercultural debe 
de haber implícitas normas de respeto y reciprocidad igualitaria, que 
superen fronteras y establezcan puentes entre los interlocutores de 
diferentes culturas. 

Por su parte, Mónica Martínez Maurí en Etnografía, ornitología y tu-
rismo: una experiencia de investigación colaborativa en Guna Yala, Panamá, 
da cuenta de su experiencia de investigación colaborativa en esta región 
panameña con jóvenes y ancianos indígenas, científicos e instituciones 
diversas, quienes de manera conjunta emprendieron la tarea de estu-
diar y clasificar las distintas aves que se encuentran en la región con la 
finalidad de aportar las taxonomías para un proyecto eco-turístico de 
observación de aves. Lo relevante de la investigación y de lo que la au-
tora da cuenta es el proceso de negociación –diálogo intercultural- que 
supuso el trabajo en la región, no sólo por las diferencias lingüísticas 
y de cosmovisión de los ancianos y jóvenes indígenas, sino totas las 
dificultades que fueron apareciendo a lo largo de los años que duró la 
investigación. 

Al final de este primer apartado del libro, Saleta Salvador Agra, en 
Experiencia de traducción como resistencia, explora el proceso de nego-
ciación que conlleva toda traducción, ya que en toda lengua existen, 
sin duda, resistencias implícitas que se ponen en juego en los procesos 
comunicativos. Desde una perspectiva semiótica, la autora da cuenta 
de las estrategias de traducción establecidas entre hablantes de lengua 
indígena y hablantes del castellano en la Amazonia sur ecuatoriana, a 
partir del uso del teléfono móvil.

La segunda parte del libro, Reflexiones sobre las posibilidades de tras-
formación social a partir de proyectos de investigación y de cooperación, da 
cuenta de las experiencias investigativas desde una perspectiva crítica. 
En Misiones, proyectos científicos, cooperación al desarrollo y turismo en una 
comunidad de la Costa del Ecuador: una reflexión antropológica, Montserrat 
Ventura i Oller, reflexiona, desde su propia experiencia de vida y con-
vivencia con los indígenas tsachila desde 1991, en torno a los alcances 
y desaciertos de las políticas misionales (católicas y evangélicas), cien-
tíficas y de cooperación para el desarrollo y turismo implementadas en 
las comunidades donde se asienta esta etnia. 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.779

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.779


373Andamios

Cynthia Pech Salvador

Por su parte, Mireia Campanera Roig en ¿Cómo se aplica el desarrollo 
sostenible en territorio amazónico? Reflexiones sobre un proyecto de coope-
ración, analiza cómo el modelo hegemónico de desarrollo sostenible 
implementados por los organismos de cooperación internacional en la 
Amazonia peruana, carecen de suficiencia para identificar y reconocer 
otras formas de conservación propias de las culturas indígenas. 

En este sentido, la autora reflexiona, de manera crítica, sobre cómo 
los organismos internacionales, por ejemplo, la Agencia Española de 
Cooperación Internacional para el Desarrollo (AECID), imponen mo-
delos que son inadecuados para los contextos donde intervienen. 

En Respuestas al desarrollo de mujeres indígenas en los Andes ecuato-
rianos: un acercamiento metodológico, Maite Marín Salamero, ofrece una 
revisión crítica sobre la participación de las mujeres indígenas en los 
proyectos de desarrollo que se desplegaron hacia finales del siglo XX. 
La autora decide emprender la búsqueda de las mujeres que participa-
ron en esos años, para recoger, de primera mano, sus testimonios en 
torno a cómo los proyectos se convirtieron para ellas en oportunidades 
para vivir experiencias e aprendizaje y acceder a espacios de las que 
estaban excluidas. 

Por último, Daniela Ivars en Experiencias en torno a la infancia ma-
puche. Estudio de una comunidad de internados en la Araucania, Chile, 
da cuenta de la investigación que realizó para saber cómo es que los 
niños/as mapuche de las nuevas generaciones perciben y transmiten 
su cultura, incluso en los contextos ajenos a su cultura. Se presenta el 
desarrollo metodológico y la apuesta por mostrar cómo, a pesar de que 
los niños/as están expuestos a entornos ajenos y de la globalización, 
siguen manteniendo su cultura, a partir de hábitos y valores.

La tercera y última parte del libro, Comunicación: aprendizajes y crea-
ción de discursos, está dedicada a los medios de comunicación indígenas 
y de ello da cuenta Fernando Carlas Pérez, en Los medios audiovisuales 
en la propuesta pedagógica intercultural de la Universidad Nacional Experi-
mental Indígena del Tauca, Venezuela, en el que expone el trabajo realiza-
do con jóvenes estudiantes indígenas en torno a los usos y apropiación 
de los medios de comunicación en el fortalecimiento de la educación 
intercultural por la que apuesta dicha institución. La propuesta del 
trabajo parte de la Educomunicación, una disciplina, dice el autor, en 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.779

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.779


Andamios374

Culturas indígenas

construcción que apuesta por la enseñanza del manejo de la tecnología 
comunicacional para producir narrativas audiovisuales propias que 
den cuenta de sus contextos específicos y utilicen las particularidades 
de la Web 2.0 para difundir su cultura.  

Por su parte, Rafael Franco Cohelo, en El proyecto Aldea Digital: 
metodología de investigación de los medios de comunicación en el Brasil 
Central, presenta algunos aspectos metodológicos aplicados en el estu-
dio de los medios de comunicación digital que los indígenas Xavante 
aprendieron y utilizaron para crear blogs, películas de animación, 
video documental y carteles que contra-mediatizaran las representa-
ciones estereotipadas que los medios tradicionales hacen de ellos. 

Por último, Sebastián Gómez Ruíz en Imágenes de la Sierra Nevada 
de Santa Marta, Colombia: el artefacto cultural como una forma de apro-
ximarse a los medios de comunicación indígena, se centra en el estudio 
de las producciones videográficas como artefactos culturales, es decir, 
que pueden considerarse piezas nómadas –con posibilidad de desloca-
lizarse del contexto al que hacen referencia-, que son contenedores de 
un tiempo pasado pero anclados en un tiempo propio y además, son 
objetos sociales que pueden visionarse en colectivo o en privado. Como 
artefacto cultural, la producción videográfica indígena recuperada en 
este texto, ha podido darse a conocer en otros puntos de la geografía 
mundial, pero además, apuesta por descolonizar la mirada de quienes 
visionan estas producciones.

Culturas indígenas: investigación, comunicación y resistencias, ofrece un 
panorama sobre lo que actualmente se está investigando en torno a las 
culturas indígenas en América Latina, así como un despliegue teórico 
y metodológico aplicable en los contextos donde se quiere interactuar 
con los pueblos originarios desde una posición que busca ser simétrica 
y respetuosa de sus cosmovisiones. Las coordinadoras logran con esta 
publicación mostrar que, si bien las posiciones de los/las sujetos inves-
tigadores y los/las sujetos investigados están atravesadas por desigual-
dades, es posible, pese a ello, buscar que sus miradas se entrecrucen en 
un diálogo que permita aprender entre todos.

 
DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.779

Volumen 17, número 43, mayo-agosto, 2020, pp. 369-374

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.779

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.779
http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.779



