
117Andamios

Círculo hermenéutico en comprensión: Sobre un 
vínculo original entre hermenéutica y lógica en el 

diálogo Heidegger–Gadamer*

Zsuzsanna Mariann Lengyel**
Traducción: 

B. Isela Peña Peláez***

Resumen. El Círculo hermenéutico es fundamental, pero también 
es una de las doctrinas contenciosas con una larga tradición en 
la historia de la hermenéutica. En lo que sigue, el propósito de 
mi contribución es reconsiderar el diálogo Heidegger-Gadamer 
en el círculo (Zirkel Zirkelhaftigkeit), con un énfasis en cómo 
ellos arrojan nueva luz en el problema completo.

Palabras clave. Círculo, prejuicios, humanismo, hermenéutica, 
lógica, retórica, Gadamer, Heidegger.

Hermeneutical circle in understanding on an original 
link between hermeneutics and logic in the Heidegger 

– Gadamer dialogue

* Andamios publica esta versión en español con la autorización de Co. of Philobiblon:
Transylvanian Journal of Multidisciplinary Research in Humanities, propiedad de
Lucian Blaga Central University Library. donde se publicó por primera vez en 2018
con el número identificador: DOI: 10.26424/philobib.2018.23.1.05º
** Trabajo sustentado en la investigación del proyecto PD121045 de NKFI-OTKA.
Presentado en la Conferencia Anual de la Sociedad de Hermenéutica y Ciencia (ISHS)
en Baden Austria (agosto 22-24, 2017), organizada por la Universidad de Viena,
La Universidad Médica de Viena, la Universidad Corvinus y la Universidad Eötvös
Loránd. La investigadora se encuentra adscrita a la Universidad Eötvös Loránd,
Budapest. Correo electrónico:  lengyelzsm@gmail.com
*** Profesora de asignatura en la Universidad Autónoma de la Ciudad de México,
México; y en el Centro ADM, México. Correo electrónico: isela.pena@uacm.edu.mx
beatapegna@gmail.com

Volumen 17, número 43, mayo-agosto, 2020, pp. 117-136

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767
mailto:lengyelzsm@gmail.com
mailto:isela.pena@uacm.edu.mx
mailto:beatapegna@gmail.com


Andamios118

Zsuzsanna Mariann Lengyel

Abstract.  The hermeneutical circle is one of the most fundamen-
tal but up to now contentious doctrines with a long tradition in 
the history of hermeneutics. In what follows, the purpose of my 
contribution is to reconsider the Heidegger-Gadamer dialogue 
on the circle (Zirkel, Zirkelhaftigkeit), with an emphasis on how 
they shed new light on the whole issue.

Key words. Circle, prejudices, humanism, hermeneutics, logic, 
rhetoric, Gadamer, Heidegger.

Introducción

En el caso de Heidegger y Gadamer el problema del círculo hermenéutico 
(en otras palabras: la idea completa de la estructura circular de inter-
pretación) se presenta en la cercana interrelación entre comprensión y 
prejuicios, es decir sobre la idea que los procesos enteros de compren-
sión incluyen ciertas expectativas preliminares. Yo argumentaré que su 
diálogo en el círculo condujo al descubrimiento de un vínculo original 
entre hermenéutica y lógica. (I) Primero que nada, yo haré una breve 
presentación del trasfondo conceptual arraigado en la Antigüedad del 
círculo, cuya crítica condujo a los dos diferentes relatos hermenéuticos 
en torno a él. (II-III) Luego entonces trataré de exponer la vía en que 
Heidegger transformó el concepto clásico del círculo como un modo 
de pensamiento, primero en 1927 cuando él introdujo su famosa dis-
cusión del círculo hermenéutico en Ser y tiempo (Heidegger, 1996, § 
32, § 23, § 2). Después, analizaré la vía en que, en diálogo con Hei-
degger, Gadamer re-conceptualiza el punto de partida en el capítulo 
de la experiencia hermenéutica en su Verdad y método (intitulada “El 
Círculo Hermenéutico y el problema de los Prejuicios”) con el objetivo 
de justificar el modelo de conocimiento aplicado por las humanidades.

Los orígenes del círculo y la historia de la hermenéutica

El círculo como un problema epistemológico

Heidegger y Gadamer se distanciaron de la circularidad, cuya emer-
gencia podría ser trazada hasta la tradición lógica, especialmente en la 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767


119Andamios

Traducción

lógica de Aristóteles y su teoría del antiguo silogismo. El círculo implica 
la presencia de una falla en nuestro pensamiento o un significar erró-
neo de argumentación formal (Aristóteles, 1989, pp. 90-91; Aristóteles, 
1962, pp. 485, 487, 489). En la lógica clásica, el círculo es solo usado 
en un sentido negativo, como un círculo vicioso; esto significa un razo-
namiento circular (o razonamiento en un círculo) (Heidegger, 1996, 
p. 6), que ocurre en una argumentación formal o en la definición del 
concepto. Esto es también conocido como pensamiento paradójico. A 
partir de esto, el círculo debe ser evitado porque viola las leyes de la 
lógica. Petitio principii es una de las formas del razonamiento circular 
que podría ser traducido como “pidiendo la pregunta” o “asumiendo el 
punto inicial”. El significado dado por Aristóteles se vincula con el tipo 
de argumento dialéctico discutido en el Libro II de sus Temas, donde 
reside el falso razonamiento en el hecho de que el punto original ya 
había sido construido en la conclusión deseada. El argumento usa el 
fundamento básico por sí mismo para verificarlo; o en forma inversa, 
al argumentar se excluye del argumento aquello que se quiere refutar. 
El término “idem per idem” también refiere un proceso similar, el cual 
es cierto tipo de tautología de la Biblia. Esto significa que nosotros 
intentamos verificar ‘lo mismo desde lo mismo’, entonces nosotros no 
añadimos nuevos componentes en consideración de la cosa. Esta forma 
“lógica” o modismo aparece en la revelación del Nombre de Dios en el 
libro del Éxodo, cuando Dios dice “Yo seré lo que yo soy” [Ex. 3:14, 
33:19].

El concepto lógico del círculo puede también ser encontrado en 
la moderna teoría de ciencia, sin embargo, esto también existe como 
una metáfora metafísica; en un sentido más amplio como un círculo 
vicioso y diabólico que aparece en el Ars poetica de Horacio. Horacio 
fue el primero en describir la decepcionante situación en la cual una 
serie de eventos pueden llegar a ser circunstancias negativas para el 
estado existencial o causar que la condición empeore progresivamente. 
Cada recurrencia de los problemas refuerza la situación previa, que es 
cuando los problemas regresan acumulativamente dentro de la misma 
lógica. Esta conexión fatal entre causa y efecto -donde cada resultado 
incrementa la fuerza de la efectividad de la causalidad-, que también 
se manifiesta en los campos de la filosofía, la teología, las matemáticas, 
la economía y, al final pero no menos importante, la patología médica.

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767


Andamios120

Zsuzsanna Mariann Lengyel

Consecuentemente, es importante notar que Kant generó un acer-
camiento positivo de esta lógica, usando el círculo sin oposiciones an-
tinómicas de la Crítica de la Razón Pura; de este modo, él casi anticipó 
la solución de los problemas planteados por Heidegger y Gadamer. En 
el capítulo Antinomias, Kant descubrió las contradicciones en ‘nuestra 
razón pura’, contradicciones en las que concordaba desde la naturale-
za humana de la razón. En el capítulo Doctrina Dialéctica concerniente 
al dominio tradicional de la metaphysica specialis (ideas psicológica, 
cosmológica y teológica), él revela las ilusiones trascendentales a través 
de las cuales nosotros nos permitimos diversificar el uso experimental 
de la razón. Esas ilusiones nos dan esperanza de que nosotros pode-
mos expandir el alcance de nuestra razón pura, más allá de los límites 
de todas las experiencias posibles. 

Este tipo de circularidad en ambas ilusiones antinómicas y tras-
cendentales involucra a la lógica moviéndose en un círculo o en una 
circularidad lógica. Sin embargo, desde el punto de vista de Kant, este 
tipo de circularidad no es una lógica falaz, ni carencia de lógica; sino 
inherente a la naturaleza de nuestra razón humana finita, y puede 
ser descrita como un estado natural de la razón. El sistema de pensa-
miento en el círculo hermenéutico de Heidegger se desarrolla desde 
la crítica de la tradición lógica y su radicalización.

El círculo en la tradición humanística

En contraste con Heidegger, Gadamer está determinado por otra direc-
ción: la retórica clásica antigua, la cual también ha conocido un tipo de 
circularidad -esta ha sido simplemente considerada como una regla (die 
Regel) (1993, p. 57)1 aplicada en la relación entre el todo y sus partes, 
dado que los retóricos compararon el discurso perfecto con un cuerpo 
orgánico (a partir de la relación entre cabeza y extremidades [“mit… 
dem Verhältnis von Haupt und Gliedern”]) (Gadamer, 1995, p. 179). En 

1   “Die hermeneutische Regel, daß man das Ganze aus dem Einzelnen und das Ein-
zelne aus dem Ganzen verstehen müsse, stammt aus der antiken Rhetorik” (La regla 
hermenéutica que nosotros debemos entender el todo, desde la individualidad y la 
individualidad desde el tallo completo de la retórica antigua”) (Gadamer, 1993, p. 57). 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767


121Andamios

Traducción

este punto, la tradición humanística antigua fue combinada con el nue-
vo esfuerzo de la Reforma. “Lutero y sus sucesores transfirieron esta 
imagen, familiar de la retórica clásica al procesos de comprensión y 
ellos desarrollaron el principio universal de la interpretación textual”2 
(Gadamer, 1995, p. 179). 

En los límites de este acercamiento, el círculo tiene un sentido filoló-
gico que refiere a un tipo de escritura de la comprensión de textos como 
una unidad (composición, coherencia) creada entre el todo (universum) 
y las partes (regiones). La misma regla debe haber sido aplicada en la 
Biblia y en los textos clásicos, ya que las partes de un texto pueden 
ser entendidas dentro del todo y viceversa: el todo con sus partes. El 
filólogo alemán clásico August Boeckh (1966) usó el término alemán 
“hermeneutische Cirkel” en sus lecturas intituladas “Enziklopädie und 
Methodologie der philologischen Wissenschaften” en 1809 (pp. 102, 109, 
125, 131, 139, 140, 142). Sin embargo Schleiermacher (1977) formuló 
temáticamente el principio metodológico del círculo que rebasó la inte-
racción circular de la comprensión del todo y las partes. Dilthey (1990) 
por su parte también participó en la disputa sobre el círculo (p. 338), 
desarrollando una parte integrativa de los debates hermenéuticos del 
siglo XIX, en los que él enfatizó particularmente su sospecha de que 
la “circularidad” (Zirkelhaftigkeit) puede ser vista como una “aporía” o 
un “peligro” de subjetividad en hermenéutica. Más allá de ser el trabajo 
de vida de Dilthey, preservó la idea de que el conocimiento alcanzó su 
clímax en el siglo de las luces; por ello es que para él es una situación 
problemática cuando el conocimiento del intérprete es guiado por cier-
tas presuposiciones, anticipaciones e intereses personales.

El círculo hermenéutico en el acercamiento de Heidegger

Intuición y visión fenomenológica

Heidegger (1993) transformó completamente el concepto clásico 
del círculo como un modelo de pensamiento, primero en 1927 cuando 

2   “Luther and his successors transferred this image, familiar from classical rhetoric to the 
process of understanding and they developed the universal principle of textual interpretation” 
(Gadamer, 1995, p. 179).

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767


Andamios122

Zsuzsanna Mariann Lengyel

introdujo su famosa discusión en el círculo hermenéutico en Ser y 
tiempo (1993, p. 32). En este punto, primeramente por la crítica de 
la fenomenología de Husserl, Heidegger fue guiado a desarrollar el 
círculo hermenéutico como una estructura frontal (Vor-struktur) de 
comprensión, o en otras palabras él habló de una estructura circular 
que ante todo resalta lo significativo de la naturaleza anticipatoria de 
la comprensión (i.e. “Entwurf” -carácter) visible, cuya circularidad es 
esencial; parte positiva de su fundamento ontológico concerniente a la 
comprensión de ‘el Ser’. En el cambio de siglo, la controversia de Paul 
Natorp y Edmund Husserl fue uno de los debates más significativos 
que surgió con la problematización del ser y la posibilidad de intuición: 
el concepto de “viewing” (Anschauung). Natorp y los Neokantianos 
rechazaron la posibilidad de intuición; en contraste, la intuición aparece 
en las investigaciones de Husserl como un recurso de conocimiento.

Con la ayuda del rechazo de la intuición, en su artículo de 1887, 
“On the Objective and Subjective Grounding of Knowledge”, Natorp 
generó una crítica contra el positivismo empírico de Ernst Mach en 
contraste con la fenomenología física. Husserl intentó apreciar el sentido 
del “positivismo” como una nueva vía. Virando contra el acercamiento 
epistemológico trascendental Neokantiano, Husserl plantea que los fe-
nomenólogos eran genuinos positivistas (die echten Positivisten) (2002, 
p. 38). Por supuesto, este positivismo no es idéntico al positivismo de 
las ciencias empíricas, limitadas a experiencias empíricas; al contrario, 
en la fenomenología es un genuino positivismo trascendental dirigido 
hacia lo positivo obtenido de las reducciones. De hecho, su escrutinio 
del problema de filosofar centrado en la cosa (die Sache selbst). Husserl, 
en Ideen I plantea que este es el “principio de todos los principios” 
(Prinzip aller Prinzipien) (2002, p. 43); la última base de la comprensión 
no es otra cosa que una “genuina intuición dadora” (originär gebende 
Anschauung), el retorno del significado de la cosa a simple aceptación” 
que la presenta a sí misma ante nosotros por la naturaleza de la intui-
ción “originalmente presente”. 

La idea no es que Husserl practique una fenomenología contra la 
lógica, pero en el centro de su investigación, en los orígenes o en el 
evento de fenomenologización pura, Husserl plantea que no hay nece-
sidad de hacer operaciones lógicas y argumentativas, pero esto debería 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767


123Andamios

Traducción

ser nuestra tarea para intuitivamente cubrir las cosas por sí mismas. Para 
Husserl, el significado “normal” del acercamiento a nuestra experiencia 
a través de la disposición natural difiere de la intuición fenomenológica; 
de cualquier forma, nosotros podemos centrar nuestra atención hacia el 
modo de experiencia a través de una disposición fenomenológica, con 
el fin de adquirir la habilidad de intuir en un sentido trascendental o de 
dejarnos guiar por las cosas mismas. 

Husserl expresó una máxima que puede ser formulada así: “¡Detrás 
de las cosas mismas!”; esto tiene un poder de liberación para los miem-
bros del Movimiento Fenomenológico, y al mismo tiempo significó de-
jar cualquier subjetivismo detrás y virar hacia los objetos. En el método 
trascendental de Husserl, su carácter fenomenológico es para ser dado 
por un método eidético que guíe a intuir y al sentido original de darse 
de las cosas mismas.

Visión fenomenológica y círculo hermenéutico

La intención fenomenológica que fue considerada como muy pro-
ductiva por Heidegger fue formulada así: “dejar que nosotros mismos 
seamos guiados por las cosas mismas” (“to let ourselves be guided by the 
things themselves”) en la comprensión; pero a diferencia de la “mirada 
fenomenológica” introducida por Husserl, Heidegger se refiere a un 
“círculo hermenéutico”. El punto problemático es que las expresiones 
“das Gegebene”, “Geben”, “es gibt” y “Gabe”, hablando hermenéuticamen-
te, tienen significados completamente diferentes que en la fenomenolo-
gía. En el trabajo de Heidegger, el darse es algo preliminarmente dado 
(Vorgegeben), algo dado (als etwas gegeben), nosotros estamos siempre 
detrás de un darse (“givenness”) puro o final.

En el punto de vista de Heidegger, la noción de Husserl de intuir los 
conflictos se relaciona con el hecho de que las cosas siempre llegan a 
ser accesibles a nosotros en forma de una vía interpretativa; todos los 
humanos comprenden la trascendencia del dar de las cosas. Nosotros 
no podemos encontrar las cosas en su “objetivo esqueletizado”, un ser 
que no ha sido pintado pero que más bien nosotros comprendemos 
como algo (etwas als etwas). Tanto así que incluso la comprensión de 
que es libre de un “tanto-cómo” -estructura que debe ser una privación 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767


Andamios124

Zsuzsanna Mariann Lengyel

de ser visto, una no comprensión en Ser y tiempo (Heidegger, 1993, § 
32 p. 148). La característica hermenéutica de la fenomenología de Hei-
degger se debe en forma equitativa al cuestionamiento fenomenológico. 
No hay descripción “pura”, todo está “contaminado”, i.e. cada descrip-
ción ya ha sido “infectada” con interpretaciones. Nuestra comprensión 
se caracteriza por una estructura circular triple: éstas son “pre-asumir”, 
“previsualizar” y “preconcebir” (“fore-having”, “fore-sight”, “fore-concep-
tion” [“Vorhabe”, “Vorsicht”, “Vorgriff”]) (Heidegger, 1993, § 32 p. 150); 
y a través de la circularidad, Heidegger claramente demuestra que una 
dimensión hermenéutica es crucial al estructurar la experiencia. Como 
Heidegger podría decir, no siempre una experiencia primaria podría 
siempre ser una forma de visión o intuición “pura”, dado que esta lleva 
una estructura de interpretación desde el comienzo; entonces la idea 
de un deseo sin prejuicios en Descartes y en Husserl es solo uno de 
muchos otros prejuicios.

 
La interpretación no es nunca menos que una presuposición de 
algo previamente dado. Cuando la … interpretación apela a algo 
que “está ahí” que es en inicio solo un “ahí”, no es nada más que 
la evidencia misma, indiscutible del prejuicio del interpretador, 
quien está necesariamente ahí en cada punto de partida de la 
interpretación como lo que ya está “postulado” como interpreta-
ción. (Heidegger, 1993, § 32 p. 150)3

 
Heidegger preguntó si debemos aceptar el fenómeno como “finalidad”, 
o al fenómeno mostrando un tipo de conexión con el carácter anticipa-
torio y prospectivo de la comprensión (con el llamado Entwurf –carác-
ter). A través del círculo hermenéutico, Heidegger sostiene que algo que 
nosotros vemos como algo “pre-dado” (“pre-given”, previamente-dado) 
es de hecho una “posición”, un “punto de vista” que ya opera como un 

3   “Interpretation is never a presuppositionless grasping of something previously given. 
When the … interpretation likes to appeal to what »is there,« what is initially »there« 
is nothing else than the self-evident, undisputed prejudice of the interpreter, which 
is necessarily there in each pint of departure of the interpretation as what is already 
»posited« with interpretation” (Heidegger, 1993, § 32 p. 150).

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767


125Andamios

Traducción

prejuicio. Aquí, el pre-darse no ha sido comprendido antes en su senti-
do original, que es un conocimiento superficial. Comprender llega a ser 
un acto de interpretación solo si nosotros también tomamos conciencia 
del ejercicio constante del autocomprender de la comprensión en sí 
misma que sólo es si en la interpretación nuestro comprender puede 
ser lo apropiado, que siempre se ha comprendido y nos es familiar. El 
‘círculo’ pertenece a la estructura de significación y simultáneamente a 
la esencia de la comprensión en sí misma como una diferencia. Gada-
mer sostiene que la profundización de la visión de Heidegger culminó 
sin mostrar la circularidad y nos hizo consientes del círculo, pero al 
mostrar que “este círculo posee un significado ontológicamente positi-
vo” (Gadamer, 1995, p. 271).

Crítica de Heidegger a los “prejuicios”: Vormeinung y el problema de 
la inconstancia del yo (Unselbständigkeit) 

Aunque el concepto de “Vormeinung” aplicado por Heidegger esencial-
mente pertenece a la estructura circular del comprender humano como 
una opinión antecesora, se asume como prioritaria o prejuicio que la 
interpretación sea previamente poseída. En Ser y tiempo tiene un senti-
do negativo o peyorativo; ocurre como un problema cuando Heidegger 
(1996) lo relaciona con la cuestión de comunidad con otros (Mitsin, 
Mitdasein) (§ 25-27). Su discusión ha explicitado el cambio hacia la 
clarificación de la relación inadecuada con el yo, “Self”, y la posibilidad 
de su falla al detenerse por sí misma. En contexto de nuestro Ser-en-el-
Mundo, la soledad (Einsamkeit) ha sido dada prioridad sobre la esfera 
pública -el hacer público algo (Öffentlichkeit) y el mundo de la mayoría 
(die Welt der VIelen)-, como la última indicación en un mundo caído 
estrechamente vinculado con la inautenticidad, hablar ocioso y el Ellos 
(Uneigentlichkeit, Gerede, das Man).

Sin embargo la soledad tiene un sentido positivo: “estar solo es un 
modo deficiente de ser-con [otros[, esto es una prueba para lo siguien-
te”, “[k]nowing”-comprender/conocer por sí mismo el crecimiento en 
conocimiento primordial siendo-con [los otros] (Heidegger, 1993, 
§120 p. 124). Pero también hay un lado negativo en el ser-con-otros, en 
el que Heidegger identificó la dictadura del Ellos (el y los Cualesquiera) 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767


Andamios126

Zsuzsanna Mariann Lengyel

y la esfera pública de los medios de comunicación instituidos en los 
que el “sujeto” del mundo cotidiano es llamado “el neutral” (el Ellos) 
y el humano Dasein que lo pierde por sí mismo.4 En esta cotidiani-
dad, Heidegger explica que “el otro puede llegar a ser uno, quien es 
dependiente y es dominado siempre que esa dominación es tácita y se 
mantiene escondida de sí mismo” (Heidegger, 1993, §26 p. 122).

Esto no significa que nosotros crecimos a través de nuestra propia 
historicidad y que nosotros nunca comenzamos a pensar el mundo a 
través de una tabula rasa. Más bien, la crítica de Heidegger se foca-
liza en cómo las pre-significaciones y prejuicios siempre han tenido 
un serio impacto en nuestra vida más allá de toda moralidad personal 
(conciencia) o también en contra de nuestra moralidad. Nuestra vida puede 
ser determinada por la dictadura de lo público en una vía que, en la 
cotidianidad, nadie es sí mismo. En el mundo impersonal del “ellos 
mismos” “Da-sein se dispersa en el ellos y podría primero encontrar el 
sí mismo” (Heidegger, 1993, §27 p. 129), e.g. las masas hablan a través 
de nosotros. El ‘cuál’ es el por qué nosotros también somos capaces de 
sentir indignación por lo que los otros hacen.

El joven Heidegger criticó la esfera pública, que es ‘su mundo’ (el-
mundo-de-ellos) desde un punto de vista lingüístico. El desarraigo del 
lenguaje (la charla ociosa y la interpretación del mundo) genera el sig-
nificado humano que relacionan un mundo que no podría haber tenido 

4   Distanciamiento, promediación y nivelación, como vías de ser de ‘ellos’ constituyen 
lo que nosotros conocemos como ‘lo público’. Lo público inicialmente controla todas 
las vías en las cuales el mundo y el Da-sein son interpretados, como algo correcto, no 
porque sea una relación eminente y primaria del ser con las ‘cosas,’ no porque esto 
tenga una transparencia apropiadamente explícita del Da-sein como su disposición, 
pero porque este no llega ‘al corazón del asunto’, porque este es insensible a cualquier 
diferencia de nivel y autenticidad. Lo público obscurece todo, y luego afirma que lo que 
se ha cubierto sobre lo que es familiar y accesible a todos” [“Distantiality, averageness, 
and levelling down, as ways of being of the they, constitute what we know as ‘publicness’. 
Publicness initially controls every way in which the world and Da-sein are interpreted, an 
it is always right, not because of an eminent and primary relation of being to ‘things,’ not 
because it has an explicitly appropriate transparency of Da-sein at its disposal, but because it 
does not get to ‘the heart of the matter’, because it is insensitive to every difference of level an 
genuineness. Publicness obscures everything, and then claims that what has been thus covered 
over is what is familiar and accessible to everybody”] (Heidegger, 1993, § 27 p. 127).

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767


127Andamios

Traducción

acceso al fenómeno y que podría guiar hacia una dictadura tácita de 
lo público, sobre las cosas y del nivel (Nivellierung) que caracteriza al 
fenómeno.

Heidegger continúa al ser escéptico de cualquier interpretación pú-
blica (öffentiche Ausgelegtheit), pero en los últimos trabajos, él considera 
que este pertenece a lo ‘técnico del mundo’ en lugar del ‘mundo de 
cualesquiera’.

El círculo hermenéutico no debe ser visto como un problema epis-
temológico, ni una prescripción metodológica, sino como puntualiza 
Gadamer “una descripción de la forma en que se logra la interpretación 
interpretativa” (Gadamer, 1993). El círculo pertenece a la estructura 
ontológica de la comprensión que llega ser una parte crucial de la onto-
logía fundamental de Heidegger; quien afirmó que en la interpretación 
no se reconoce lo que se ha comprendido, pero el desarrollo de las po-
sibilidades proyectadas previamente por la comprensión y la compren-
sión en sí misma dan luz al anticipar, al pre-asumir y al significar con 
base en juicios previos; siempre basados en algunas pre-concepciones 
prioritarias. El último objetivo no es más largo al escapar del círculo, 
ni al entrar a la vía correcta (Gadamer, 1990b, p. 271; Gadamer, 2006, 
p. 143]). La concreción del desarrollo del círculo hermenéutico desde 
la visión de Heidegger está presente en sus tres lecturas de Frankfurt 
(1936), intituladas El origen del trabajo de arte, donde se hace evidente 
la influencia de Hegel y sus lecturas sobre estética.5

En corto, no solo las opiniones, sino también las condiciones prio-
ritarias de la comprensión fueron reconstruidas en su acercamiento 
al círculo hermenéutico. La discusión de Heidegger contribuyó al 
descubrimiento de una hermenéutica ‘lógica’ desde una perspectiva 
trans-lógica; y su simultaneidad ofrece un acceso al vínculo original 
entre hermenéutica y lógica.

5   Entonces debemos moverlo en un círculo. Para entrar en este camino es la fuerza, y 
permanecer en él en la fiesta del conocimiento -asumiendo que el pensamiento es arte 
creador. No solo es el paso principal del trabajo de arte, como un paso del arte al tra-
bajo, un círculo, pero en cada paso individual nosotros nos atrevemos hacemos círculos 
dentro del círculo. (“So we must in a circle. This is neither ad hoc nor deficient. To enter upon 
this path is the strength, and to remain on it the feast of thought – assuming that thinking is a 
craft. Not only is the main step from work to art, like the step from art to work, a circle, but 
every individual step that we attempt circles within this circle”.) (Heidegger, 2002, p. 2).

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767


Andamios128

Zsuzsanna Mariann Lengyel

El círculo hermenéutico y el Problema del Prejuicio en Gadamer

En un acercamiento al diálogo con Heidegger y Gadamer se reconcep-
tualiza el círculo hermenéutico. Gadamer reconceptualiza el círculo 
hermenéutico en el capítulo de experiencia hermenéutica de su Verdad 
y método (bajo el título de “The Hermeneutical Circle and the Problem 
of Prejudices”, El Círculo Hermenéutico y el Problema de los Prejuicios), 
mientras que su objetivo fue justificar la forma de conocimiento de las 
humanidades. Heidegger todavía no había hablado de los prejuicios en 
el sentido absoluto y literal de esta palabra, pero la discusión sobre este 
relevante tema tomó la forma de una descripción del “Vormeinung”. 

Por otra parte, Gadamer reforzó las consecuencias derivadas de la 
iniciativa de Heidegger según la cual nunca hubo un absoluto cero en 
la comprensión. En la ausencia de prejuicios, nosotros no podríamos 
entender nada -prejuicios son las condiciones que hacen posible la 
comprensión y, al final, ellos demuestran ser un recurso de conoci-
miento o de verdad. En otro orden de ideas, Gadamer criticó la idea 
heideggeriana de que el único punto en el cual nuestra relación con la 
tradición se determina por lo no discutido e inconsciente, prejuicios 
prevalecientes (“Vormeinungen”) que representan el Mundo-cotidiano 
en la dictadura de lo público.

El círculo hermenéutico fue la parte central de todo el universo de 
una teoría sobre la experiencia hermenéutica explicada en una forma 
que Gadamer llamó la rehabilitación de los prejuicios. En primer lu-
gar, bosquejando la forma en que esta palabra recibió su significado 
negativo contemporáneo. El intento básico de Gadamer fue recuperar 
(wiedergewinnen) y rehabilitar otros significados productivos de los 
prejuicios que son parte de la tradición, pero este acercamiento es le-
jano de nuestra forma de pensar actual. Gadamer logró reconstruir un 
significado positivo para los prejuicios, todavía considerados como una 
corriente que se hunde en lo principal de una tradición.

Lo que está en juego en su discusión es el significado a través del 
cual nosotros somos capaces de encontrar la vía de acceso a nuestra 
historia y que generalmente es abordado por las ciencias del hombre. 
“Nuestra pregunta es cómo la hermenéutica… puede hacer justicia a 
la comprensión de la historicidad” (“Our question is how hermeneutics… 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767


129Andamios

Traducción

can do justice to the historicity of understanding”) (Gadamer, 1995, p. 
270). Además, Gadamer esbozó un dilema principal para cualquiera de 
ambos “prejuicios” (Vorurteil) y “la cosa en sí misma” (die Sache Selbst) 
debería ser validada sincrónicamente. Hay dos criterios principales: (1) 
la primera, última y constante tarea es que cada intérprete debe diri-
gir su mirada “sobre las cosas en sí mismas” y dejar que él mismo sea 
guiado por las cosas, sin embargo, (2) el intérprete siempre entiende 
basado en algunos prejuicios y, en la formulación de Gadamer, noso-
tros leemos “el texto con expectativas particulares en lo que respecta a 
cierto significado.” (Gadamer, 1995, p. 271).

Este dilema ya ha ocurrido en la Ilustración y en la modernidad, 
desde que como una solución, los prejuicios fueron desacreditados 
y completamente exiliados del universo del conocimiento (Gadamer, 
1995, pp. 275-276). La creencia básica del siglo de las luces fue que 
una ciencia genuina requiere libertad de prejuicios. Husserl también 
pensó en una dirección similar en la medida que él mantuvo en mente 
una comprensión sin ningún prejuicio en su artículo Filosofía como una 
ciencia rigurosa hacia 1910-11 (Husserl, 1965).6 Al considerar que la 
filosofía es una ciencia rigurosa, Husserl (1950) creía que el hombre 
podía ser libre de supuestos no explorados y postulados infundados 
(pp. 6, 9, 25). 

Contra Husserl, Gadamer claramente argumenta que este problema 
no fue en sí mismo una evidente posibilidad o cuestionamiento. Hubo 
también un prejuicio en la Ilustración que define su esencia: este 
prejuicio fundamental fue “el prejuicio contra el prejuicio mismo”, 
la superación de todos los prejuicios o la ausencia de prejuicios 
podría también probar ser un prejuicio; por tanto, Gadamer enfatizó 
que este es el punto en el cual el intento de criticar esta demanda 
de la Ilustración podría comenzar y revisarse “abriendo la vía hacia 
una apropiada comprensión de la finitud” la cual domina nuestra 

6   Ver Edmund Husserl, Philosophie als strenge Wissenschaft, ed. Wilhelm Szilasi (Que-
llen der Philosophie 1) (Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1965). La primera 
publicación de 1965 y los detalles de su análisis con epílogo del volumen intitulado 
Filosofía como una ciencia rigurosa (Philosophy as a Rigorous Science) está conectado al 
nombre de Wilhelm Szilasi. Este volumen ha sido una de las ediciones más disponibles 
de los trabajos de Husserl y por lo tanto muchos han citado así.

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767


Andamios130

Zsuzsanna Mariann Lengyel

humanidad y nuestra conciencia histórica, desde “el reconocimiento 
de que toda comprensión inevitablemente involucra algunos prejuicios 
dan al problema hermenéutico su verdadero impulso” (Gadamer, 
1990b, p. 274).7

Sin rehabilitar los prejuicios, Gadamer va tan lejos como para decir 
que nosotros podríamos ignorar el acceso de nuestra historia y la posi-
bilidad de conocimiento en humanidades. El término “prejuicio” en sí 
mismo es una expresión neutral que podría tener un valor dual, positi-
vo y negativo; incluso en la Ilustración esta palabra ya había adquirido 
una connotación negativa. Basada en sus fuentes, la Ilustración hace 
una distinción entre los dos tipos de prejuicios: entre (1) el prejuicio 
debido a la autoridad humana (el prejuicio de parcialidad) y (2) el de-
bido a excesos, modificando ampliamente el alcance de los prejuicios, 
esto fue restringido a la ausencia de un fundamento. Al hacerlo, algo 
cuenta como un prejuicio solo si este no tiene fundamento en las cosas 
mismas -i.e., si este es infundado, un juicio realizado en la ausencia de 
consideración apropiada de la cosa por asumirse acrítica. Un requeri-
miento global en ese tiempo fue que todo tenía que haberse decidido 
antes por un tribunal de la razón, que era el único recurso de legiti-
mación. El hecho de que un juicio infundado podría haber sido visto 
como una falacia o error fue problemático; el sentido negativo que im-
plicaban los prejuicios hacía que estos fuesen pensados como juicios 
falsos de origen, la posibilidad de que un juicio infundado pudiera 
también ser verdad no era tomada en consideración. Sin embargo, la 
fluctuación podría ser experimentada en muchos países -mientras la 
Ilustración en Inglaterra y Francia militaban por una libertad completa 
de prejuicios, la Ilustración germana reconoce que nosotros hemos 
sido educados con “prejuicios verdaderos” (Gadamer, 1995, p. 277), 
influenciados por la actividad reformista de Lutero. Una justificación 
del conocimiento a través de la razón no puede ser lograda a su perfec-
ción. Hay más cosas que nosotros tenemos que aceptar más bien que 
revisar o descartar con el fin de vivir nuestra vida diaria. “Ese es el por 
qué” (That is why) escribe Gadamer –“los prejuicios de los individuos, más 
lejos que sus juicios, constituyen la realidad histórica de su ser (the preju-

7   Cf. Gadamer, 1990, pp. 280-281; Cf. Gadamer, 1993, p. 277.

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767


131Andamios

Traducción

dices of the individual, far more tan his judgments, constitute the historical 
reality of his being)” (Gadamer, 1995, p. 281). 

La palabra “prejuicio” proviene del sustantivo latino praejudicium. 
En el proceso judicial el praejudicium simplemente significaba un pre-
juicio como un veredicto legal provisional (Vorentscheidung) antes de 
que el veredicto final fuera alcanzado. La principal entrada de Gadamer 
es que al lado de todas las consecuencias negativas, esto también po-
dría recibir un significado positivo, en la medida en que hay prejuicios 
legítimos (prejuges legitimes). En el interés de descubrir un significado 
productivo de los prejuicios, Gadamer separa lo que ha emergido en 
uno, dentro del otro, durante la Ilustración: él hace una distinción entre 
el pensamiento dogmático y el prejuicio mismo (Cf. Gadamer, 1995, pp. 
274 y 277 f.). De hecho, criticar los prejuicios es criticar los compro-
misos dogmáticos, esto es tal vez la razón porque los prejuicios tienen 
un sentido negativo. En este argumento contra la metafísica dogmáti-
ca, Kant habla de la máxima Sapere aude! “Atreverse a usar su propia 
razón” (¡Atreverse a saber!) mientras se involucra en una seria crítica 
al “Schwärmerei” como forma de deseos evocados por la mente -ilusio-
nes- (entusiasmo).8 En un sentido más amplio, la “iluminación” bíblica 
critica también tuvo su lucha contra las afirmaciones dogmáticas de 
la Biblia. En su artículo de 1986 intitulado Razón y Práctica Filosófi-
ca, la tesis de Gadamer fue que el dogmatismo no es simplemente el 
objetivo del contenido -e.g. la creencia dogmáticamente en algo-, sino 
una actitud hacia un ‘algo’ (un tipo de tratamiento a las preguntas). 
Una forma antidogmática para la discusión de las preguntas es debatir 
continuamente, o incluso buscar la época accesible para la discusión. 
La idea es nunca aceptar algo como un dogma, dado que de hacerse 
un dogma se excluye cualquier posibilidad de discutirlo. Gadamer no 
considera la crítica romántica a la iluminación/ilustración como una 
solución, dado que esta también compartió algunas pre-suposiciones 
de la Ilustración, tan solo invirtiendo su valor pero adoptando el mismo 
esquema; de forma que para él el Romanticismo “por sí mismo termina 

8   Esta es una actitud metafísica en la cual se tiende a trasgredir las leyes de la razón 
pura y sus propios límites.

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767


Andamios132

Zsuzsanna Mariann Lengyel

la Ilustración” mientras “este evoluciona como ciencia histórica” (Gada-
mer, 1995, p. 280).

Dilthey y la Escuela Histórica son caracterizadas por el historicismo, 
en el que el pasado es considerado como algo “históricamente” com-
prensible. Gadamer vio esa relación con el pasado, no como el caso 
normal de comprensión que ve al otro (el pasado, el texto y el mundo 
entero), sino como una unidad semejante. Más bien, la comprensión 
histórica es similar a la situación de los exámenes, de interrogatorios 
legales o de terapias, i.e. casos asimétricos. En historicismo, Gadamer 
critica el ansia por la objetividad pura. Uno no puede ser un extra-
ño, que solo pareciera mirar desde afuera el reflejo de la historia del 
mundo a partir de una superposición; por eso el requerimiento de 
imprejuiciabilidad o del descrédito de todos los prejuicios, solo marcan 
que nosotros somos todavía inconscientes de nuestra finitud. Prejuicios 
que pertenecen a la estructura histórica de la comprensión, por lo tanto 
toda comprensión debe tener en cuenta sus propios prejuicios. 

El núcleo del problema no está representado por los prejuicios que 
nosotros tenemos, pero “el paquete de nuestros prejuicios no-reconoci-
dos es el que nos hacen sordos a los que nos hablan en la tradición”. Los 
prejuicios escondidos son los que ciertamente nos dominan desde atrás 
de escena, de forma que todos las entendimientos pueden ser guiados 
por ellos pero sin que se realicen cambios en ninguna medida. Inclu-
so los prejuicios escondidos nos impiden de dejarnos guiar nosotros 
mismos “por la cosa en sí misma”. En contraste, siendo conscientes de 
que los prejuicios pueden ofrecernos un camino abierto a la “cosa” y a 
sensibilizarnos hacia la alteridad del texto a través de un entrenamiento 
hermenéutico consciente (ein hermeneutisch geschultes Bewußtsein) (Ga-
damer, 1995, p. 273). Gadamer usa la inversión de la lógica entre la 
pregunta y la respuesta para explicar la esencia de la comprensión histó-
rica, el carácter del evento; en este sentido Gadamer está comprometido 
con el pensar finito. 

Comprender una tradición es comprender la pregunta que ella res-
ponde. En un sentido Gadameriano, un entrenamiento hermenéutico 
consciente podría ser circunscrito por su relación con los prejuicios,  
esta comprensión se referirá no solo a formar sus propias anticipaciones 
pero con llegar a estar consciente de ellas para verificarlas. El círculo 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767


133Andamios

Traducción

hermenéutico no puede existir sin (1) “sensibilidad” (Empfänglichkeit) 
o “buena voluntad hermenéutica” (“hermeneutical goodwill”) y (2) la 
“pre-concepción de completud” (“fore-conception of completeness”, 
Vorgriff der Vollkommenheit), la cual describe dos lados de lo mismo: la 
experiencia de otredad concreta que incluye la entrada a la hermenéu-
tica. “Cada encuentro con una tradición… involucra la experiencia de 
una tensión entre el texto y el presente. La tarea hermenéutica consiste 
en no cubrir esta tensión intentando una ingenua asimilación de ambos 
sino de sacarla -reducir la tensión- conscientemente” (Gadamer, 1995, 
p. 311).9

El lugar real de las experiencias hermenéuticas es dentro de la otre-
dad que opera contra nuestras expectativas, tanto en sentido positivo 
como en el negativo. El encuentro con la tradición implica que algo 
se direcciona hacia nosotros, llamando por su comprensión pero esto 
es posible solo cuando nuestros propios prejuicios son propiamente 
traídos al juego y cuando estos son puestos en riesgo y provocación. El 
encuentro con un documento histórico, de una cultura extranjera y en 
su lengua, un sueño querido, o un encuentro con el otro puede proveer 
de esta provocación. La característica de esta prueba miente en el pro-
ceso de cuestionamiento. Solo en el proceso en que nosotros podemos 
“distinguir [1] el verdadero prejuicio, por el cual nosotros entendemos, 
de [2] los falsos, por el cual nosotros entendemos mal” (Gadamer, 1995, 
p. 304).10 Todo entendimiento continuamente forma pre-proyecciones 
(Vorentwurf), pero esto es solo anticipatorio en la naturaleza si esta llega 
a ser confirmada por las “cosas”, de otra forma “la/él única “objetividad” 
aquí es la confirmación de una pre-significación en su ser que está 
siendo trabajado” (Gadamer, 1995, p. 272).11 Para Gadamer es crucial 
que el círculo hermenéutico de comprensión se expanda en círculos 
concéntricos (in konzentrischen Kreisen) (Gadamer, 1995, p. 57), cons-

9    “Every encounter with tradition… involves the experience of a tension between the text 
and the present. The hermeneutic task consists in not covering up this tension by attempting 
a naive assimilation of the two but in consciously bringing it out” (Gadamer, 1995, p. 311).
10   “distinguish [1] the true prejudices, by which we understand, from [2] the false ones, 
by which we misunderstand”) (Gadamer, 1995, p. 304).
11   “[t]he only “objectivity” here is the confirmation of a fore-meaning in its being wor-
ked out”) (Gadamer, 1995, p. 272).

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767


Andamios134

Zsuzsanna Mariann Lengyel

tantemente ensanchando la unidad de comprensión de significados. En 
el círculo hermenéutico, Gadamer nos permite visualizar la unidad de 
significación en términos de una realidad; en contraste, ya no es posible 
afirmar el postulado del punto de vista absoluto de Hegel sobre el fin de 
la historia, porque “la idea de una razón absoluta no es una posibilidad 
para la humanidad histórica” (Gadamer, 1995, p. 280).12

Estos argumentos y consecuencias desarrollados por Gadamer en el 
análisis del círculo en su Verdad y Método generaron un famoso debate 
entre Habermas y Gadamer durante las décadas de 1960s y 1970s, pero 
esta disputa podría ser el asunto de una futura investigación.

Conclusión: sobre la relación entre hermenéutica y lógica

Georg Misch (1878-1965) y Hans Lipps (1889-1941) desarrollaron 
la interrelación de la lógica con la hermenéutica en la forma de una 
“hermenéutica lógica” (hermeneutische Lofik); trabajos considerados 
como fundamentales por Gadamer (Gadamer, 1990, p. 188); el libro de 
Misch (1994) se intitula Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Philo-
sophie des Lebens, y el de Lipps (1976) es de 1938 y es Untersuchungen 
zu einer hermeneutischen Lofik; de este último, Otto Friedrich Bollnow 
(1983) escribió una significativa crítica interpretativa. 

En las décadas de 1960s y 1970s, después de la publicación de 
Verdad y Método, su historia de efecto como es conocida, tuvo lugar 
una discusión más amplia sobre la controversia de hermenéutica y 
lógica desplegada entre Gadamer, Habermas y más tarde la Escuela 
de Frankfurt (Karl Otto Apel, Rüdiger Bubner, Hans Joachim Giegel y 
Claus Bormann). El objetivo fue si el acercamiento de la hermenéutica 
debía hacerse al estilo de la vieja perspectiva tradicional de la lógica, o 
si había una “nueva” forma de lógica dentro de la hermenéutica, una 
“lógica” hermenéutica más allá de toda controversia. Este debate está 
abierto todavía al día de hoy, pero especialmente sustentado en los 
trabajos tempranos de Heidegger. Gadamer fue capaz de fortalecer el 
pensamiento de este tema y de incrementar su productividad a través 

12   “Wenn das zutrifft, dan ist die Idee einer absoluten Vernunft überhaupt keine Möflichkeit 
des geschichtlichen Menschentums” (Gadamer, 1990, p. 280).

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767


135Andamios

Traducción

del círculo hermenéutico y el problema del prejuicio. 
Su acercamiento fue hacia el moderno problema del método entre 

las ciencias naturales y humanas, y hacia el debate fundacional (Grund-
lagenstreite and Letztbegründungsansprüche) del siglo XX. Heidegger dejó 
abierta la posibilidad de una nueva lógica. Sin embargo, en lugar de la 
lógica, Gadamer reforzó el significado de la tradición retórica en her-
menéutica y, comenzando desde la guía de conceptos del humanismo 
dio luz a la prioridad de “Bildung” (formación, imagen formativa) y la 
importancia de la humanidad (trazada desde Hegel y Herder). Natu-
ralmente, desde el clásico punto de vista gadameriano (dentro de la 
hermenéutica), la lógica formal es todavía válida, pero la universalidad 
de la hermenéutica ya no depende de ello. 

Bibliografía consultada

Aristóteles (1989). Prior Analytics. Cambridge: Hackett Publishing Co.
Aristóteles (1962). Las categorías en interpretació. en Prior Analytics, 

libro II 16. Londres/Cambridge: Williem Heinemann Ltd. – 
Harvard University Press. 

Boeckh, A. (1966). Encyklopädie und Methodologie der philologischen 
Wissenschaften. Darmstadt: Hermeneutische Cirkel. 

Bollnow, O.F. (1983). Studien zur Hermeneutik. Bd.2: Zur hermeneutis-
chen Logik von Georg Misch und Hans Lipps. Freiburg/München: 
Karl Alber Verlag.

Dilthey, W. (1990).  Die Entstenhung der Hermeneutik. En Die geistige 
Welt. Einleitung in die Philosophie des Lebens. 1. Hälfte (Gesam-
melte Schriften 5) Stuttgart/Göttingen: Taubner und Vanden-
hoeck & Ruprecht. 

Éxodo. En Biblia.
Gadamer, H. G. (2006). True and Method (trad. y rev. Joel Weisheimeier 

y Donald G. Marshall). Londres, NY: Continuum.
Gadamer, H. G. (1995), Gesammelte Werke 1-10. Tübingen: J.C. Mohr 

(Paul Siebek).
Gadamer, H. G. (1993). Vom Zirkel der Verstehen. En Gesammelte Wer-

ke 2. Hermenutik II. Tübingen: J.C. Mohr (Paul Siebek).
Gadamer, G. H. (1990). Hermeneutik im Rückblick. Tübingen: J.C. Mohr 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767


Andamios136

Zsuzsanna Mariann Lengyel

(Paul Siebeck).
Gadamer, H. G. (1990b). Gesammelte Werke 1: Hermeneutik I. Wahrheit 

und Methode. Tübingen: J.C. Mohr (Paul Siebeck)
Heidegger, M. (2002). The Origin of the Work of Aer (1935-36). En 

Off the Beaten Track. Cambridge: Cambridge University Press.
Heidegger, M. (1996). Ser y tiempo. Nueva York: New York Press.
Heidegger, M. (1993). Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer.
Husserl, E. (2002). Ideen zu einer reinen Phänomenologie und Phäno-

menologischen Philosophie. I. Allgemeine Einfügrung in die reine 
Phänomenologie. Tübingen: Niemeyer.

Husserl, E. (1965). Philosophie als strenge Wissenschaft. Frankfurt am 
Main: Vittorio Klostermann.

Husserl, E. (1950). Hua 1: Cartesianische Meditationen und Pariser Vor-
träge. Den Haag: Nijhoff, Husserliana, Bd. I.

Lipps, H. (1976). Werke II: Untersuchungen zu einer hermeneutischen Lo-
gik. Frankfurt am Main: Vittorio Kostermann.

Mish, G. (1994). Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie 
des Lebens. Göttinger Vorlesunger über Lofik und Einleitung in die 
Theorie des Wissens. Freiburg/München: Karl Alber Verlag.

Schleiermacher, F. (1977). Hermeneutik und Kritik. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp Verlag.

 
DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

Volumen 17, número 43, mayo-agosto, 2020, pp. 117-136

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767
http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767



