DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

CIRCULO HERMENEUTICO EN COMPRENSION: SOBRE UN
VINCULO ORIGINAL ENTRE HERMENEUTICA Y LOGICA EN EL
DIALOGO HEIDEGGER—(GADAMER™

Zsuzsanna Mariann Lengyel**
Traduccion:
B. Isela Petia Peldez***

ResuMeN. El Circulo hermenéutico es fundamental, pero también
es una de las doctrinas contenciosas con una larga tradicion en
la historia de la hermenéutica. En lo que sigue, el proposito de
mi contribucion es reconsiderar el dialogo Heidegger-Gadamer
en el circulo (Zirkel Zirkelhaftigkeit), con un énfasis en cémo
ellos arrojan nueva luz en el problema completo.

PaLaBRAS cravE. Circulo, prejuicios, humanismo, hermenéutica,
logica, retérica, Gadamer, Heidegger.

HERMENEUTICAL CIRCLE IN UNDERSTANDING ON AN ORIGINAL
LINK BETWEEN HERMENEUTICS AND LOGIC IN THE HEIDEGGER
— (GADAMER DIALOGUE

* Andamios publica esta version en espafiol con la autorizacion de Co. of Philobiblon:
Transylvanian Journal of Multidisciplinary Research in Humanities, propiedad de
Lucian Blaga Central University Library. donde se publicé por primera vez en 2018
con el numero identificador: DOI: 10.26424/philobib.2018.23.1.05°

** Trabajo sustentado en la investigacion del proyecto PD121045 de NKFI-OTKA.
Presentado en la Conferencia Anual de la Sociedad de Hermenéutica y Ciencia (ISHS)
en Baden Austria (agosto 22-24, 2017), organizada por la Universidad de Viena,
La Universidad Médica de Viena, la Universidad Corvinus y la Universidad Eotvos
Lorand. La investigadora se encuentra adscrita a la Universidad Eotvos Lorand,
Budapest. Correo electronico: lengyelzsm@gmail.com

*** Profesora de asignatura en la Universidad Auténoma de la Ciudad de México,
Meéxico; y en el Centro ADM, México. Correo electronico: isela.pena@uacm.edu.mx

beatapegna@gmail.com

Volumen 17, ntimero 43, mayo-agosto, 2020, pp. 117-136 Andamios 117


http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767
mailto:lengyelzsm@gmail.com
mailto:isela.pena@uacm.edu.mx
mailto:beatapegna@gmail.com

118

ZSUZSANNA MARIANN LENGYEL

AssTrRACT. The hermeneutical circle is one of the most fundamen-
tal but up to now contentious doctrines with a long tradition in
the history of hermeneutics. In what follows, the purpose of my
contribution is to reconsider the Heidegger-Gadamer dialogue
on the circle (Zirkel, Zirkelhaftigkeit), with an emphasis on how
they shed new light on the whole issue.

Key worps. Circle, prejudices, humanism, hermeneutics, logic,
rhetoric, Gadamer, Heidegger.

INTRODUCCION

En el caso de Heidegger y Gadamer el problema del circulo hermenéutico
(en otras palabras: la idea completa de la estructura circular de inter-
pretacion) se presenta en la cercana interrelacion entre comprension y
prejuicios, es decir sobre la idea que los procesos enteros de compren-
sién incluyen ciertas expectativas preliminares. Yo argumentaré que su
dialogo en el circulo condujo al descubrimiento de un vinculo original
entre hermenéutica y logica. (I) Primero que nada, yo haré una breve
presentacion del trasfondo conceptual arraigado en la Antigiiedad del
circulo, cuya critica condujo a los dos diferentes relatos hermenéuticos
en torno a él. (II-1II) Luego entonces trataré de exponer la via en que
Heidegger transformo el concepto clasico del circulo como un modo
de pensamiento, primero en 1927 cuando ¢l introdujo su famosa dis-
cusion del circulo hermenéutico en Ser y tiempo (Heidegger, 1996, §
32, 8§ 23, § 2). Después, analizaré la via en que, en didlogo con Hei-
degger, Gadamer re-conceptualiza el punto de partida en el capitulo
de la experiencia hermenéutica en su Verdad y método (intitulada “El
Circulo Hermenéutico y el problema de los Prejuicios”) con el objetivo
de justificar el modelo de conocimiento aplicado por las humanidades.

LOS ORIGENES DEL CIRCULO Y LA HISTORIA DE LA HERMENEUTICA

El circulo como un problema epistemoldgico

Heidegger y Gadamer se distanciaron de la circularidad, cuya emer-
gencia podria ser trazada hasta la tradicion logica, especialmente en la

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767



http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

TRrRADUCCION

logica de Aristoteles y su teoria del antiguo silogismo. El circulo implica
la presencia de una falla en nuestro pensamiento o un significar erro-
neo de argumentacion formal (Aristoteles, 1989, pp. 90-91; Aristoteles,
1962, pp. 485, 487, 489). En la logica clasica, el circulo es solo usado
en un sentido negativo, como un circulo vicioso; esto significa un razo-
namiento circular (o razonamiento en un circulo) (Heidegger, 1996,
p. 6), que ocurre en una argumentacion formal o en la definicion del
concepto. Esto es también conocido como pensamiento paradéjico. A
partir de esto, el circulo debe ser evitado porque viola las leyes de la
logica. Petitio principii es una de las formas del razonamiento circular
que podria ser traducido como “pidiendo la pregunta” o “asumiendo el
punto inicial”. El significado dado por Aristételes se vincula con el tipo
de argumento dialéctico discutido en el Libro II de sus Temas, donde
reside el falso razonamiento en el hecho de que el punto original ya
habia sido construido en la conclusion deseada. El argumento usa el
fundamento basico por si mismo para verificarlo; o en forma inversa,
al argumentar se excluye del argumento aquello que se quiere refutar.
El término “idem per idem” también refiere un proceso similar, el cual
es cierto tipo de tautologia de la Biblia. Esto significa que nosotros
intentamos verificar lo mismo desde lo mismo’, entonces nosotros no
anadimos nuevos componentes en consideracion de la cosa. Esta forma
“logica” o modismo aparece en la revelacion del Nombre de Dios en el
libro del Exodo, cuando Dios dice “Yo seré lo que yo soy” [Ex. 3:14,
33:19].

El concepto logico del circulo puede también ser encontrado en
la moderna teoria de ciencia, sin embargo, esto también existe como
una metafora metafisica; en un sentido mas amplio como un circulo
vicioso y diabolico que aparece en el Ars poetica de Horacio. Horacio
fue el primero en describir la decepcionante situacion en la cual una
serie de eventos pueden llegar a ser circunstancias negativas para el
estado existencial o causar que la condicion empeore progresivamente.
Cada recurrencia de los problemas refuerza la situacion previa, que es
cuando los problemas regresan acumulativamente dentro de la misma
logica. Esta conexion fatal entre causa y efecto -donde cada resultado
incrementa la fuerza de la efectividad de la causalidad-, que también
se manifiesta en los campos de la filosofia, la teologia, las matematicas,
la economia y, al final pero no menos importante, la patologia médica.

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

119


http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

120

ZSUZSANNA MARIANN LENGYEL

Consecuentemente, es importante notar que Kant gener6 un acer-
camiento positivo de esta logica, usando el circulo sin oposiciones an-
tindmicas de la Critica de la Razon Pura; de este modo, él casi anticipo
la solucion de los problemas planteados por Heidegger y Gadamer. En
el capitulo Antinomias, Kant descubrio las contradicciones en ‘nuestra
razén pura’, contradicciones en las que concordaba desde la naturale-
za humana de la razon. En el capitulo Doctrina Dialéctica concerniente
al dominio tradicional de la metaphysica specialis (ideas psicoldgica,
cosmologica y teologica), él revela las ilusiones trascendentales a través
de las cuales nosotros nos permitimos diversificar el uso experimental
de la razon. Esas ilusiones nos dan esperanza de que nosotros pode-
mos expandir el alcance de nuestra razon pura, mas alla de los limites
de todas las experiencias posibles.

Este tipo de circularidad en ambas ilusiones antinémicas y tras-
cendentales involucra a la 16gica moviéndose en un circulo o en una
circularidad logica. Sin embargo, desde el punto de vista de Kant, este
tipo de circularidad no es una logica falaz, ni carencia de logica; sino
inherente a la naturaleza de nuestra razéon humana finita, y puede
ser descrita como un estado natural de la razon. El sistema de pensa-
miento en el circulo hermenéutico de Heidegger se desarrolla desde
la critica de la tradicion logica y su radicalizacion.

El circulo en la tradicion humanistica

En contraste con Heidegger, Gadamer esta determinado por otra direc-
cion: la retdrica clasica antigua, la cual también ha conocido un tipo de
circularidad -esta ha sido simplemente considerada como una regla (die
Regel) (1993, p. 57)" aplicada en la relacion entre el todo y sus partes,
dado que los retéricos compararon el discurso perfecto con un cuerpo
organico (a partir de la relacién entre cabeza y extremidades [“mit...
dem Verhaltnis von Haupt und Gliedern”]) (Gadamer, 1995, p. 179). En

1 “Die hermeneutische Regel, dafS man das Ganze aus dem Einzelnen und das Ein-
zelne aus dem Ganzen verstehen musse, stammt aus der antiken Rhetorik” (La regla
hermenéutica que nosotros debemos entender el todo, desde la individualidad y la
individualidad desde el tallo completo de la retérica antigua”) (Gadamer, 1993, p. 57).

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767



http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

TRrRADUCCION

este punto, la tradicion humanistica antigua fue combinada con el nue-
vo esfuerzo de la Reforma. “Lutero y sus sucesores transfirieron esta
imagen, familiar de la retorica clasica al procesos de comprension y
ellos desarrollaron el principio universal de la interpretacion textual™
(Gadamer, 1995, p. 179).

En los limites de este acercamiento, el circulo tiene un sentido filolo-
gico que refiere a un tipo de escritura de la comprension de textos como
una unidad (composicion, coherencia) creada entre el todo (universum)
y las partes (regiones). La misma regla debe haber sido aplicada en la
Biblia y en los textos clasicos, ya que las partes de un texto pueden
ser entendidas dentro del todo y viceversa: el todo con sus partes. El
filologo aleman clasico August Boeckh (1966) uso el término aleman
“hermeneutische Cirkel” en sus lecturas intituladas “Enziklopddie und
Methodologie der philologischen Wissenschaften” en 1809 (pp. 102, 109,
125,131, 139, 140, 142). Sin embargo Schleiermacher (1977) formulo
tematicamente el principio metodolégico del circulo que rebaso la inte-
raccion circular de la comprension del todo y las partes. Dilthey (1990)
por su parte también participé en la disputa sobre el circulo (p. 338),
desarrollando una parte integrativa de los debates hermenéuticos del
siglo XIX, en los que él enfatizd particularmente su sospecha de que
la “circularidad” (Zirkelhaftigkeit) puede ser vista como una “aporia” o
un “peligro” de subjetividad en hermenéutica. Mas alla de ser el trabajo
de vida de Dilthey, preservo la idea de que el conocimiento alcanzé su
climax en el siglo de las luces; por ello es que para él es una situacion
problematica cuando el conocimiento del intérprete es guiado por cier-
tas presuposiciones, anticipaciones e intereses personales.

EL CIRCULO HERMENEUTICO EN EL ACERCAMIENTO DE HEIDEGGER
Intuicion y vision fenomenologica

Heidegger (1993) transformé completamente el concepto clasico
del circulo como un modelo de pensamiento, primero en 1927 cuando

2 “Luther and his successors transferred this image, familiar from classical rhetoric to the
process of understanding and they developed the universal principle of textual interpretation”
(Gadamer, 1995, p. 179).

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

121


http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

122

ZSUZSANNA MARIANN LENGYEL

introdujo su famosa discusion en el circulo hermenéutico en Ser y
tiempo (1993, p. 32). En este punto, primeramente por la critica de
la fenomenologia de Husserl, Heidegger fue guiado a desarrollar el
circulo hermenéutico como una estructura frontal (Vor-struktur) de
comprension, o en otras palabras él hablo de una estructura circular
que ante todo resalta lo significativo de la naturaleza anticipatoria de
la comprension (ie. “Entwurf’ -caracter) visible, cuya circularidad es
esencial; parte positiva de su fundamento ontolégico concerniente a la
comprension de ‘el Ser’. En el cambio de siglo, la controversia de Paul
Natorp y Edmund Husserl fue uno de los debates mas significativos
que surgio con la problematizacion del ser y la posibilidad de intuicion:
el concepto de “viewing” (Anschauung). Natorp y los Neokantianos
rechazaron la posibilidad de intuicion; en contraste, la intuicion aparece
en las investigaciones de Husserl como un recurso de conocimiento.

Con la ayuda del rechazo de la intuicion, en su articulo de 1887,
“On the Objective and Subjective Grounding of Knowledge”, Natorp
gener6 una critica contra el positivismo empirico de Ernst Mach en
contraste con la fenomenologia fisica. Husserl intent6 apreciar el sentido
del “positivismo” como una nueva via. Virando contra el acercamiento
epistemologico trascendental Neokantiano, Husserl plantea que los fe-
nomenologos eran genuinos positivistas (die echten Positivisten) (2002,
p. 38). Por supuesto, este positivismo no es idéntico al positivismo de
las ciencias empiricas, limitadas a experiencias empiricas; al contrario,
en la fenomenologia es un genuino positivismo trascendental dirigido
hacia lo positivo obtenido de las reducciones. De hecho, su escrutinio
del problema de filosofar centrado en la cosa (die Sache selbst). Husserl,
en Ideen I plantea que este es el “principio de todos los principios”
(Prinzip aller Prinzipien) (2002, p. 43); la ultima base de la comprension
no es otra cosa que una “genuina intuicién dadora” (origindr gebende
Anschauung), el retorno del significado de la cosa a simple aceptacion”
que la presenta a si misma ante nosotros por la naturaleza de la intui-
cion “originalmente presente”.

La idea no es que Husserl practique una fenomenologia contra la
logica, pero en el centro de su investigacion, en los origenes o en el
evento de fenomenologizacion pura, Husserl plantea que no hay nece-
sidad de hacer operaciones logicas y argumentativas, pero esto deberia

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767



http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

TRrRADUCCION

ser nuestra tarea para intuitivamente cubrir las cosas por si mismas. Para
Husserl, el significado “normal” del acercamiento a nuestra experiencia
a través de la disposicion natural difiere de la intuicion fenomenologica;
de cualquier forma, nosotros podemos centrar nuestra atencion hacia el
modo de experiencia a través de una disposicion fenomenoldgica, con
el fin de adquirir la habilidad de intuir en un sentido trascendental o de
dejarnos guiar por las cosas mismas.

Husserl expres6 una maxima que puede ser formulada asi: “jDetras
de las cosas mismas!”; esto tiene un poder de liberacion para los miem-
bros del Movimiento Fenomenologico, y al mismo tiempo significo de-
jar cualquier subjetivismo detras y virar hacia los objetos. En el método
trascendental de Husserl, su caracter fenomenolégico es para ser dado
por un método eidético que guie a intuir y al sentido original de darse
de las cosas mismas.

Vision fenomenoldgica y circulo hermenéutico

La intencion fenomenolégica que fue considerada como muy pro-
ductiva por Heidegger fue formulada asi: “dejar que nosotros mismos
seamos guiados por las cosas mismas” (“to let ourselves be guided by the
things themselves”) en la comprension; pero a diferencia de la “mirada
fenomenolégica” introducida por Husserl, Heidegger se refiere a un
“circulo hermenéutico”. El punto problematico es que las expresiones
“das Gegebene”, “Geben”, “es gibt” y “Gabe”, hablando hermenéuticamen-
te, tienen significados completamente diferentes que en la fenomenolo-
gia. En el trabajo de Heidegger, el darse es algo preliminarmente dado
(Vorgegeben), algo dado (als etwas gegeben), nosotros estamos siempre
detras de un darse (“givenness”) puro o final.

En el punto de vista de Heidegger, la nocion de Husserl de intuir los
conflictos se relaciona con el hecho de que las cosas siempre llegan a
ser accesibles a nosotros en forma de una via interpretativa; todos los
humanos comprenden la trascendencia del dar de las cosas. Nosotros
no podemos encontrar las cosas en su “objetivo esqueletizado”, un ser
que no ha sido pintado pero que mas bien nosotros comprendemos
como algo (etwas als etwas). Tanto asi que incluso la comprension de
que es libre de un “tanto-como” -estructura que debe ser una privacion

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

123


http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

124

ZSUZSANNA MARIANN LENGYEL

de ser visto, una no comprension en Ser y tiempo (Heidegger, 1993, §
32 p. 148). La caracteristica hermenéutica de la fenomenologia de Hei-
degger se debe en forma equitativa al cuestionamiento fenomenologico.
No hay descripcion “pura”, todo esta “contaminado”, i.e. cada descrip-
cion ya ha sido “infectada” con interpretaciones. Nuestra comprension
se caracteriza por una estructura circular triple: éstas son “pre-asumir”,
“previsualizar” y “preconcebir” (“fore-having”, “fore-sight”, “fore-concep-
tion” [“Vorhabe”, “Vorsicht”, “Vorgriff’]) (Heidegger, 1993, § 32 p. 150);
y a través de la circularidad, Heidegger claramente demuestra que una
dimension hermenéutica es crucial al estructurar la experiencia. Como
Heidegger podria decir, no siempre una experiencia primaria podria
siempre ser una forma de vision o intuicion “pura”, dado que esta lleva
una estructura de interpretacion desde el comienzo; entonces la idea
de un deseo sin prejuicios en Descartes y en Husserl es solo uno de
muchos otros prejuicios.

La interpretacion no es nunca menos que una presuposicion de
algo previamente dado. Cuando la ... interpretacion apela a algo
que “esta ahi” que es en inicio solo un “ahi”, no es nada mas que
la evidencia misma, indiscutible del prejuicio del interpretador,
quien esta necesariamente ahi en cada punto de partida de la
interpretacion como lo que ya esta “postulado” como interpreta-
cion. (Heidegger, 1993, § 32 p. 150)°

Heidegger pregunté si debemos aceptar el fenomeno como “finalidad”,
o al fenémeno mostrando un tipo de conexién con el caracter anticipa-
torio y prospectivo de la comprension (con el llamado Entwurf —carac-
ter). A través del circulo hermenéutico, Heidegger sostiene que algo que
nosotros vemos como algo “pre-dado” (“pre-given”, previamente-dado)
es de hecho una “posicion”, un “punto de vista” que ya opera como un

3 “Interpretation is never a presuppositionless grasping of something previously given.
When the ... interpretation likes to appeal to what »is there,« what is initially »there«
is nothing else than the self-evident, undisputed prejudice of the interpreter, which
is necessarily there in each pint of departure of the interpretation as what is already
»posited« with interpretation” (Heidegger, 1993, § 32 p. 150).

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767



http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

TRrRADUCCION

prejuicio. Aqui, el pre-darse no ha sido comprendido antes en su senti-
do original, que es un conocimiento superficial. Comprender llega a ser
un acto de interpretacion solo si nosotros también tomamos conciencia
del ejercicio constante del autocomprender de la comprension en si
misma que solo es si en la interpretacion nuestro comprender puede
ser lo apropiado, que siempre se ha comprendido y nos es familiar. El
‘circulo’ pertenece a la estructura de significacion y simultaneamente a
la esencia de la comprension en si misma como una diferencia. Gada-
mer sostiene que la profundizacion de la vision de Heidegger culmind
sin mostrar la circularidad y nos hizo consientes del circulo, pero al
mostrar que “este circulo posee un significado ontologicamente positi-
vo” (Gadamer, 1995, p. 271).

CRiTICA DE HEIDEGGER A LOS “PREJUICIOS”: VORMEINUNG Y EL PROBLEMA DE
LA INCONSTANCIA DEL YO (UNSELBSTANDIGKEIT)

Aunque el concepto de “Vormeinung” aplicado por Heidegger esencial-
mente pertenece a la estructura circular del comprender humano como
una opinién antecesora, se asume como prioritaria o prejuicio que la
interpretacion sea previamente poseida. En Ser y tiempo tiene un senti-
do negativo o peyorativo; ocurre como un problema cuando Heidegger
(1996) lo relaciona con la cuestion de comunidad con otros (Mitsin,
Mitdasein) (§ 25-27). Su discusion ha explicitado el cambio hacia la
clarificacion de la relacion inadecuada con el yo, “Self”, y la posibilidad
de su falla al detenerse por si misma. En contexto de nuestro Ser-en-el-
Mundo, la soledad (Einsamkeit) ha sido dada prioridad sobre la esfera
publica -el hacer publico algo (Offentlichkeit) y el mundo de la mayoria
(die Welt der Vlelen)-, como la ultima indicacion en un mundo caido
estrechamente vinculado con la inautenticidad, hablar ocioso y el Ellos
(Uneigentlichkeit, Gerede, das Man).

Sin embargo la soledad tiene un sentido positivo: “estar solo es un
modo deficiente de ser-con [otros[, esto es una prueba para lo siguien-
te”, “[klnowing”-comprender/conocer por si mismo el crecimiento en
conocimiento primordial siendo-con [los otros] (Heidegger, 1993,
§120 p. 124). Pero también hay un lado negativo en el ser-con-otros, en
el que Heidegger identifico la dictadura del Ellos (el y los Cualesquiera)

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

125


http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

126

ZSUZSANNA MARIANN LENGYEL

y la esfera publica de los medios de comunicacion instituidos en los
que el “sujeto” del mundo cotidiano es llamado “el neutral” (el Ellos)
y el humano Dasein que lo pierde por si mismo.* En esta cotidiani-
dad, Heidegger explica que ‘el otro puede llegar a ser uno, quien es
dependiente y es dominado siempre que esa dominacion es tacita y se
mantiene escondida de si mismo” (Heidegger, 1993, §26 p. 122).

Esto no significa que nosotros crecimos a través de nuestra propia
historicidad y que nosotros nunca comenzamos a pensar el mundo a
través de una tabula rasa. Mas bien, la critica de Heidegger se foca-
liza en como las pre-significaciones y prejuicios siempre han tenido
un serio impacto en nuestra vida mds alld de toda moralidad personal
(conciencia) o también en contra de nuestra moralidad. Nuestra vida puede
ser determinada por la dictadura de lo publico en una via que, en la
cotidianidad, nadie es si mismo. En el mundo impersonal del “ellos
mismos” “Da-sein se dispersa en el ellos y podria primero encontrar el
si mismo” (Heidegger, 1993, §27 p. 129), e.g. las masas hablan a través
de nosotros. El ‘cudl’ es el por qué nosotros también somos capaces de
sentir indignacion por lo que los otros hacen.

El joven Heidegger critico la esfera publica, que es ‘su mundo’ (el-
mundo-de-ellos) desde un punto de vista lingtistico. El desarraigo del
lenguaje (la charla ociosa y la interpretacion del mundo) genera el sig-
nificado humano que relacionan un mundo que no podria haber tenido

4 Distanciamiento, promediacion y nivelacion, como vias de ser de ‘ellos’ constituyen
lo que nosotros conocemos como ‘lo publico’. Lo publico inicialmente controla todas
las vias en las cuales el mundo y el Da-sein son interpretados, como algo correcto, no
porque sea una relacion eminente y primaria del ser con las ‘cosas, no porque esto
tenga una transparencia apropiadamente explicita del Da-sein como su disposicion,
pero porque este no llega ‘al corazon del asunto’, porque este es insensible a cualquier
diferencia de nivel y autenticidad. Lo publico obscurece todo, y luego afirma que lo que
se ha cubierto sobre lo que es familiar y accesible a todos” [“Distantiality, averageness,
and levelling down, as ways of being of the they, constitute what we know as ‘publicness’
Publicness initially controls every way in which the world and Da-sein are interpreted, an
it is always right, not because of an eminent and primary relation of being to ‘things,” not
because it has an explicitly appropriate transparency of Da-sein at its disposal, but because it
does not get to ‘the heart of the matter’, because it is insensitive to every difference of level an
genuineness. Publicness obscures everything, and then claims that what has been thus covered
over is what is familiar and accessible to everybody”] (Heidegger, 1993, § 27 p. 127).

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767



http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

TRrRADUCCION

acceso al fenomeno y que podria guiar hacia una dictadura tacita de
lo publico, sobre las cosas y del nivel (Nivellierung) que caracteriza al
fenémeno.

Heidegger continta al ser escéptico de cualquier interpretacion pu-
blica (6ffentiche Ausgelegtheit), pero en los tltimos trabajos, €l considera
que este pertenece a lo ‘técnico del mundo’ en lugar del ‘mundo de
cualesquiera’.

El circulo hermenéutico no debe ser visto como un problema epis-
temoldgico, ni una prescripcion metodoldgica, sino como puntualiza
Gadamer “una descripcion de la forma en que se logra la interpretacion
interpretativa” (Gadamer, 1993). El circulo pertenece a la estructura
ontoldgica de la comprension que llega ser una parte crucial de la onto-
logia fundamental de Heidegger; quien afirmé que en la interpretacion
no se reconoce lo que se ha comprendido, pero el desarrollo de las po-
sibilidades proyectadas previamente por la comprension y la compren-
sion en si misma dan luz al anticipar, al pre-asumir y al significar con
base en juicios previos; siempre basados en algunas pre-concepciones
prioritarias. El tltimo objetivo no es mas largo al escapar del circulo,
ni al entrar a la via correcta (Gadamer, 1990b, p. 271; Gadamer, 2006,
p. 143]). La concrecion del desarrollo del circulo hermenéutico desde
la vision de Heidegger esta presente en sus tres lecturas de Frankfurt
(1936), intituladas El origen del trabajo de arte, donde se hace evidente
la influencia de Hegel y sus lecturas sobre estética.’

En corto, no solo las opiniones, sino también las condiciones prio-
ritarias de la comprension fueron reconstruidas en su acercamiento
al circulo hermenéutico. La discusion de Heidegger contribuyo al
descubrimiento de una hermenéutica ‘logica’ desde una perspectiva
trans-logica; y su simultaneidad ofrece un acceso al vinculo original
entre hermenéutica y logica.

5 Entonces debemos moverlo en un circulo. Para entrar en este camino es la fuerza, y
permanecer en €l en la fiesta del conocimiento -asumiendo que el pensamiento es arte
creador. No solo es el paso principal del trabajo de arte, como un paso del arte al tra-
bajo, un circulo, pero en cada paso individual nosotros nos atrevemos hacemos circulos
dentro del circulo. (“So we must in a circle. This is neither ad hoc nor deficient. To enter upon
this path is the strength, and to remain on it the feast of thought — assuming that thinking is a
craft. Not only is the main step from work to art, like the step from art to work, a circle, but
every individual step that we attempt circles within this circle”.) (Heidegger, 2002, p. 2).

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

127


http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

128

ZSUZSANNA MARIANN LENGYEL

EL CIRCULO HERMENEUTICO Y EL PROBLEMA DEL PREJUICIO EN (GADAMER

En un acercamiento al didlogo con Heidegger y Gadamer se reconcep-
tualiza el circulo hermenéutico. Gadamer reconceptualiza el circulo
hermenéutico en el capitulo de experiencia hermenéutica de su Verdad
y método (bajo el titulo de “The Hermeneutical Circle and the Problem
of Prejudices”, El Circulo Hermenéutico y el Problema de los Prejuicios),
mientras que su objetivo fue justificar la forma de conocimiento de las
humanidades. Heidegger todavia no habia hablado de los prejuicios en
el sentido absoluto y literal de esta palabra, pero la discusion sobre este
relevante tema tomo la forma de una descripcion del “Vormeinung”.

Por otra parte, Gadamer reforzé las consecuencias derivadas de la
iniciativa de Heidegger seguin la cual nunca hubo un absoluto cero en
la comprension. En la ausencia de prejuicios, nosotros no podriamos
entender nada -prejuicios son las condiciones que hacen posible la
comprension y, al final, ellos demuestran ser un recurso de conoci-
miento o de verdad. En otro orden de ideas, Gadamer critico la idea
heideggeriana de que el tiinico punto en el cual nuestra relacién con la
tradicion se determina por lo no discutido e inconsciente, prejuicios
prevalecientes (“Vormeinungen”) que representan el Mundo-cotidiano
en la dictadura de lo publico.

El circulo hermenéutico fue la parte central de todo el universo de
una teoria sobre la experiencia hermenéutica explicada en una forma
que Gadamer llamo la rehabilitacion de los prejuicios. En primer lu-
gar, bosquejando la forma en que esta palabra recibi¢ su significado
negativo contemporaneo. El intento basico de Gadamer fue recuperar
(wiedergewinnen) y rehabilitar otros significados productivos de los
prejuicios que son parte de la tradicion, pero este acercamiento es le-
jano de nuestra forma de pensar actual. Gadamer logré reconstruir un
significado positivo para los prejuicios, todavia considerados como una
corriente que se hunde en lo principal de una tradicion.

Lo que esta en juego en su discusion es el significado a través del
cual nosotros somos capaces de encontrar la via de acceso a nuestra
historia y que generalmente es abordado por las ciencias del hombre.
“Nuestra pregunta es como la hermenéutica... puede hacer justicia a
la comprension de la historicidad” (“Our question is how hermeneutics. ..

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767



http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

TRrRADUCCION

can do justice to the historicity of understanding”) (Gadamer, 1995, p.
270). Ademas, Gadamer esbozo6 un dilema principal para cualquiera de
ambos “prejuicios” (Vorurteil) y “la cosa en si misma” (die Sache Selbst)
deberia ser validada sincronicamente. Hay dos criterios principales: (1)
la primera, ultima y constante tarea es que cada intérprete debe diri-
gir su mirada “sobre las cosas en si mismas” y dejar que él mismo sea
guiado por las cosas, sin embargo, (2) el intérprete siempre entiende
basado en algunos prejuicios y, en la formulacion de Gadamer, noso-
tros leemos “el texto con expectativas particulares en lo que respecta a
cierto significado.” (Gadamer, 1995, p. 271).

Este dilema ya ha ocurrido en la Ilustracion y en la modernidad,
desde que como una solucion, los prejuicios fueron desacreditados
y completamente exiliados del universo del conocimiento (Gadamer,
1995, pp. 275-276). La creencia basica del siglo de las luces fue que
una ciencia genuina requiere libertad de prejuicios. Husserl también
pens6 en una direccion similar en la medida que él mantuvo en mente
una comprension sin ningun prejuicio en su articulo Filosofia como una
ciencia rigurosa hacia 1910-11 (Husserl, 1965).° Al considerar que la
filosofia es una ciencia rigurosa, Husserl (1950) creia que el hombre
podia ser libre de supuestos no explorados y postulados infundados
(pp. 6, 9, 25).

Contra Husserl, Gadamer claramente argumenta que este problema
no fue en si mismo una evidente posibilidad o cuestionamiento. Hubo
también un prejuicio en la Ilustracion que define su esencia: este
prejuicio fundamental fue “el prejuicio contra el prejuicio mismo”,
la superacion de todos los prejuicios o la ausencia de prejuicios
podria también probar ser un prejuicio; por tanto, Gadamer enfatizo
que este es el punto en el cual el intento de criticar esta demanda
de la Ilustracion podria comenzar y revisarse “abriendo la via hacia
una apropiada comprension de la finitud” la cual domina nuestra

6 Ver Edmund Husserl, Philosophie als strenge Wissenschaft, ed. Wilhelm Szilasi (Que-
llen der Philosophie 1) (Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1965). La primera
publicacion de 1965 y los detalles de su analisis con epilogo del volumen intitulado
Filosofta como una ciencia rigurosa (Philosophy as a Rigorous Science) esta conectado al
nombre de Wilhelm Szilasi. Este volumen ha sido una de las ediciones mas disponibles
de los trabajos de Husserl y por lo tanto muchos han citado asi.

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

129


http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

130

ZSUZSANNA MARIANN LENGYEL

humanidad y nuestra conciencia historica, desde “el reconocimiento
de que toda comprension inevitablemente involucra algunos prejuicios
dan al problema hermenéutico su verdadero impulso” (Gadamer,
1990b, p. 274).7

Sin rehabilitar los prejuicios, Gadamer va tan lejos como para decir
que nosotros podriamos ignorar el acceso de nuestra historia y la posi-
bilidad de conocimiento en humanidades. El término “prejuicio” en si
mismo es una expresion neutral que podria tener un valor dual, positi-
Vo y negativo; incluso en la Ilustracion esta palabra ya habia adquirido
una connotacion negativa. Basada en sus fuentes, la Ilustracion hace
una distincion entre los dos tipos de prejuicios: entre (1) el prejuicio
debido a la autoridad humana (el prejuicio de parcialidad) y (2) el de-
bido a excesos, modificando ampliamente el alcance de los prejuicios,
esto fue restringido a la ausencia de un fundamento. Al hacerlo, algo
cuenta como un prejuicio solo si este no tiene fundamento en las cosas
mismas -i.e., si este es infundado, un juicio realizado en la ausencia de
consideracion apropiada de la cosa por asumirse acritica. Un requeri-
miento global en ese tiempo fue que todo tenia que haberse decidido
antes por un tribunal de la razon, que era el unico recurso de legiti-
macion. El hecho de que un juicio infundado podria haber sido visto
como una falacia o error fue problematico; el sentido negativo que im-
plicaban los prejuicios hacia que estos fuesen pensados como juicios
falsos de origen, la posibilidad de que un juicio infundado pudiera
también ser verdad no era tomada en consideracion. Sin embargo, la
fluctuacion podria ser experimentada en muchos paises -mientras la
Ilustracion en Inglaterra y Francia militaban por una libertad completa
de prejuicios, la Tlustracion germana reconoce que nosotros hemos
sido educados con “prejuicios verdaderos” (Gadamer, 1995, p. 277),
influenciados por la actividad reformista de Lutero. Una justificacion
del conocimiento a través de la razén no puede ser lograda a su perfec-
cion. Hay mas cosas que nosotros tenemos que aceptar mas bien que
revisar o descartar con el fin de vivir nuestra vida diaria. “Ese es el por
qué” (That is why) escribe Gadamer —“los prejuicios de los individuos, mds
lejos que sus juicios, constituyen la realidad histérica de su ser (the preju-

7 Cf. Gadamer, 1990, pp. 280-281; Cf. Gadamer, 1993, p. 277.

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767



http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

TRrRADUCCION

dices of the individual, far more tan his judgments, constitute the historical
reality of his being)” (Gadamer, 1995, p. 281).

La palabra “prejuicio” proviene del sustantivo latino praejudicium.
En el proceso judicial el praejudicium simplemente significaba un pre-
juicio como un veredicto legal provisional (Vorentscheidung) antes de
que el veredicto final fuera alcanzado. La principal entrada de Gadamer
es que al lado de todas las consecuencias negativas, esto también po-
dria recibir un significado positivo, en la medida en que hay prejuicios
legitimos (prejuges legitimes). En el interés de descubrir un significado
productivo de los prejuicios, Gadamer separa lo que ha emergido en
uno, dentro del otro, durante la Ilustracion: él hace una distincién entre
el pensamiento dogmatico y el prejuicio mismo (Cf. Gadamer, 1995, pp.
274y 277 1.). De hecho, criticar los prejuicios es criticar los compro-
misos dogmaticos, esto es tal vez la razon porque los prejuicios tienen
un sentido negativo. En este argumento contra la metafisica dogmati-
ca, Kant habla de la maxima Sapere aude! “Atreverse a usar su propia
razén” (jAtreverse a saber!) mientras se involucra en una seria critica
al “Schwarmerei” como forma de deseos evocados por la mente -ilusio-
nes- (entusiasmo).® En un sentido mas amplio, la “iluminacion” biblica
critica también tuvo su lucha contra las afirmaciones dogmaticas de
la Biblia. En su articulo de 1986 intitulado Razon y Prdctica Filosdfi-
ca, la tesis de Gadamer fue que el dogmatismo no es simplemente el
objetivo del contenido -e.g. la creencia dogmaticamente en algo-, sino
una actitud hacia un ‘algo’ (un tipo de tratamiento a las preguntas).
Una forma antidogmatica para la discusion de las preguntas es debatir
continuamente, o incluso buscar la época accesible para la discusion.
La idea es nunca aceptar algo como un dogma, dado que de hacerse
un dogma se excluye cualquier posibilidad de discutirlo. Gadamer no
considera la critica romantica a la iluminacién/ilustracion como una
solucion, dado que esta también compartié algunas pre-suposiciones
de la Ilustracion, tan solo invirtiendo su valor pero adoptando el mismo
esquema; de forma que para él el Romanticismo “por si mismo termina

8 Esta es una actitud metafisica en la cual se tiende a trasgredir las leyes de la razon
pura y sus propios limites.

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

131


http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

132

ZSUZSANNA MARIANN LENGYEL

la Tlustraciéon” mientras “este evoluciona como ciencia historica” (Gada-
mer, 1995, p. 280).

Dilthey y la Escuela Historica son caracterizadas por el historicismo,
en el que el pasado es considerado como algo “histéricamente” com-
prensible. Gadamer vio esa relacion con el pasado, no como el caso
normal de comprension que ve al otro (el pasado, el texto y el mundo
entero), sino como una unidad semejante. Mas bien, la comprension
histérica es similar a la situacion de los examenes, de interrogatorios
legales o de terapias, ie. casos asimétricos. En historicismo, Gadamer
critica el ansia por la objetividad pura. Uno no puede ser un extra-
no, que solo pareciera mirar desde afuera el reflejo de la historia del
mundo a partir de una superposicion; por eso el requerimiento de
imprejuiciabilidad o del descrédito de todos los prejuicios, solo marcan
que nosotros somos todavia inconscientes de nuestra finitud. Prejuicios
que pertenecen a la estructura historica de la comprension, por lo tanto
toda comprension debe tener en cuenta sus propios prejuicios.

El nucleo del problema no esta representado por los prejuicios que
nosotros tenemos, pero ‘el paquete de nuestros prejuicios no-reconoci-
dos es el que nos hacen sordos a los que nos hablan en la tradicion”. Los
prejuicios escondidos son los que ciertamente nos dominan desde atras
de escena, de forma que todos las entendimientos pueden ser guiados
por ellos pero sin que se realicen cambios en ninguna medida. Inclu-
so los prejuicios escondidos nos impiden de dejarnos guiar nosotros
mismos “por la cosa en si misma”. En contraste, siendo conscientes de
que los prejuicios pueden ofrecernos un camino abierto a la “cosa” y a
sensibilizarnos hacia la alteridad del texto a través de un entrenamiento
hermenéutico consciente (ein hermeneutisch geschultes Bewufstsein) (Ga-
damer, 1995, p. 273). Gadamer usa la inversion de la logica entre la
pregunta y la respuesta para explicar la esencia de la comprension histo-
rica, el caracter del evento; en este sentido Gadamer estd comprometido
con el pensar finito.

Comprender una tradicion es comprender la pregunta que ella res-
ponde. En un sentido Gadameriano, un entrenamiento hermenéutico
consciente podria ser circunscrito por su relacion con los prejuicios,
esta comprension se referira no solo a formar sus propias anticipaciones
pero con llegar a estar consciente de ellas para verificarlas. El circulo

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767



http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

TRrRADUCCION

hermenéutico no puede existir sin (1) “sensibilidad” (Empfdanglichkeit)
0 “buena voluntad hermenéutica” (“hermeneutical goodwill”) y (2) la
“pre-concepcion de completud” (“fore-conception of completeness”,
Vorgriff der Vollkommenheit), la cual describe dos lados de lo mismo: la
experiencia de otredad concreta que incluye la entrada a la hermenéu-
tica. “Cada encuentro con una tradicion... involucra la experiencia de
una tension entre el texto y el presente. La tarea hermenéutica consiste
en no cubrir esta tension intentando una ingenua asimilacion de ambos
sino de sacarla -reducir la tension- conscientemente” (Gadamer, 1995,
p. 3117

El lugar real de las experiencias hermenéuticas es dentro de la otre-
dad que opera contra nuestras expectativas, tanto en sentido positivo
como en el negativo. El encuentro con la tradicion implica que algo
se direcciona hacia nosotros, llamando por su comprension pero esto
es posible solo cuando nuestros propios prejuicios son propiamente
traidos al juego y cuando estos son puestos en riesgo y provocacion. El
encuentro con un documento histérico, de una cultura extranjera y en
su lengua, un suefio querido, o un encuentro con el otro puede proveer
de esta provocacion. La caracteristica de esta prueba miente en el pro-
ceso de cuestionamiento. Solo en el proceso en que nosotros podemos
“distinguir [1] el verdadero prejuicio, por el cual nosotros entendemos,
de [2] los falsos, por el cual nosotros entendemos mal” (Gadamer, 1995,
p. 304)."° Todo entendimiento continuamente forma pre-proyecciones
(Vorentwurf), pero esto es solo anticipatorio en la naturaleza si esta llega
a ser confirmada por las “cosas”, de otra forma “la/él tnica “objetividad”
aqui es la confirmacion de una pre-significacion en su ser que esta
siendo trabajado” (Gadamer, 1995, p. 272)."! Para Gadamer es crucial
que el circulo hermenéutico de comprension se expanda en circulos
concéntricos (in konzentrischen Kreisen) (Gadamer, 1995, p. 57), cons-

9 “Every encounter with tradition... involves the experience of a tension between the text
and the present. The hermeneutic task consists in not covering up this tension by attempting
a naive assimilation of the two but in consciously bringing it out” (Gadamer, 1995, p. 311).
10 “distinguish [1] the true prejudices, by which we understand, from [2] the false ones,
by which we misunderstand”) (Gadamer, 1995, p. 304).

11 “[tJhe only “objectivity” here is the confirmation of a fore-meaning in its being wor-
ked out”) (Gadamer, 1995, p. 272).

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

133


http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

134

ZSUZSANNA MARIANN LENGYEL

tantemente ensanchando la unidad de comprension de significados. En
el circulo hermenéutico, Gadamer nos permite visualizar la unidad de
significacion en términos de una realidad; en contraste, ya no es posible
afirmar el postulado del punto de vista absoluto de Hegel sobre el fin de
la historia, porque “la idea de una razén absoluta no es una posibilidad
para la humanidad histérica” (Gadamer, 1995, p. 280)."

Estos argumentos y consecuencias desarrollados por Gadamer en el
analisis del circulo en su Verdad y Método generaron un famoso debate
entre Habermas y Gadamer durante las décadas de 1960s y 1970s, pero
esta disputa podria ser el asunto de una futura investigacion.

CONCLUSION: SOBRE LA RELACION ENTRE HERMENEUTICA Y LOGICA

Georg Misch (1878-1965) y Hans Lipps (1889-1941) desarrollaron
la interrelacion de la logica con la hermenéutica en la forma de una
“hermenéutica logica” (hermeneutische Lofik); trabajos considerados
como fundamentales por Gadamer (Gadamer, 1990, p. 188); el libro de
Misch (1994) se intitula Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Philo-
sophie des Lebens, y el de Lipps (1976) es de 1938 y es Untersuchungen
zu einer hermeneutischen Lofik; de este tltimo, Otto Friedrich Bollnow
(1983) escribio una significativa critica interpretativa.

En las décadas de 1960s y 1970s, después de la publicacion de
Verdad y Método, su historia de efecto como es conocida, tuvo lugar
una discusion mas amplia sobre la controversia de hermenéutica y
logica desplegada entre Gadamer, Habermas y mas tarde la Escuela
de Frankfurt (Karl Otto Apel, Rudiger Bubner, Hans Joachim Giegel y
Claus Bormann). El objetivo fue si el acercamiento de la hermenéutica
debia hacerse al estilo de la vieja perspectiva tradicional de la logica, o
si habia una “nueva” forma de logica dentro de la hermenéutica, una
“logica” hermenéutica mas alla de toda controversia. Este debate esta
abierto todavia al dia de hoy, pero especialmente sustentado en los
trabajos tempranos de Heidegger. Gadamer fue capaz de fortalecer el
pensamiento de este tema y de incrementar su productividad a través

12 “Wenn das zutrifft, dan ist die Idee einer absoluten Vernunft iberhaupt keine Moflichkeit
des geschichtlichen Menschentums” (Gadamer, 1990, p. 280).

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767



http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

TRrRADUCCION

del circulo hermenéutico y el problema del prejuicio.

Su acercamiento fue hacia el moderno problema del método entre
las ciencias naturales y humanas, y hacia el debate fundacional (Grund-
lagenstreite and Letztbegrindungsanspriiche) del siglo XX. Heidegger dejo
abierta la posibilidad de una nueva légica. Sin embargo, en lugar de la
logica, Gadamer reforzo el significado de la tradicion retérica en her-
menéutica y, comenzando desde la guia de conceptos del humanismo
dio luz a la prioridad de “Bildung” (formacion, imagen formativa) y la
importancia de la humanidad (trazada desde Hegel y Herder). Natu-
ralmente, desde el clasico punto de vista gadameriano (dentro de la
hermenéutica), la logica formal es todavia valida, pero la universalidad
de la hermenéutica ya no depende de ello.

BIBLIOGRAFIA CONSULTADA

ARISTOTELES (1989). Prior Analytics. Cambridge: Hackett Publishing Co.

ARiSTOTELES (1962). Las categorias en interpretacio. en Prior Analytics,
libro 1T 16. Londres/Cambridge: Williem Heinemann Ltd. —
Harvard University Press.

Boeckn, A. (1966). Encyklopddie und Methodologie der philologischen
Wissenschaften. Darmstadt: Hermeneutische Cirkel.

BoriNnow, O.F (1983). Studien zur Hermeneutik. Bd.2: Zur hermeneutis-
chen Logik von Georg Misch und Hans Lipps. Freiburg/Munchen:
Karl Alber Verlag.

DitHEY, W. (1990). Die Entstenhung der Hermeneutik. En Die geistige
Welt. Einleitung in die Philosophie des Lebens. 1. Halfte (Gesam-
melte Schriften 5) Stuttgart/Gottingen: Taubner und Vanden-
hoeck & Ruprecht.

Exopo. En Biblia.

GADAMER, H. G. (2000). True and Method (trad. y rev. Joel Weisheimeier
y Donald G. Marshall). Londres, NY: Continuum.

GADAMER, H. G. (1995), Gesammelte Werke 1-10. Tubingen: J.C. Mohr
(Paul Siebek).

GADAMER, H. G. (1993). Vom Zirkel der Verstehen. En Gesammelte Wer-
ke 2. Hermenutik II. Tabingen: J.C. Mohr (Paul Siebek).

GADAMER, G. H. (1990). Hermeneutik im Riickblick. Tubingen: J.C. Mohr

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

135


http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767

136

ZSUZSANNA MARIANN LENGYEL

(Paul Siebeck).

GapaMer, H. G. (1990b). Gesammelte Werke 1: Hermeneutik I. Wahrheit
und Methode. Tubingen: J.C. Mohr (Paul Siebeck)

HEIDEGGER, M. (2002). The Origin of the Work of Aer (1935-36). En
Off the Beaten Track. Cambridge: Cambridge University Press.

HEIDEGGER, M. (1996). Ser y tiempo. Nueva York: New York Press.

HEIDEGGER, M. (1993). Sein und Zeit. Tabingen: Niemeyer.

Hussere, E. (2002). Ideen zu einer reinen Phdanomenologie und Phdno-
menologischen Philosophie. I. Allgemeine Einfigrung in die reine
Phdnomenologie. Tubingen: Niemeyer.

HusserL, E. (1965). Philosophie als strenge Wissenschaft. Frankfurt am
Main: Vittorio Klostermann.

Hussert, E. (1950). Hua 1: Cartesianische Meditationen und Pariser Vor-
trage. Den Haag: Nijhoff, Husserliana, Bd. I.

Liees, H. (1976). Werke II: Untersuchungen zu einer hermeneutischen Lo-
gik. Frankfurt am Main: Vittorio Kostermann.

MisH, G. (1994). Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie
des Lebens. Gottinger Vorlesunger tiber Lofik und Einleitung in die
Theorie des Wissens. Freiburg/Munchen: Karl Alber Verlag.

SCHLEIERMACHER, E (1977). Hermeneutik und Kritik. Frankfurt am Main:
Suhrkamp Verlag.

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacmy17i43.767

Andamios Volumen 17, numero 43, mayo-agosto, 2020, pp. 117-136

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767



http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767
http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.767



