
253Andamios

La reificación como un olvido del reconocimiento.
Apuntes para una revisión de la idea de reificación

de Axel Honneth*

Martín Fleitas González**

Resumen. El presente trabajo se propone analizar los alcances y 
limitaciones de la reformulación que propuso Axel Honneth 
de la idea de reificación, durante sus Tanner Lectures del 2005. 
Para defender los aportes que puede abrigar una concepción de la 
reificación como olvido del reconocimiento, se reconstruye la pro­
puesta de Honneth en contraposición al gran número de objeciones 
que ha recibido. El argumento central del trabajo se concentra en  
mostrar que las debilidades de la reificación de Honneth surg­
en como consecuencia de las debilidades de su “modelo receptivo” 
del reconocimiento. En virtud de ello, el trabajo propone sustituir 
el concepto honnethiano del reconocimiento por uno ontológico-
analítico, para luego esbozar el alcance de una reificación 
entendida como momentos graduados de amnesia.

Palabras clave. Reificación, olvido, reconocimiento, Axel Honneth, 
amnesia.

Introducción

El más distinguido representante de la “tercera generación” de la Teo­
ría Crítica, Axel Honneth, ha intentado renovar el alcance conceptual de 
la reificación con relativo impacto. Reificación nace de las Tanner Lectures 
que Honneth ofreció en la Universidad de Berkeley durante el 2005. Allí 
presentó su explícito interés de repensar este concepto, con el objetivo 

Volumen 11, número 26, septiembre-diciembre, 2014, pp. 253-275

* La elaboración de este artículo se ha visto incalculablemente favorecido por las 
observaciones que me han realizado Gustavo Pereira y Miriam de Madureira.
** Profesor-investigador de la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación en 
la Universidad de la República, Uruguay. Dirección electrónica: elkanteano@gmail.com



254 Andamios

Martín Fleitas González

de emprender una actualización del debilitado marxismo occidental desde 
la óptica de su teoría del reconocimiento (Gamper Sacshe, 2010: 63). A 
pesar del importante número de objeciones que ha merecido este intento 
de reformulación, considero que la misma presenta notas bien interesan­
tes, algunas de las cuales tendré la oportunidad de evaluar en el presente 
trabajo. El objetivo general que aquí se propone, consiste en delimitar 
con precisión los aciertos y las debilidades de la “reificación como olvido  
del reconocimiento” de Honneth para, mediante críticas inmanentes a 
sus argumentos, proponer una formulación de la reificación capaz de 
abrigar mayor potencial crítico para el análisis de nuestras sociedades 
contemporáneas. Para ello comenzaré por presentar los rasgos básicos de 
la argumentación honnethiana, con el inicial propósito de exponer sus 
alcances y limitaciones. Focalizándome en las debilidades de la reifica­
ción de Honneth, sostendré que su problemático “modelo receptivo del 
reconocimiento” condiciona los alcances de su reformulación. En virtud 
de que este punto ha sido pasado por alto tanto por Honneth como por 
sus críticos, basaré mi estrategia argumental en su revisión, no sólo indi­
cando sus limitaciones, sino también elaborando una comprensión más 
adecuada del reconocimiento que permita reconfigurar el sentido de 
la reificación como un olvido. Entendiendo el reconocimiento como 
una unidad ontológica que abriga analíticamente en su interior, tanto la 
recepción como la atribución de reconocimiento, habrá oportunidad de de­
fender la tesis de que la reificación constituye una práctica de creciente 
amnesia, posibilitada por repetidas suspensiones de la mutua atribu-
ción de autoridad moral. De esta manera, señalando someramente los 
alcances de la argumentación presentada, se podrán esbozar réplicas a 
las diferentes objeciones que ha recibido la reformulación honnethiana.

La argumentación de Honneth: alcances y limitaciones

En virtud de que G. Lukács es el primero en explicitar las bases sociales 
y filosóficas de la reificación, Honneth decide volver sobre sus trabajos, 
observando que no ha sido significativamente alterado en su uso ni 
por Adorno y Horkheimer, así como tampoco por Habermas (Grondin, 
1988). Sin embargo, también señala que aquella formulación original de 



255Andamios

La reificación como un olvido del reconocimiento

la reificación posee ciertas notas dignas de ser recogidas para el análisis 
de las dinámicas sociales contemporáneas. En su opinión, la impronta 
marxista que mueve a Lukács lo detiene en creatividad a la hora de  
imprimir una carga normativa potente, capaz de posibilitar una crítica  
de mayor alcance. Si bien esto favoreció la incorporación de la reifica­
ción en las investigaciones de la Teoría Crítica, también condujo a su 
paulatina pérdida de vigencia y relevancia en lo que refiere al desafío de 
dar cuenta de una explosión capitalista nunca antes vista desde la década 
de 1960 (Honneth, 2007a: 25-36).

Por su lado, Honneth sugiere que el concepto podría resultar pro­
vechoso en la medida en que se le reconstruya desde bases sociofilosóficas 
diferentes. Fenómenos como los de la expansión de la industria sexual, 
las investigaciones neurocientíficas y el alquiler de vientres, señalan, entre 
otras cosas, una creciente interacción instrumental que ha naturalizado 
un trato puramente objetal hacia el otro, en el que se omite aquella 
carga biográfica inherente a ese otro. Ante este tipo de indicadores, 
Honneth observa que el concepto de reificación no puede ser explicado 
tan solo como una contaminación o “colonización” que sufren las esferas 
de interacción cotidianas desde las esferas sistémicas, puesto que ello 
excluiría la posibilidad de que los mundos de la vida puedan repeler 
o incluso “contracolonizar” aquellas agresiones sistémicas (Honneth, 
1997a: 298ss.).1 En su lugar, Honneth nos invita a repensar el concepto 
de la reificación, ya no desde la perspectiva de un desbordamiento de  
la racionalidad instrumental, sino más bien desde la de un olvido del 
reconocimiento. Esta sugerente exploración de Honneth tiene como 

1 Sobre este punto es preciso observar que la crítica que Honneth destina a la Teoría 
de la acción comunicativa, en lo que refiere a una supuesta idealización injustificada de 
ámbitos sociales, está inspirada en aquellas que ya McCarthy, Berger y Joas formulan 
durante la década de 1980. Frente a estas críticas Habermas arguye que su diferenciación 
sociológica de los tipos de integración —social y sistémica— no responde a la reifica­
ción de los tipos de acción —comunicativa y estratégica—, así como tampoco a una 
asunción esencialista de la teoría de sistemas de Luhmann. En su opinión, ambas críticas 
responden a un error cometido en Ciencia y técnica como ideología que deliberadamente 
intentó corregir en el segundo volumen de su Teoría de la acción comunicativa, a través de 
“una prioridad metodológica sobre el mundo de la vida” (Habermas, 1991: 250-264). 
Para ver otro tipo de reconstrucción de la polémica entre Habermas y Honneth, véase 
Pereira (2010: 86-92).



256 Andamios

Martín Fleitas González

foco la búsqueda de un tipo subyacente de reconocimiento, uno “ele­
mental” y “existencial” (Honneth, 2007a: 80-81, nota 19).

Reconstruyendo lo que a su entender constituye una argumentación 
“no oficial” de la reificación en Lukács, Honneth recoge diversos con­
ceptos de autoridades filosóficas como Heidegger y Dewey, evidencia 
empírica proveniente de las investigaciones acerca de los lactantes y au­
tistas, así como también reflexiones acerca del conocimiento de las otras 
mentes de Stanley Cavell, para elaborar una triple vía argumental que 
tiene por objetivo demostrar que el reconocimiento elemental constituye 
una situación pre-cognitiva y pre-comunicativa en términos ontológi­
cos, genéticos y conceptuales. Esta implicación a la interacción con los 
demás se presenta como una postura irrenunciable del hombre frente 
al mundo, en virtud de lo cual el reconocimiento elemental constituye, 
según Honneth, una postura esencialmente afectiva y previa a la postura 
asumida por la cognición. En este sentido, el reconocimiento no sólo 
busca ser convergente con el “in-der-welt-sein” y sorge heideggerianos, 
sino también con los conceptos de “interacción” e “involucramiento” 
de John Dewey, y de “acknowledgement” de Stanley Cavell (Honneth, 
2007a: 37-104). De esta forma, Honneth ofrece una nueva perspectiva 
de la reificación en términos de un olvido del reconocimiento, que se dis­
tingue de la objetivación en la medida en que el olvido implica perder 
de vista aquella postura ontológica previa a la de la cognición.

En palabras de Honneth, el caso del genocidio del pueblo judío sólo es 
explicable en términos de un olvido del contenido vital de las otras personas, 
deviniendo en una postura indolente, indiferente al dolor propio y ajeno. Al 
igual que en la formulación tradicional, aquí la reificación en tanto olvido 
del reconocimiento, puede articularse en tres modalidades: frente al otro, 
frente a uno mismo y frente a la naturaleza, intentando renovar aquella 
famosa fórmula de Horkheimer y Adorno: “Toda reificación es un olvido” 
(Horkheimer y Adorno, 1987: 272). Mientras el olvido del contenido 
biográfico caracteriza la reificación mutua, la autorreificación es descrita 
como la simulación o los fingimientos de estados anímicos realizados 
en contextos escénicos diseñados institucionalmente, que encuentran 
motivación en la satisfacción de ciertas normativas anónimamente re­
guladas. En estos contextos, aquella autoaprobación básica que permite 
la identificación con los contenidos internos se suspende, favoreciendo la 



257Andamios

La reificación como un olvido del reconocimiento

asunción de tales simulaciones como características constitutivas de la pro­
pia identidad (Honneth, 2007a: 143ss.). Finalmente, Honneth también 
nos propone identificar un tipo de reificación de la naturaleza que surge 
como derivación de un olvido de los diversos significados que esta puede 
tener para otros.

A pesar del interesante trazo argumental inherente a la reformulación 
honnethiana de la reificación, esta ha recibido una variedad de objeciones 
muy duras, que colocan en tela de juicio la totalidad de la reformulación. 
Estas objeciones pueden ser presentadas esquemáticamente de la si­
guiente forma:

a) En primer lugar, Honneth asegura que desea actualizar el concepto 
de la reificación en términos de un olvido literal del reconocimiento 
(Honneth, 2008: 148), lo que nos hace preguntar acerca de cuántos re­
ferentes empíricos podemos encontrar. En caso de no identificar más 
referentes que los propuestos por el propio autor —los del genocidio 
y el autismo—, se nos impone la pregunta acerca de si estos son 
suficientes como para justificar la necesidad de actualizar el concepto 
(Jütten, 2010: 242-243). La literalidad con la que Honneth explora la 
idea del olvido del reconocimiento debilita su capacidad descriptiva, 
puesto que la reificación constituye algo así como un interruptor que 
enciende —On— el reconocimiento en su ausencia, o lo apaga en 
su presencia —Off— (Ferreira Borges, 2011: 75). De este modo, esta 
literalidad de la formulación honnethiana, que no parece encontrar 
referentes empíricos en el mundo, cae en un excesivo formalismo que 
diluye demasiado su potencial normativo, lo cual cuestiona seriamente 
sus posibilidades de fundar la crítica social (Geuss, 2008: 126-127).

b) Por otro lado, las deficiencias metodológicas que muestra el estudio 
de Honneth también comprometen su potencial crítico. En opinión de  
Zurn, en su mayoría, los estudios honnethianos sobre patologías sociales 
omiten la presentación de una metodología que, entre otras cosas, 
legitime la selección e identificación de casos empíricos. En virtud de 
ello, el tratamiento honnethiano de la reificación cae bajo la sospecha 
de asumir una “visión divina” (Zurn, 2011).

c) Una de las objeciones más serias que ha merecido la reificación hon­
nethiana, es aquella que denuncia la existencia de una contradicción 
performativa inserta en el corazón de su argumentación. Ciertamente, 



258 Andamios

Martín Fleitas González

Honneth intenta dar cuenta de una forma elemental de reconocimiento 
que pretende subyacer a las formas de reconocimiento recíproco patente 
en las esferas del cuidado, derecho y solidaridad. En la medida en que 
Honneth pretende pasar por los extremos reificantes del “detectivismo” 
y el “productivismo”, Ferrara se pregunta cómo pudo acceder Honneth 
a él, si no es encontrándolo ya existente en el mundo, o produciéndolo 
en él hermenéuticamente. Ferrara opina que el camino “expresionista” 
propuesto por Honneth, conduce su argumento a una contradicción 
performativa en virtud de que no se explicita con claridad si ya estamos 
en la situación de reconocimiento o la producimos (Ferrara, 2011). 
Sobre este punto, las respuestas de Honneth no parecen ser satisfactorias, 
puesto que abrigan, en buena parte, una confianza expectante de 
hallazgos empíricos que corroboren su posición (Honneth, 2011: 420).

d) Algunos críticos también han señalado que el énfasis que las re­
flexiones de Honneth imprimen sobre la sola variable subjetiva de la 
reificación, adolece de una adecuada comprensión del peso deformante 
que las estructuras sociales pueden tener sobre los ámbitos cotidianos 
(Chari, 2010; Jütten, 2010: 237). Este abordaje intersubjetivista de la 
reificación puede deberse a la inercia de su teoría del reconocimiento 
que desde sus inicios ha abandonado el estudio de las lógicas de 
integración sistémicas (Deranty, 2007: 151-154).

e) Finalmente, a este conjunto de críticas me gustaría agregar que 
Reificación nos deja con la duda de si Honneth está intentando dar 
cuenta de una práctica patológica o no. En la tradición de la Teoría 
Crítica siempre se han tenido por objeto de estudio las consecuencias 
de las patologías sociales, atendiendo con especial énfasis su capacidad de 
generar malestar y apatía en los afectados (Honneth, 2009b: 29). Sin 
embargo, Honneth no explicita en ningún momento si su reificación 
desencadena alguna forma de sufrimiento o apatía en los afectados, 
constituyendo finalmente una práctica social patológica que se repro­
duce mecánicamente, y que consecuentemente, desencadena efectos 
nocivos en las expectativas vitales de los individuos.

A la luz de estas objeciones, se puede apreciar que la reificación, 
en tanto “olvido del reconocimiento”, aún tiene mucho camino por 
recorrer si es que desea imponerse como alternativa fuerte a aquella 
formulación tradicional de Lukács. Por otro lado, las dificultades de la  



259Andamios

La reificación como un olvido del reconocimiento

reificación honnethiana también parecen reflejar los alcances y las 
limitaciones de la totalidad de su teoría del reconocimiento, teniendo 
presente que este intento de actualización constituye su primer enfren­
tamiento directo a un duro y clásico escollo de la teoría de la racionalidad 
tradicional de la Teoría Crítica (Basaure, 2011). Sin embargo, es posible 
revisar las bases teóricas de la reformulación honnethiana con el 
objetivo de hallar allí, en su marco teórico del reconocimiento, ciertas 
problemáticas no felizmente resueltas por Honneth con anterioridad, 
que repercuten directamente en su débil tratamiento de la reificación. Ilu­
minando un punto omitido por Honneth y sus críticos, se mostrará, en lo 
que sigue, cómo las debilidades de la reificación honnethiana hunden sus 
raíces en debilidades de su concepción del reconocimiento. No satisfecho 
con esta iluminación, se intentará también ofrecer una concepción 
del reconocimiento más elástica que aquella que ofrece el “modelo 
receptivo” de Honneth, con el objetivo de revisar y recoger los aportes 
más significativos que su reformulación de la reificación puede ofrecer 
para el análisis crítico de las sociedades contemporáneas.

Reificación y olvido: más allá del “modelo receptivo” de Honneth

Hasta el momento, el concepto de reconocimiento ha sido utilizado 
con cierta indeterminación semántica, al menos sin una definición 
explícita. Lo cierto es que, luego de la publicación de La lucha 
por el reconocimiento, algunas imprecisiones en su concepción del 
reconocimiento condujeron a Honneth a explorar los elementos 
explicativos últimos de este. La problemática del reconocimiento recae 
en alcanzar una concepción del mismo que le distancie sustancialmente 
de aquella postura asumida para el conocimiento. Acerca de esta cues­
tión, los críticos de Honneth le han convencido respecto de que el 
reconocimiento debería ser entendido, o bien una recepción del 
valor inherente a las personas, en tanto ser al que se le debe afirmar 
existencialmente, o bien como una atribución de valor (Ikäheimo, 
2002; Laitinen, 2002). En este contexto, ya en su artículo “Invisibility” 
(2001), Honneth no problematiza la radicalidad de ambas opciones y 
opta por entender el reconocimiento como una percepción del valor de 



260 Andamios

Martín Fleitas González

la persona,2 aunque con varias adiciones teóricas auxiliares. Honneth 
ofrece diversas razones de por qué opta por el “modelo de la recepción”  
en lugar del “modelo de atribución”, y las dos principales se concentran en,  
por un lado, la difícil distinción entre la postura cognitiva y la de atri­
bución de valor (Honneth, 2001: 123), y por otro, en la ausencia 
de un criterio inmanente correctivo del valor que debe ser atribuido 
(Honneth, 2006). En virtud de lo anterior, Honneth asume que el: “[…] 
comportamiento de reconocimiento debe tratarse de un acto que está 
motivado por razones prácticas, a saber: en el reconocimiento reac­
cionamos de manera correcta o adecuada a aquellas razones que son 
erigidas por las cualidades evaluativas que los seres humanos poseen 
previamente de diversos modos” (2006: 136).

Honneth sostiene que percibimos el valor de los seres humanos 
conforme a razones que incorporamos durante complejos procesos de 
aprendizaje, y a partir de los cuales desarrollamos el reconocimiento 
efectivo de aquellos valores previos. El relativismo que inspira este 
“realismo moderado” de valores pretende ser superado por Honneth 
a través de aquellos procesos de aprendizaje cultural, más un fuerte 
compromiso con un progreso moral en términos históricos (2006: 
136ss.). Esta gama de supuestos es congruente con sus criterios de 
mayor inclusión e individuación para medir tal progreso moral en la 
historia, propuestos durante su debate con Nancy Fraser. Sin embargo, 
la creciente confianza que Honneth ha depositado en este entramado  
teórico —reconocimiento/recepción/realismo de valores/progreso moral—  
hace algo vidrioso el potencial explicativo y normativo de su propuesta, 
por ejemplo, a la hora de diagnosticar las patologías de las sociedades 
actuales. El mismo Honneth reconoce esta problemática, y por ello 
propone que tanto la delimitación nítida de las patologías sociales 
como su superación, deben apoyarse en una mirada reflexiva del 
pasado (2006: 132ss.), abrazando así una fuerte confianza respecto de 
que en cada práctica ideológica y en suma, patológica, persisten fuerzas 
emancipadoras (2006: 143).

2 Honneth (2001: 123ss). Esta concepción del reconocimiento es sostenida en repetidas 
ocasiones, véanse Honneth (2002: 505-512) y Honneth (2006: 135ss).



261Andamios

La reificación como un olvido del reconocimiento

En trabajos más recientes, Honneth intenta nuevamente delinear y 
utilizar una metodología capaz de identificar las patologías sociales,3 
pero el problema de fondo recae en el arco de supuestos que envuelven 
y precisan el del reconocimiento. El criterio propuesto por Honneth 
para dar con las patologías, igualmente utilizado para evaluar el 
estado de justicia de las sociedades, recae en el logro de una identidad 
saludable, libre de obstáculos internos y externos. Para ello, las 
esferas de reconocimiento del cuidado, derecho y solidaridad, deben 
ser protegidas de distorsiones u olvidos. Sin embargo, en la medida 
en que tal desarrollo de la personalidad se articula sobre estructuras 
fijas, como lo son las esferas del reconocimiento, presentando este último 
como la recepción de cualidades evaluativas que los seres humanos 
poseen previamente, Honneth no escapa a un relativismo histórico 
y moral, puesto que su eticidad formal sólo parece ser sostenible para 
las sociedades occidentales que han podido atravesar el umbral de la 
modernidad. El escaso tratamiento que Honneth le ha otorgado a su 
compromiso con un progreso moral nos sugiere su fuerte convicción 
(Fascioli, 2011a: 158).

Para los fines del presente trabajo, la reconstrucción de los rasgos 
generales de esta problemática es sumamente relevante. El trasfondo 
teórico con el que Honneth aborda la reificación se encuentra totalmente 
condicionado por el modelo receptivo del reconocimiento. Véase, por 
ejemplo, lo que sostiene Honneth acerca de aquel reconocimiento ele­
mental: “[…] no debe ser entendido [el reconocimiento elemental] 
como una referencia a sentimientos positivos, amistosos: con él solo 
se indica el hecho existencial, cuyo efecto penetra en lo afectivo, de que 
tenemos que aprobar el valor del otro en una actitud de reconocimiento, aún 
cuando en el momento lo maldigamos o lo odiemos” (Honneth, 2007a: 
80-81, cursivas mías).

A este modelo receptivo del reconocimiento, inadvertido por 
los críticos, atribuyo las limitaciones de la reificación honnethiana.  

3 Véase Axel Honneth, “Realización organizada de sí mismo. Paradojas de la indi­
vidualización”, y también Axel Honneth y Martin Hartman, “Paradojas del capitalismo”, 
en Honneth (2009a). En estos trabajos Honneth parece implementar lo que él entiende 
como “crítica reconstructiva de la sociedad con salvedad genealógica” (Honneth, 2009b: 
43-53). Esta observación fue realizada por Mauro Basaure (2008: 74).



262 Andamios

Martín Fleitas González

Los inconvenientes inherentes al modelo receptivo limitan y encausan 
la formulación honnethiana de la reificación, exponiéndola a serias 
objeciones. En virtud de ello, es razonable pensar que en caso de revisar  
la concepción del reconocimiento, y de lograr esbozar una más adecuada, 
podría volverse sobre la reificación con mayor solidez. Justamente, esta 
es la tarea que se propone realizar en el presente trabajo.

Esta problemática, violentamente resumida, es susceptible de ser 
inicialmente abordada a través de la observación de que Honneth ha 
asumido la distinción entre los modelos de atribución y recepción del re­
conocimiento como incomunicables entre sí. En contraposición con esta 
lectura de los modelos del reconocimiento, es razonable pensar que 
ambos modelos pueden converger en una concepción ontológicamente 
unívoca del reconocimiento, que a su vez sea capaz de abrigar distin­
ciones analíticas hacia su interior. Una de las distinciones analíticas que 
podría abrigar es aquella entre la recepción restringida al sólo valor 
de potenciales compañeros de interacción, y la atribución como atri­
bución de autoridad moral.4 Mientras la recepción debe restringirse a la 
recepción de un solo valor, esto es, aquel a través del cual identifico a 
un potencial compañero de interacción como moralmente vinculante, 
la reacción del otro debe entenderse como un modo de atribución de 
autoridad moral hacia mí. Como muy bien señala Honneth al recurrir a 
las investigaciones sobre los lactantes, la actitud de apertura a nivel de la  
mutua reacción que un adulto y un infante expresan con la sonrisa in­
dica un primer momento de recepción de la vitalidad del otro en tanto 

4 No queda claro cómo fue originalmente concebido por Honneth aquel revestimiento 
de autoridad moral hacia el otro, pues por momentos parece un modo de atribución, 
aunque hacia el final opte por el modelo de la recepción (Honneth, 2001: 120ss.). 
No así, luego Honneth es más explícito en su elección del modelo receptivo, por lo 
cual tal autoridad moral ya no constituye un revestimiento del otro sino más bien 
una expresión de la autoridad moral que emana de su inherente condición humana, 
denominándola tan sólo como “restricción del egocentrismo” (Honneth, 2006: 139-
140). De todas formas, si bien pretendo volver sobre la primera versión en un sentido 
fuerte de atribución, la atribución de autoridad moral debe entenderse como aquel 
respeto cuya representación de un valor “menoscaba el amor que me tengo a mí mismo” 
(Kant, 2010: p. 47, nota 8). En lo que sigue defenderé que esta atribución de autoridad 
moral opera como apertura formal para la comunicación, para el reconocimiento y la 
atribución de valor efectivo.



263Andamios

La reificación como un olvido del reconocimiento

ser humano moralmente vinculante (Honneth, 2001: 120ss.; Gamper 
Sacshe, 2010: 65-66). Pero a diferencia de Honneth, debería enfatizarse 
que en esta postura el reconocimiento es de un solo valor: el de la calidad 
de compañero de interacción, y no de valores que parecen moverse a 
nuestras espaldas. Estos valores, si bien pueden ser capaces de atravesar 
las interacciones, no lo harían al nivel de la recepción, sino más bien al 
nivel de la atribución del valor, incondicionalmente posibilitada por 
una previa y mutua atribución de autoridad moral, que operaría de 
base para la negociación de las imágenes proyectadas unos a otros. En 
virtud de lo anterior, puede defenderse que el reconocimiento debe ser 
entendido como una postura práctica ontológicamente unívoca capaz de 
abrigar distinciones analíticas hacia su interior. Este reconocimiento se 
vería en primera instancia signado por la recepción del valor vital del otro 
en tanto compañero de interacción, continuada luego por una reacción 
a nivel de la afirmación existencial del otro, expresando, en cualquiera 
de sus formas básicas la atribución de autoridad moral que mutuamente se 
concede entre los sujetos, y que conduce a la descentración.

Por otro lado, estas intuiciones nos llevan a preguntar por la ganancia 
explicativa de aquel reconocimiento elemental. De acuerdo a las agudas 
observaciones de Ferrara, el reconocimiento elemental defendido por 
Honneth no parece asegurar gran potencial crítico. Por el contrario, 
es razonable pensar que por medio de la navaja de Ockham podríamos 
disolver las diferencias ontológicas entre aquel reconocimiento 
elemental y aquel comunicativo presente en las esferas del cuidado, 
derecho y solidaridad.5 Esto permite evitar la crítica de Ferrara al trazar, 
hacia el interior de la unidad ontológica del reconocimiento, una serie 
de distinciones analíticas que ayudarían a concebir de mejor forma las 
dinámicas y distorsiones internas que aquel puede sufrir.

En virtud de lo anterior, la primera distinción analítica puede 
trazarse entre la dimensión de los fundamentos del reconocimiento y la 
dimensión comunicativa del mismo. A su vez, dentro de esta distinción 
es posible realizar la segunda: mientras en los fundamentos del reco­
nocimiento se encuentran la recepción de la interacción y la mutua 

5 Véase la descripción de las esferas de reconocimiento recíproco en Honneth (1997b: 
cap. v).



264 Andamios

Martín Fleitas González

atribución de autoridad moral, en la segunda se encuentran las tres 
modalidades del reconocimiento recíproco. En principio, esta propuesta 
no pretende ser más que un rudimento heurístico convergente con las 
concepciones del reconocimiento del joven Hegel (Hegel, 2006: 45), y 
aquella intuitivamente presente en La lucha por el reconocimiento, que 
puede ofrecer herramientas suficientes para la revisión del concepto 
de la reificación.6 Este diseño ontológico/analítico del reconocimiento 
permite concebir aquellos valores que Honneth coloca en el nivel 
subterráneo de la interacción comunicativa, sólo accesibles mediante 
complejos procesos de aprendizaje, como permeables por la interacción 
misma. De este modo, las esferas de reconocimiento recíproco no habrían 
de concebirse como valores aún débilmente sustantivos, sino más 
bien como estructuras fijas de la interacción que desprenden criterios 
normativos de reconocimiento debido, accesibles a la reflexión.7 Desde 
esta perspectiva, los valores que Honneth entiende como inmanentes y 
ya presentes al reconocimiento lo serían en parte, aunque no al nivel de 
la recepción, sino más bien al nivel de la atribución que posibilita el re­
conocimiento mutuo, aún así regido por las esferas de reconocimiento. 
Esto privilegiaría una concepción fuerte de la intersubjetividad que no 
parece desprenderse del modelo receptivo del reconocimiento.

Para robustecer paulatinamente esta hipótesis, piénsese en el niño 
que recientemente ha distinguido a su madre del entorno como un ob­
jeto con cualidades especialísimas.8 Este es capaz, en primer lugar, de 
reconocer o percibir el valor vital de su madre en términos de poten­
cial compañero de interacción. Sin embargo, en el mismo contexto de 
la esfera del cuidado, pero a nivel de adultos, tanto en las relaciones 
de pareja como en las de amistad, es posible observar cómo al acto 
receptivo mencionado continúa al nivel de la reacción con una atribu­

6 El principal objetivo de este diseño recae en el deseo de evitar las problemáticas 
inherentes al Espíritu autorreflexivo del Hegel maduro, así como también las del 
modelo receptivo de Honneth.
7 En este punto tengo en mente las reflexiones que Walzer presenta acerca de la 
identificación de lógicas inmanentes a la interacción capaces de abrigar caudales 
descriptivos y normativos (Walzer, 1993: “Prefacio” y cap. i).
8 Véase Axel Honneth, “La teoría de la relación de objeto y la identidad posmoderna. 
Sobre el presunto envejecimiento del psicoanálisis” (en Honneth, 2009a).



265Andamios

La reificación como un olvido del reconocimiento

ción de autoridad moral al compañero de interacción. En esta instancia,  
los valores serán experimentados, expresados y negociados por los par­
ticipantes, aunque regidos por cierta regla inmanente semejante a: “sólo 
es posible alcanzar amor a través del amor”, y no a través de otra cosa 
como dinero, status, prestigio, etcétera.9 Esta regla inmanente a la esfera 
del cuidado —como también la hay en la jurídica y en la del desempe­
ño— delimita en las sociedades occidentales el carácter del reconoci­
miento mutuo en esa esfera, mas no el contenido, esto es, aquello que 
debe significar el cuidado. 

Conceptualizar el reconocimiento en términos “reproductivos/pro­
ductivos”, favorece una comprensión dinámica del mismo proceso que 
va y viene desde la recepción a la atribución. Y dentro de este proceso 
dinámico, la reificación no habría de ser entendida como un olvido 
de la atribución del valor del otro, sino más bien como momentos de 
creciente amnesia, o ceguera perceptual, de aquella interacción que se  
mantiene irrenunciablemente con el otro concreto. En virtud de ello, 
la tesis que podría actualizar el significado de la reificación como 
olvido del reconocimiento consistiría en defender la existencia de una 
conexión entre la percepción de la interacción y la atribución mutua de 
autoridad moral.

Ciertamente, no se podrá delimitar completamente la magnitud 
del alcance de esta hipótesis en este trabajo, aunque sí valdría la pena 
esbozar en resumidas reflexiones, las ganancias que se obtienen de ella. 
Por un lado, dentro de estas ganancias se considerará especialmente la 
cristalización conceptual de la calidad patológica de la reificación, esto 

9 Siguiendo la ilustración de Walzer a partir de Pascal: “Hay diversas compañías —los 
fuertes, los hermosos, los inteligentes, los devotos—, pero cada hombre reina en la suya 
propia y no fuera de ella. Sin embargo, en ocasiones se enfrentan; entonces el fuerte y 
el hermoso luchan por la supremacía —torpemente, pues la supremacía es de órdenes 
distintos—. Unos a otros se tergiversan y cometen el error de pretender el predominio 
universal. Nada puede ganarlo, ni siquiera la fuerza, pues ésta es impotente en el 
reino de los sabios […] Tiranía. Las proposiciones siguientes son, entonces, falsas y ti­
ránicas: ‘Puesto que soy hermoso, he de exigir respeto’. ‘Soy fuerte, luego los hombres 
tienen que amarme’. […] ‘Soy…’ etcétera. La tiranía es el deseo de obtener por algún 
medio aquello que sólo puede ser obtenido por otros medios. A cualidades diversas se 
corresponden obligaciones diversas: el amor es la respuesta apropiada al encanto, el 
temor a la fuerza, y la creencia al aprendizaje” (Walzer, 1993: 31).



266 Andamios

Martín Fleitas González

es, su supuesta capacidad de generar malestar y apatía en los afectados, 
mientras por otro, también habrá oportunidad de atender algunas 
objeciones que ha recibido la reformulación honnethiana, con el objetivo 
de visibilizar el potencial crítico que puede ofrecer la presente revisión.

Objeciones y réplicas

A partir de la hipótesis de trabajo que asegura que el reconocimiento 
constituye una unidad ontológica capaz de abrigar distinciones analí­
ticas hacia su interior, es posible revisar la perspectiva honnethiana 
de la reificación. Aquí se defenderá que repetidas suspensiones de 
autoridad moral mutua, o repetidas atribuciones débiles de autoridad 
moral, favorecen un continuo de creciente amnesia del reconocimiento 
que osifica lentamente una insensibilidad perceptual del mismo. Para 
ilustrar esta idea, piénsese en el caso de una familia que manifiesta sus 
intimidades frente a sus empleados domésticos, muy semejante a la 
completa ausencia de vergüenza que manifestaba un Rey al desnudarse, 
en la hora del baño, frente a la servidumbre. En estos casos, aquellos 
que no experimentan pudor ninguno frente a la servidumbre olvidan, 
no son conscientes, o no perciben, que realmente están manteniendo 
una interacción asimétrica con ellos.10

Aquel individuo que olvida de alguna manera la existencia de los 
demás compañeros que le rodean, ciertamente, y de forma irrenunciable, 
está interactuando con ellos. Esta es la ganancia socioontológica que el 
reconocimiento elemental de Honneth desea introducir. Sin embargo, 
de aquí no se desprende la necesidad de distinguirle ontológicamente de 
aquel presente en las esferas de reconocimiento. Téngase en cuenta 
que este tipo de interacciones cotidianas ha sido objeto de diversas 
investigaciones sociológicas de orientación etnometodológicas, que reve­

10 Este mismo fenómeno observa Giddens en aquella situación en la que “dos individuos 
en un ascesor siguen delante con su conversación sin importarles estar rodeados por 
la estrechísima proximidad de otros”. En opinión de Giddens, este tipo de situaciones 
generalmente cristaliza relaciones asimétricas de poder (Giddens, 2006: 109ss.). 
Naturalmente, aquí también pueden citarse casos más crueles de indiferencia, como los 
de la esclavitud contemporánea (Bales, 2000).



267Andamios

La reificación como un olvido del reconocimiento

lan facultades reflexivas e inconscientes que los actores desenvuelven  
durante las situaciones de “copresencia”. Tanto el “tacto” como la 
gestualidad, la postura, el dominio del cuerpo, manifiestan capaci­
dades interactivas que posibilitan al mismo tiempo interacciones 
comunicativas (Hall, 1959; Giddens, 2006: cap. 2). En verdad, parece 
que ontológicamente ambas dimensiones analíticas no se distinguen, 
sin embargo, dar la espalda a alguien que desea interactuar con 
nosotros no sólo manifiesta una forma distorsionada de reconocimiento 
comunicativo, sino también una ausencia de atribución de autoridad 
moral hacia ese “alguien”.

Volviendo a los ejemplos del Rey y los dueños de un hogar que 
olvidan la presencia de la servidumbre durante una charla íntima, 
podemos encontrar allí una clara suspensión de autoridad moral hacia 
la servidumbre. Esto puede deberse no sólo a prejuicios culturales, sino 
también a la ausencia de educación del “tacto” en tales situaciones de 
copresencia. En estos contextos, la atribución de autoridad moral mutua 
significa la atribución de dignidad mutua, en la que los interactuantes 
se reconocen como dignos de ser considerados compañeros de inter­
acción. Si a esto agregamos que para Honneth, al igual que para 
Hegel, toda interacción está cargada con pretensiones normativas de 
reconocimiento, la atribución de autoridad moral mutua debería re­
ferenciar aquella irrenunciable situación humana en la cual los actores 
se consideran entre sí, y a sí mismos, como sujetos moralmente vincu­
lantes. En virtud de ello, la inhibición perceptual del Rey y los dueños 
del hogar parece ser consecuencia de la ausencia de atribución de 
autoridad moral hacia la servidumbre, o de una atribución débil hacia 
ella. En estas situaciones, la ausencia de atribución moral hacia el otro 
parece devenir en una inhibición perceptual de la interacción con ese 
otro, por lo cual podríamos conjeturar lo siguiente: en la medida en 
que el otro no es considerado como sujeto de interacción moralmente 
vinculante, la interacción real se sustraerá a la consciencia del sujeto 
que olvida, lo que da cabida a una reificación que, aún entendida como 
olvido metafórico y no literal del reconocimiento, puede ser descrita 
como instancias amnésicas crecientemente preñadas de apatía.

Tradicionalmente, las patologías sociales han sido entendidas como 
conductas fallidas frente al mundo que lesionan un ideal de vida buena, 



268 Andamios

Martín Fleitas González

y que se reproducen de forma mecánica a través de la osificación de 
la apatía. En congruencia con esta característica tradicional de las pa­
tologías sociales, la presente revisión de la reificación permite dar 
cuenta de cómo los afectados por la reificación, entendida como repe­
tidas suspensiones de autoridad mutua que llevan a la inhibición 
perceptual de la interacción, se ven disuadidos de ofrecer resistencia, 
en la medida en que la clave para su eternización parece radicar en el 
diseño institucional de relaciones asimétricas de reconocimiento.

El tratamiento de estos ejemplos no pretende ser ingenuo. En ellos 
se refleja una estructura asimétrica de reconocimiento recíproco que cier­
tamente se cimenta sobre formas institucionalizadas de dominación. El 
peso que las instituciones pueden tener sobre la interacción cotidiana 
constituye un factor omitido por las investigaciones de Honneth, al con­
centrarse en la sola variable intersubjetiva de la reificación (Deranty, 2007: 
151-154; Jütten, 2010: 237). Sin embargo, aquellas consideraciones 
acerca del poder que Honneth ofrece en su Kritik der Macht, posterior­
mente abandonadas de forma injustificada (Sinnerbrink, 2011), 
podrían servir como camino a seguir en este punto. El detenimiento en 
las relaciones asimétricas de reconocimiento institucionalizadas por 
relaciones de poder, parece abrigar la clave para dar con la etiología 
de la calidad patológica de la reificación, esto es, su poder de generar 
apatía en los afectados.11

Por otro lado, la hipótesis de trabajo acerca de la univocidad 
ontológica del reconocimiento satisface un requisito de la Teoría Crítica 
con el que la reformulación honnethiana queda en deuda: la conexión 
entre la reificación y las diferentes formas de malestar social. No es 
cristalina la calidad patológica de la reificación honnethiana, al igual 
que su capacidad crítica, puesto que, entre otras cosas, se ausenta su 
conexión con alguna forma de sufrimiento social. Pero si se atiende 

11 Sobre este punto considero que, tanto la introducción de la variable del poder como 
de la teoría dual de integración social y sistémica esbozada por Giddens en su 
“teoría de la estructuración”, ofrecen incalculables aportes para una revisión de la teoría 
del reconocimiento de Honneth que tenga como objetivo considerar de forma más 
completa las formas de integración sistémica y sus influencias en la integración social. 
El florecimiento de esta vía de complementación puede viabilizar la etapa “etiológica” 
que propone Zurn (2011: 346).



269Andamios

La reificación como un olvido del reconocimiento

nuevamente a los ejemplos del Rey y los dueños de un hogar que se 
muestran indiferentes a la presencia de la servidumbre, es posible 
visibilizar una conexión entre la dimensión analítica de los fundamentos 
del reconocimiento y la dimensión comunicativa. Si bien el Rey y los 
dueños lo olvidan, en realidad están manteniendo una interacción con la 
servidumbre, que puede manifestarse para estos últimos en la vivencia 
de formas distorsionadas de reconocimiento. Siguiendo las intuiciones de 
Fascioli, tan sólo podemos distinguir analíticamente cada una de las 
esferas, puesto que en toda interacción los agentes obtienen los tres tipos 
de reconocimiento pertenecientes a cada una de las esferas de forma 
simultánea (Fascioli, 2011b: 75ss.). Naturalmente, una forma de re­
conocimiento se realzará de acuerdo a los contextos de interacción, 
dependiendo de si estas enfatizan las lógicas del cuidado, de la justicia  
o de la solidaridad. Sin embargo, esto es suficiente para considerar la conjetura 
de que la servidumbre obtendrá formas distorsionadas de reconocimiento 
en cada una de las formas de reconocimiento simultáneamente, lo que 
seguramente facilitará el padecimiento de formas de menosprecio, al lesionar 
sus posibilidades de desarrollar un sentido de autoconfianza, autorrespeto y 
autoestima (Honneth, 1997b: caps. v y vi). Aquí la reificación adquiere 
un anclaje crítico en las formas de sufrimiento cuyo alcance no es 
posible considerar por el momento. Sin embargo, esta conjetura pro­
mete satisfacer aquella característica inherente a toda patología social 
que conecta la parcialización de las condiciones de vida buena con las 
formas de sufrimiento (Honneth, 2009b: 36ss).

Este último punto ayuda a ilustrar cómo las formas de sufrimiento 
revelan aquel “interés emancipador” inhibido por la reificación. La 
naturaleza de este interés puede manifestarse en eventuales luchas por 
el reconocimiento, lo que aumenta la coherencia interna entre la teoría 
del reconocimiento de Honneth y nuestra revisión de la reificación 
como olvido del reconocimiento. Por otra parte, si bien la presente 
revisión de la reificación pretende dejar intacta la concepción de la 
reificación de la naturaleza presentada por Honneth, la autorreifica­
ción requiere de algunas precisiones. Ferrara denuncia con acierto lo 
confuso del “expresionismo” que propone Honneth, y en virtud de ello 
es que un camino alternativo a aquel podría ser el de considerar el 
autorreconocimiento de forma análoga al reconocimiento recíproco, 



270 Andamios

Martín Fleitas González

esto es, evaluar la razonabilidad de pensar la unidad ontológica con 
distinciones analíticas del reconocimiento mutuo en el interior del 
sujeto. Para ello, es de suma utilidad tener presente la teoría del sujeto 
honnethiana, puesto que en su dinámica interna se resuelve, en última 
instancia, el desarrollo saludable o no de la identidad.

Honneth sostiene que la elaboración definitiva de las representaciones 
de sí mismo se gesta en el corazón de un diálogo interno del agente. La 
interiorización que realiza el agente de estas interacciones conflictivas, 
conforman un diálogo interior que Honneth inicialmente reconstruye 
a través de las investigaciones de Winnicott, y las nociones de “I” y 
“me” elaboradas por G. H. Mead (Winnicott, 1971: caps. 3 y 9; Mead, 
1972: 152ss.; Honneth, 1997b: 90-113). Posteriormente, motivado por 
la opinión de que Mead entiende el reconocimiento como una toma 
de perspectiva mutua que nada dice acerca de cuáles son las formas 
adecuadas de relacionamiento para que un individuo alcance una 
autocomprensión saludable, Honneth ha revisado su teoría del sujeto 
(Honneth, 2002: 503-505). Poco más de diez años después de La lucha 
por el reconocimiento, Honneth profundizó y exploró las investigaciones de 
Winnicott y Hans Leowald con el objetivo de dar cuenta de un apetito 
pulsional originario que empuja al individuo hacia el reconocimiento, 
esto es, hacia la progresiva delimitación y diferenciación del entorno 
(Honneth, 2007b). Según este ampliado marco psicológico, el desa­
rrollo de la personalidad y el encuentro consigo mismo en cada uno 
de los estadios de reconocimiento se encuentran movilizados por un 
apetito pulsional empeñado en trascender cada nivel de socialización 
alcanzado (Honneth, 2009a: 345-346). En virtud de que el diálogo 
interno sólo es concebible a través de instancias psíquicas —ello/
yo/superyó o I/me— surgidas de coagulaciones organizacionales 
de las pulsiones que buscan adaptarse al entorno, la apropiación e 
identificación del individuo con sus propios estados internos deben 
entenderse como procesos reflexivos de encuentros comunicativos 
consigo mismo que mantiene el individuo en su interioridad.

En este contexto, la automanipulación emocional que paulatinamente 
es asumida por el sujeto como una actitud característica de su identidad 
parece diluir el diálogo interno, lesionando con ello la constitución de 
una “autoridad” sobre los propios motivos de acción. Aquí entiendo a la 



271Andamios

La reificación como un olvido del reconocimiento

autoridad sobre los propios contenidos internos como una implicación 
del agente con sus emociones, impulsos y motivos de acción, decisiones 
y disposiciones, vivenciada en forma de identificación y preocupación. 
De esta manera, el agente adquiere una responsabilidad relativa frente 
a sí mismo que le permite dar cuenta de los mismos, e incluso distan­
ciarse de ellos para incluirlos como razones para decidir y actuar 
(Frankfurt, 2006). Particularmente, Catriona Mackenzie ha mostrado 
que el desarrollo de tal tipo de autoridad sobre los contenidos internos 
requiere del logro de las tres autorrelaciones prácticas del yo descritas 
por Honneth: la autoconfianza, el autorrespeto y la autoestima 
(Mackenzie, 2008: 525). Esto sugiere que la autorreificación significaría 
una parcialización de aquella autoaprobación básica que el individuo 
necesita para luego poder identificarse con sus propios contenidos 
internos, perdiendo así la autoridad sobre ellos, y deviniendo finalmente 
en formas de menosprecio. Nuevamente, la autorreificación hunde su 
anclaje crítico en las formas de sufrimiento que en esta oportunidad 
parecen desprenderse de la habituada automanipulación que algunos 
contextos escénicos institucionales exigen (Honneth, 2007a: 143; 
Giddens, 1995: 185-229). Y si estas consideraciones son correctas, 
también vuelve a realzarse la importancia del estudio de las relaciones 
de poder.

Naturalmente, resulta imposible evaluar exhaustivamente los alcan­
ces de esta argumentación en el presente trabajo. Sin embargo, podemos 
vislumbrar mucho camino por recorrer, si es que se desea actualizar el 
concepto de reificación desde la perspectiva del reconocimiento. Una 
línea de trabajo que posibilita continuar con esta modesta intención 
puede hallarse en la realización de un estudio completo de la reifica­
ción que tenga por brújula las reflexiones metodológicas de Zurn, esto 
es, sus observaciones acerca de la necesidad de desarrollar un estudio 
sintomatológico, diagnóstico, etiológico y terapéutico de la reificación 
(Zurn, 2011). 



272 Andamios

Martín Fleitas González

Fuentes consultadas

Bales, K. (2000), La nueva esclavitud en la economía global, Madrid: Siglo xxi.
Basaure, M. (2011), “Reificación y crítica de las patologías sociales 

en el marco del proyecto de teoría crítica de Axel Honneth”, en 
Enrahonar. Quaderns de Filosofia, núm. 46, Barcelona: Universitat 
Autònoma de Barcelona, enero-junio, pp. 75-91.
 (2008), “Dialéctica de la Ilustración entre filosofía y literatura. Axel 
Honneth en entrevista”, en Persona y Sociedad, vol. xxii, núm. 1, 
Santiago de Chile: Universidad Alberto Hurtado, enero-abril, pp. 
59-74.

Chari, A. (2010), “Toward a Political Critique of Reification: Lukács, 
Honneth and the Aims of Critical Theory”, en Philosophy and Social 
Criticism, vol. 36, núm. 5, Londres: Sage, junio, pp. 587-606.

Deranty, J.-P. (2007), “Repressed Materiality: Retrieving the Materialism 
in Axel Honneth’s Theory of Recognition”, en J.-P. Deranty, D. 
Petherbridge, J. Rundell, R. Sinnerbrink (eds.), Recognition, 
Work, Politics. New Directions in French Critical Theory, Boston-
Leiden: Brill, pp. 137-163.

Fascioli, A. (2011a), Humillación y reconocimiento. Una aproximación 
a la Teoría Crítica de Axel Honneth, Montevideo: Ministerio de 
Educación y Cultura (mec).
 (2011b), “Justicia social en clave de capacidades y reconocimiento”, 
en Areté. Revista de Filosofía, vol. 23, núm. 1, Lima, Pontificia 
Universidad Católica del Perú, enero-junio, pp. 53-77.

Ferrara, A. (2011), “The Nugget and the Tailings. Reification 
Reinterpreted in the Light of Recognition”, en Danielle 
Petherbridge (ed.), Axel Honneth: Critical Essays, Leiden-Boston: 
Brill, pp. 371-422.

Ferreira Borges, C. I. (2011), “Reificação como prática social: uma 
reinterpretação a partir de Alasdair MacIntyre”, en Intuitio, 
vol. 4, núm. 2, Porto Alegre: Programa de Pós-Graduação da 
Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul, julio-
diciembre, pp. 59-76.

Frankfurt, H. (2006), La importancia de lo que nos preocupa, Buenos 
Aires: Katz.



273Andamios

La reificación como un olvido del reconocimiento

Gamper Sachse, D. (2010), Reconocimiento y menosprecio. Sobre la 
fundamentación normativa de una teoría social (Entrevista a Axel 
Honneth), Buenos Aires: Katz.

Geuss, R. (2008), “Philosophical Anthropology and Social Criticism”, 
en Martin Jay (ed.), Reification: A New Look at an Old Idea (The 
Berkeley Tanner Lectures), con comentarios de Judith Butler, 
Raymond Geuss y Jonathan Lear, Oxford: Oxford University 
Press (oup), pp. 131-146.

Giddens, A. (2006), La constitución de la sociedad. Bases para la teoría de 
la estructuración, 2a ed., Buenos Aires: Amorrortu.
 (1995), Modernidad e identidad del yo. El yo y la sociedad en la 
época contemporánea, Barcelona: Península.

Grondin, J., (1988), “Reification from Lukács to Habermas”, en T. 
Rockmore (ed.), Lukács Today. Essays in Marxist Philosophy, 
Dordrecht: Reidel, pp. 86-107.

Habermas, J. (1991), “A Replay”, en Axel Honneth y Hans Joas (eds.), 
Communicative Action. Essays on Jürgen Habermas’s The Theory 
of Communicative Action, Cambridge, ma: mit Press, pp. 215-264.

Hall, E. T. (1959), The Silent Language, Nueva York: Doubleday.
Hegel, G. W. F. (2006), El sistema de la eticidad, Buenos Aires: Quadrata.
Honneth, A. (2011), “Rejoinder”, en Danielle Petherbridge (ed.), Axel 

Honneth: Critical Essays, Leiden-Boston: Brill, pp. 391-421.
 (2009a), Crítica del agravio moral. Patologías de la sociedad 
contemporánea, Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica 
(fce).
 (2009b), Pathologies of Reason. On the Legacy of Critical Theory, 
Nueva York: Columbia University Press.
 (2008), “Rejoinder”, en Martin Jay (ed.), Reification: A New Look 
at An Old Idea (The Berkeley Tanner Lectures), Oxford: oup, pp. 
147-160.
 (2007a), Reificación. Un estudio en la teoría del reconocimiento, 
Buenos Aires: Katz.
 (2007b), “The Work of Negativity. A Psychoanalytical Revision 
of the Theory of Recognition”, en J.-P Deranty, D. Petherbridge, 
J. Rundell, R. Sinnerbrink (eds.), Recognition, Work, Politics, 
Boston-Leiden: Brill, pp. 127-136.



274 Andamios

Martín Fleitas González

 (2006), “El reconocimiento como ideología”, en Isegoría. 
Revista de Filosofía Moral y Política, núm. 35, Madrid: Instituto 
de Filosofía-Consejo Superior de Investigaciones Científicas 
(csic), julio-diciembre, pp. 129-150.
 (2002), “Grounding Recognition: A Rejoinder to Critical 
Questions”, en Inquiry. An Interdisciplinary Journal of Philosophy, vol. 
45, núm. 4, Oslo: Departament of Philosophy, Classics, History 
of Arts & Ideas-University of Oslo/Taylor & Francis, octubre-
diciembre, pp. 499-520.
 (2001), “Invisibility: On the Epistemology of Recognition”, en 
Aristotelian Society Supplementary Volume, vol. 75, núm. 1, 
Londres: The Aristotelian Society/John Wiley & Sons, julio, pp. 
111-126.
 (1997a), The Critique of Power. Reflective Stages in a Social Theory, 
Cambridge, ma: mit Press.
 (1997b), La lucha por el reconocimiento: por una gramática de los 
conflictos sociales, Barcelona: Crítica.

Horkheimer, M., Adorno, T. W. (1987), Dialéctica del iluminismo, Buenos 
Aires: Sudamericana.

Ikäheimo, H. (2002), “On the Genus and Species of Recognition”, en 
Inquiry. An Interdisciplinary Journal of Philosophy, año 45, núm. 
4, Oslo: Departament of Philosophy, Classics, History of Arts & 
Ideas-University of Oslo/Taylor & Francis, octubre-diciembre, 
pp. 447-462.

Jütten, T. (2010), “What is reification? A Critique of Axel Honneth”, en 
Inquiry. An Interdisciplinary Journal of Philosophy, vol. 53, núm. 
3, Oslo: Departament of Philosophy, Classics, History of Arts 
& Ideas-University of Oslo/Taylor & Francis, julio-septiembre, 
pp. 235-256.

Kant, I. (2010), Fundamentación para una metafísica de las costumbres, 
en: Kant ii, Madrid: Gredos.

Laitinen, A. (2002), “Interpersonal Recognition: A Response to Value or 
a Precondition of Personhood?”, en Inquiry. An Interdisciplinary 
Journal of Philosophy, vol. 45, núm. 4, Oslo: Departament of 
Philosophy, Classics, History of Arts & Ideas-University of Oslo/
Taylor & Francis, octubre-diciembre, pp. 463-478.



275Andamios

La reificación como un olvido del reconocimiento

Mackenzie, C. (2008), “Relational Autonomy, Normative Authority and 
Perfectionism”, en Journal of Social Philosophy, vol. 39, núm. 4, 
Pittsburgh- Charlottesville, va: The North American Society for 
Social Philosophy (nassp)/University of Pittsburgh/John Wiley 
& Sons, invierno, pp. 512-533.

Mead, G. H. (1972), Mind, Self and Society, Chicago: University of 
Chicago Press.

Pereira, G. (2010), Las voces de la igualdad. Bases para una teoría crítica 
de la justicia, Montevideo: Proteus.

Sinnerbrink, R. (2011), “Power, Recognition, and Care: Honneth’s 
Critique of Poststructuralist Social Philosophy”, en Danielle 
Petherbridge (ed.), Axel Honneth: Critical Essays, Leiden-Boston: 
Brill, pp. 177-205.

Walzer, M. (1993), Las esferas de la justicia. Una defensa del pluralismo y 
la igualdad, México: fce.

Winnicott, D. (1971), Realidad y juego, Barcelona: Gedisa.
Zurn, C. F. (2011), “Social Pathologies as Second-Order Disorders”, en 

Danielle Petherbridge (ed.), Axel Honneth: Critical Essays, Leiden-
Boston: Brill, pp. 345-370.

Fecha de recepción: 24 de junio de 2013
Fecha de aprobación: 11 de mayo de 2014

Volumen 11, número 26, septiembre-diciembre, 2014, pp. 253-275




