LA JUSTICIA INTERNACIONAL ENTRE EL HUMANITARISMO
Y EL IGUALITARISMO GLOBAL!

Alvaro de Vita"

ResuMeN. Una cuestion central que se presenta, en el debate so-
bre cuestiones de justicia internacional, se refiere a la perspectiva
normativa apropiada para tratar las asimetrias abismales de con-
diciones de vida en el ambito mundial. Uno de los problemas
que han concentrado las atenciones en ese debate es el de deter-
minar si esas asimetrias deben ser consideradas desde la optica
de principios de justicia igualitaria (como sustentan tedricos
cosmopolitas como Kok-Chor Tan y Simon Caney) o, de modo
alternativo, desde la optica de un principio de humanitaris-
mo (como sustentan tedricos politicos anticosmopolitas como
Michael Walzer, John Rawls y David Miller). La posicion que se
defiende en este articulo es la de que el orden social y politico
global implica normas de justicia que, aunque no deban ser con-
cebidas como principios igualitarios, son mas exigentes que el
humanitarismo.

PALABRAS CLAVE. Justicia internacional, justicia social, liberalismo
social, igualitarismo global, derechos humanos.

Este articulo tiene el proposito de contribuir en la reflexion acerca
de cual es la forma mas apropiada de articular el trato normativo de
cuestiones de justicia socioecondmica en el ambito interno de una
sociedad democratica y en el plano internacional. Una cuestion central

" Profesor titular del departamento de ciencia politica de la Universidad de Sao Paulo
(usp). Direccion electronica: alvaro_vita@uol.com.br; alvarodevita@usp.br

! Este articulo es producto de una investigacion en curso, que cuenta con financiacion
del Consejo Nacional de Desarrollo Cientifico y Tecnologico (cneq), Ministerio de
Ciencia y Tecnologia de Brasil. Agradezco los comentarios detallados y pertinentes
realizados por uno de los evaluadores anénimos de esta revista, que, tanto como me
fue posible en los limites de este articulo, intenté tomar en cuenta y que me seran muy
provechosos en trabajos futuros. Traduccion de Naila Freitas.

Volumen 11, nimero 25, mayo-agosto, 2014, p. 13-49 Andamios 13



A1vARO DE VITA

que se presenta, en el debate sobre cuestiones de justicia internacional,
guarda relacion con la perspectiva apropiada para tratar las asimetrias
abismales de condiciones y oportunidades de vida alrededor del mundo.
Uno de los problemas que mas han concentrado la atencion en ese debate
es el de determinar si esas asimetrias deben ser consideradas desde la
optica de principios de justicia igualitaria, segiin sustentan tedricos
cosmopolitas como Darrell Moellendorf (2002), Kok-Chor Tan (2004)
y Simon Caney (2005; 2009), o de modo alternativo, desde la 6ptica
de un principio de humanitarismo, segin sustentan teéricos politicos
anticosmopolitas como Michael Walzer (1983), John Rawls (1999),
Thomas Nagel (2005) y David Miller (1998; 1999; 2007). Ademas de
contrastar esas dos posiciones, la motivacion central de la reflexion
desarrollada en este articulo es sustentar que una tercera posicion nor-
mativa sobre esas disparidades, alternativa tanto al humanitarismo
como al igualitarismo global, puede ser mas prometedora.

Aunque existan controversias sobre ello, no hay duda de que los
niveles de pobreza y desigualdad globales son muy elevados. Segun la
estimacion del Banco Mundial (8Bm), que s6lo toma en cuenta la renta y
el consumo de las familias, en 2008 habia cerca de 1,300 millones de
personas en el mundo que vivian abajo de la linea de pobreza de 1.25
dolares al dia, esto es, que no tenian recursos suficientes siquiera para
alimentarse de maneraadecuada.” Abajodelalineade pobrezade 2 d6lares
al dia, de acuerdo con la estimacion del Bm, se encontraba un 43.14% de
la poblaciéon mundial, o cerca de 2,500 millones de personas en el afio
2008.” Segun el criterio de “pobreza multidimensional” adoptado por el

2 Ese es el dato disponible en linea en data.worldbank.org/indicator, consultado el
6/06/2012. El Banco Mundial (Bm) utiliza lineas de pobreza de 1.25 dolares y de 2
dolares al dia, calculadas por la Paridad del Poder de Compra (ppp, en la sigla en inglés)
de dolares de 2005. Estan abajo de la linea de pobreza de 2 dolares al dia aquellas
personas cuyo poder de compra por dia es inferior al poder de compra que 2 dolares
tenfan en los Estados Unidos en el afio 2005.

? Para Pogge (2010: 12), se encuentran en una situacion de pobreza severa las personas
que no tienen acceso seguro a la alimentacion adecuada, agua potable, vestido, vivienda
y a la asistencia médica y educacion basicas. Pogge (2010: capitulos 3 y 4) critica de
manera contundente la adopcion de la linea de pobreza del v (que paso de 1 dolar al
diaen 2000 a 1.25 dolares en 2005) para establecer el primer objetivo de la Declaracion
del Milenio de las Naciones Unidas (firmada por 191 paises en septiembre de 2000)

14 Andamios



LA JUSTICIA INTERNACIONAL ENTRE EL HUMANITARISMO Y EL IGUALITARISMO GLOBAL

Informe del Desarrollo Humano de 2010 del Programa de Naciones Unidas
para el Desarrollo (pNUD, 0 UNDP por sus siglas en inglés), que es mas
exigente que la linea de pobreza de 1.25 ddlares al dia —pero que aun
es extremadamente austero—, y que toma en cuenta indicadores en
tres dimensiones distintas (salud, educacion y estandares de vida),
hay 1,750 millones de personas en condiciones de pobreza extrema
en el mundo (unpp, 2010: 96). Esas son las personas que, de acuerdo
con el Informe, sufren privaciones agudas (que pueden no ser captadas
de manera adecuada sélo por indicadores de renta y consumo) y que
corresponden a cerca de un tercio de la poblacion de 104 paises en vias
de desarrollo. Para mencionar solamente uno de esos indicadores, al
tiempo que la expectativa de vida al nacer es de 54 afos en promedio, en
los paises del Africa Subsahariana, el mismo indicador, para los paises
de la Organizacion para la Cooperacion y el Desarrollo (ocpE), es de
80 anos. Cerca de un tercio de las muertes que ocurren anualmente en
el mundo (18 millones), se deben a causas que estan relacionadas a la
pobreza. Thomas Pogge da el énfasis dramatico necesario a esta tltima
estadistica: “mucho mas personas —cerca de 360 millones— murieron
de hambre y de enfermedades curables, en época de paz, en los 20 afios
que siguieron al fin de la Guerra Fria que aquellas que perecieron
en guerras convencionales, en guerras civiles y en virtud de represion
estatal a lo largo de todo el siglo xx” (Pogge, 2010: 11). Y cuando se pasa
de indicadores de niveles de bienestar y desarrollo humano en un nivel
bastante basico a indicadores de disparidades relativas, los contrastes
no son menos evidentes. Con base en investigaciones domiciliarias
realizadas en 120 paises (y empleando las estimaciones de las tasas de
cambio por la paridad del poder de compra adoptadas por el Bvm en
2005), Branko Milanovic (2011: 152-153) sustenta que la desigualdad
de renta entre personas en el mundo permanecio, entre 1988 y 2005, en
niveles extremadamente elevados, con el Coeficiente de Gini oscilando
alrededor de los 70 puntos. Mientras los 10% mas ricos se quedan con
un 56% de la renta mundial, el 10% mas pobre recibe apenas 0.7 por
ciento de ella. Y mientras el 5 por ciento de arriba concentra un 37%

de reducir a la mitad, hasta 2015, el numero de personas viviendo en condiciones de
,
pobreza extrema en el mundo.

Andamios 15



A1vARO DE VITA

de la renta mundial, al 5 por ciento de abajo tiene una participacion
insignificante, inferior a un 0.2 por ciento.

Esa breve caracterizacion empirica del problema parece ser suficiente
para demostrar que existen fuertes razones para tratar las disparidades
socioecondmicas en el mundo como un problema de justicia. Pero esa
evaluacion no encuentra aceptacion siquiera junto a los tedricos politicos
que creen que una concepcion de justicia igualitaria se debe aplicar al
ambito doméstico de una sociedad democratica. Charles Beitz (1999a:
272-280; 1999b) denominéd “liberalismo social” a la vision sobre la
sociedad internacional que establece una acentuada discontinuidad
entre los principios que se aplican al ambito doméstico y aquellos que
se aplican al ambito internacional. A las instituciones domeésticas cabe
la responsabilidad moral primaria de garantizar el bienestar de los
ciudadanos y la justicia social, al paso que la comunidad internacional
tiene la responsabilidad moral de preservar las condiciones de fondo
bajo las cuales puedan desarrollarse sociedades bien ordenadas. Para esa
vision, sélo un principio de asistencia humanitaria se justifica para tratar
disparidades socioeconémicas —las mas agudas, que se relacionan con la
pobreza en un sentido absoluto— a nivel internacional. Empezaré, para
caracterizar los términos de ese debate tedrico, por un examen de esa
postura.

I‘IUI\/IANI'I"ARISMO7 NO JUSTICIA IGUALITARIA

John Rawls y David Miller son los dos tedricos de mayor peso
asociados a la postura que Beitz denominé “liberalismo social”. Hasta
muy recientemente, en medio de una literatura sobre justicia global
dominada por tedricos cosmopolitas, The Law of Peoples (El derecho
de gentes), de Rawls (1999), permanecia como el unico esfuerzo mas
amplio de articulacion tedrica de esa posicion. Un punto importante a
resaltar con respecto a ese esfuerzo, que transciende la teoria especifica
de la justicia internacional propuesta en The Law of Peoples, es que alli se
expresa un enfoque normativo sobre la justicia que rechaza la posicion

16 Andamios



LA JUSTICIA INTERNACIONAL ENTRE EL HUMANITARISMO Y EL IGUALITARISMO GLOBAL

metodologica que Liam Murphy (1998) denominé “monismo”.* La idea
bésica del antimonismo es que diferentes tipos de principios se aplican a
tipos diferentes de objetos que se pueden considerar como susceptibles
de evaluaciones de justicia. Como afirma Rawls ya en el apartado 2 de
A Theory of Justice,

No hay motivo para suponer de antemano que los
principios que son satisfactorios para la estructura basica
sean validos para todos los casos. Esos principios pueden
no aplicarse a las normas y practicas de asociaciones
privadas o de grupos sociales menos amplios. Pueden
ser irrelevantes para las diversas convenciones y para
las diversas costumbres informales de la vida cotidiana;
pueden no elucidar la justicia, o, tal vez mejor, la equidad
de arreglos cooperativos voluntarios o de procedimientos
para realizar acuerdos contractuales. Las condiciones del
derecho de los pueblos pueden exigir otros principios,
inferidos de manera un tanto diferente (Rawls, 1971: 8).

Aunque Murphy, en el contexto de una discusion que tiene el propésito
de criticar la posicion segin la cual los principios que se aplican al
marco institucional no son los mismos que se aplican a la conducta
individual, haya denominado a la posicién de Rawls como “dualista”,
esa denominacion, como observé Thomas Nagel (2005: 122), no es
apropiada, ya que lo caracteristico del antimonismo de Rawls es la idea
de que “el principio regulador correcto para cualquier cosa depende de
la naturaleza de esa cosa” (Rawls, 1971: 29).

Existen fuertes razones para subscribir el rechazo de Rawls al monismo
en la teoria de la justicia, pero afirmar eso no implica endosar la forma en
que él interpret6 el antimonismo en su teoria de la justicia internacional.

*G. A. Cohen (1992; 1997) y Liam Murphy rechazan el antimonismo de Rawls en otro
frente de discusion: el que se refiere a si los principios que se aplican a la conducta
individual y a elecciones individuales que pueden tener impacto distributivo deberian
ser los mismos que se aplican a la estructura institucional de la sociedad. En la seccion
“Igualitarismo, no asistencia humanitaria”, mas adelante, examino esa distincion entre
monismo y antimonismo de forma mas pormenorizada.

Andamios 17



A1vARO DE VITA

Hago una breve mencion a eso. Como es conocido por los que acompanan
ese tipo de debate tedrico, Rawls no derivé implicaciones morales
cosmopolitas de la teoria de la justicia igualitaria que propuso para los
arreglos institucionales —para el objeto que denomino “estructura basica
de la sociedad”— de una sociedad democratica en ambito doméstico.
En particular, rechazé una interpretacion cosmopolita de su “principio
de diferencia”, segin el cual las desigualdades socioeconomicas solo
son moralmente justificables si son establecidas para el maximo
beneficio posible de aquellos que se encuentran (para simplificar) en el
quintil inferior de la escala de distribucion de oportunidades sociales,
renta y riqueza de la sociedad. Rawls presenté mas de un argumento
para defender su perspectiva anticosmopolita con respecto a la
sociedad internacional, pero el principal, a mi juicio, es el que puede
ser denominado “argumento de los factores internos”.” Para resumir, se
trata del punto de vista segun el cual las vastas desigualdades de renta y
de oportunidades sociales y los niveles de pobreza absoluta existentes
en el mundo se deben esencialmente a caracteristicas institucionales, a
decisiones de politica publica y a la cultura publica de las sociedades
en las que la pobreza global esta mas concentrada (Rawls, 1999: 113-
120), y no a circunstancias del orden politico y econémico global. Un
“deber de asistencia” se justifica en relacion a aquellas sociedades que
Rawls denomina “sobrecargadas” por condiciones desfavorables, que les
impiden desarrollar instituciones capaces de garantizar el cumplimien-
to, inclusive, de una lista minima de derechos humanos basicos, pero la
interpretacion de ese deber deja claro que se trata de un deber positivo
de prestar auxilio y no de una obligacion de justicia internacional. Las

> El punto de vista que denomino argumento de los factores internos (Vita, 2008: 240-
248) corresponde a aquello que Pogge (2008: 145-150), bautizé como “nacionalismo
explicativo”.

¢ Siguiendo a Shue (1996), Rawls adopta una lista restringida de derechos humanos
“propiamente dichos”, que se limita a los derechos a la libertad y a la seguridad personales,
que implican derechos de subsistencia. Estos tltimos, para Shue, tienen como objeto
la garantia de “aire no contaminado, agua no contaminada, alimentacion adecuada,
vivienda adecuada y un sistema de salud publica preventiva minimo. [...] la idea basica
es propiciar el consumo de aquello que es necesario para garantizar una oportunidad
decente de tener una vida razonablemente saludable y activa, con una duracion mas o
menos normal, excluyendo ocurrencias tragicas” (Shue, 1999: 23).

18 Andamios



LA JUSTICIA INTERNACIONAL ENTRE EL HUMANITARISMO Y EL IGUALITARISMO GLOBAL

obligaciones de los mas privilegiados para con los pobres, en el ambito
global, deben ser entendidas como obligaciones de benevolencia y de
asistencia humanitaria, y no como obligaciones de justicia que tuviesen
por implicacion la correccion de la inequidad distributiva de arreglos
institucionales de los cuales los pueblos ricos, y los mil millones de
personas mas ricas de la humanidad, son los mayores beneficiarios. Mas
alla de ese nivel bajo de obligacion moral establecido por el deber de
asistencia, ninguna redistribucion ulterior de recursos, riqueza o renta
seria justificada como una cuestion de justicia. Como Rawls enfatiza,
ese deber es de naturaleza transitoria y tiene “tanto un blanco como
un punto limite” (Rawls, 1999: 119). Considerandose que la pobreza
tiene causas que son esencialmente domésticas, un deber de asistencia
es una respuesta normativamente mas apropiada que un principio de
justicia distributiva internacional, que negar la responsabilidad que las
sociedades bien ordenadas deben tener por las consecuencias de sus
propias instituciones y politicas (Rawls, 1999: 117-118). En lo demas,
Rawls alia ese anticosmopolitismo en materia de justicia economica a una
vision pluralista tradicional de la sociedad internacional, segtin la cual la
justicia es una cuestion eminentemente doméstica, debiendo la sociedad
internacional organizarse con base en principios de no interferencia
y convivencia pacifica entre estados. Esa vision es enteramente compatible
con la de autores como Michael Walzer y David Miller, para quienes
la comunidad politica nacional es el unico contexto moral y politico
apropiado para que se planteen cuestiones de justicia social.
Consideremos ahora la posicion de David Miller de “humanitarismo,
no justicia igualitaria”. El libro de Miller, National Responsibility and
Global Justice (2007), es el esfuerzo tedrico mas importante, desde
The Law of Peoples, para articular y defender lo que aqui (siguiendo a
Beitz) estoy entendiendo por liberalismo social. Miller distingue justicia
social, un ideal moral y politico que prescribe una forma de tratamiento
igual y de garantia de un status social igual a los conciudadanos de
una comunidad politica nacional, de justicia global, que se aplica a la
humanidad toda y prescribe principios no comparativos y la garantia
de un nivel absoluto de vida humana decente en cualquier sociedad.
A esa distincion corresponde aquella que Miller (2007: 167-168)
establece entre “derechos de ciudadania” y “derechos humanos”. Los

Andamios 19



A1vARO DE VITA

derechos de ciudadania constituyen el componente fundamental de
un régimen politico justo. Son derechos que definen condiciones
exigentes de legitimidad politica que, en una sociedad democratica,
tienen conexion con una concepcion de justicia social. Ya los derechos
humanos constituyen el componente central de una idea de legitimidad
internacional. Ademas de Miller, esa es una posicion adoptada también
por Rawls, Allen Buchanan (1999) y Charles Beitz (2009). Los derechos
humanos, para Miller y Beitz, son estandares para las instituciones
domeésticas cuyo respeto 0 no respeto son objeto de preocupacion
internacional (Beitz, 2009: 128). La idea central de esa nocion de
legitimidad internacional es la de que si los estados, que tienen la
responsabilidad moral primaria de garantizar el cumplimiento de esos
estandares, fracasan en eso, violaciones graves de derechos humanos
justifican alguna forma de intervencion externa por parte de instituciones
internacionales y sus agentes. “Cualquier Estado que cometiese o que
permitiese violaciones a gran escala de derechos humanos dentro de
sus fronteras”, dice Miller, remitiéndose a Buchanan, “dejaria de ser con-
siderado, por otros estados y por las instituciones internacionales,
como un Estado legitimo y, por eso, perderia su inmunidad contra
intervenciones externas” (Miller, 2007: 165-166).

Si Beitz y Miller coinciden en diferenciar los derechos humanos de
concepciones de justiciasocial, yen conectarlosaunaideade legitimidad
internacional, no extraen, sin embargo, las mismas implicaciones
de esa distincion. Miller (pero no Beitz, y mucho menos Buchanan)
sostiene que de ello deriva una vision “minimalista” de los derechos hu-
manos, segin la cual sélo se califican como tales aquellos derechos
relacionados con necesidades basicas de libertad (las libertades de
movimiento, de conciencia y de expresion y el derecho a la participacion
politica), de seguridad fisica y de subsistencia. Bajo el rubro del derecho
a la subsistencia, Miller coloca las necesidades basicas de nutricion,
agua potable, vestido y vivienda, asistencia basica a la salud, de acceso a
la educacion media y de trabajo y ocio (Miller, 2007: 52, 163-168). Una
lista de derechos humanos de ese tipo, fundamentada en una nocion
de necesidades basicas, y que es bastante semejante a aquella de Rawls,

20 Andamios



LA JUSTICIA INTERNACIONAL ENTRE EL HUMANITARISMO Y EL IGUALITARISMO GLOBAL

de “derechos humanos propiamente dichos™, se presta a identificar un
nivel absoluto o un minimo global al que las personas tienen derecho
como una cuestion de justicia (Miller, 1998; 1999; 2000: 167). El
minimalismo de Miller deriva de la conexion de los derechos humanos
a la idea en cuestion de legitimidad internacional, porque si derechos
solo se califican como derechos humanos internacionales si, en el limite,
justifican la intervencion de agentes externos (outsiders) para lograr que
sean cumplidos, no son todos los derechos de ciudadania reconocidos
en ciertas sociedades, ni siquiera todos los derechos proclamados en
documentos internacionales de derechos humanos, los que tienen esa
propiedad.

Al sostener que las personas de todo el mundo y en todas partes
tienen derecho a un minimo global como una cuestion de justicia, Miller
parece estar distanciandose del liberalismo social en materia de justicia
internacional. Recordemos que, en la formulacion que Rawls dio a
esa postura, las sociedades bien ordenadas tienen solamente un deber
de humanitarismo de prestar auxilio a las sociedades sobrecargadas
por condiciones desfavorables. Ya Miller emplea el lenguaje de la
justicia para criticar las disparidades socioeconémicas que propician
que muchas personas en el mundo tengan una expectativa de vida
30 anos inferior a la de personas que viven en paises desarrollados,
mueran de enfermedades facilmente curables asociadas a la pobreza y
no tengan un rendimiento suficiente para cubrir las necesidades mas
bésicas de subsistencia. Y nada impide que el lenguaje de la justicia
sea empleado para especificar un nivel de vida humana decente que sea
definido en términos absolutos, esto es, que no trate como injusticias
las disparidades relativas de renta, riqueza y de oportunidades de vida
que se encuentran arriba de ese nivel. La justicia no es, por definicion,
una nocioén comparativa. Incluso cuando se trata del ambito doméstico
de una sociedad democratica, existen los que defienden que las
preocupaciones en torno a la justicia distributiva se limitan a la garantia
de un estandar de suficiencia para todos, independientemente de cuanto
tiene cada uno en relacion con otros en la sociedad. Harry Frankfurt
(1987) y Roger Crisp (2003) sostuvieron que nuestro sentido de justicia

" Esa lista se encuentra en Rawls (1999: 65).

Andamios 21



A1vARO DE VITA

es activado no por la exigencia de corregir disparidades relativas, sino
(solamente) por el imperativo moral de dar prioridad a los necesitados.®

Considerando que Miller defiende su posicion de “suficientismo”
global como una cuestion de justicia, parece estar distanciandose del
anticosmopolitismo del liberalismo social. Ademas, Miller admite
que hay razones derivativas (no “intrinsecas”) para preocuparse con
desigualdades economicas internacionales que, a su vez, al convertirse
en desigualdades de poder (entre paises) en regimenes e instituciones
internacionales, como la Organizacion Mundial del Comercio (omc),
el Banco Mundial y el Fondo Monetario Internacional (Fm1), pueden
volverse fuentes de injusticia (Miller, 2007: 75).° Vastas desigualdades de
riqueza y de poder comprometen la autodeterminacion nacional de las na-
ciones mas pobres y vulnerables e impiden la adopcion de términos
equitativos de cooperacion internacional. Se trata de razones derivati-
vas porque, si fuese posible impedir que desigualdades materiales se
conviertan en desigualdades de poder y en dominacion politica, nada
de intrinsecamente malo habria en la desigualdad de riqueza entre
los paises (Miller, 2007: 79). Esas dos posiciones —el suficientismo
y la preocupacion por las desigualdades internacionales— permiten
a Miller sustentar que su teoria de justicia global es una version del
cosmopolitismo moral, aunque se trate de un “cosmopolitismo moral
débil”, en contraste con un “cosmopolitismo moral fuerte”.'

Algun esclarecimiento se hace necesario sobre eso. Miller subscribe
la premisa moral cosmopolita tal como es formulada por tedricos
como Charles Beitz y Thomas Pogge, segtn la cual esa forma de cos-
mopolitismo

[Sle ocupa no de las propias instituciones, sino de las bases
a partir de las cuales instituciones, practicas y cursos de
accion pueden ser justificados. Su punto central se encuentra

8 En Vita (2012), critiqué esa posicion de “suficientismo [sufficientarianism], no igua-
litarismo”, como una concepcion de justicia social alternativa a la del liberalismo
igualitario para el ambito doméstico de una sociedad democratica.

° Charles Beitz (2001) llama la atencion hacia razones derivativas similares para
preocuparse con la desigualdad global.

10 Miller examina diferentes variantes de cosmopolitismo en (2007: capitulo 2).

2 Andamios



LA JUSTICIA INTERNACIONAL ENTRE EL HUMANITARISMO Y EL IGUALITARISMO GLOBAL

en la idea de que cada persona constituye igualmente un
objeto de preocupacion moral o, formulandola de modo
distinto, de que la justificacion de elecciones debe tomar
igualmente en cuenta los intereses de todos aquellos que
son afectados (Beitz, 1994: 120).1

De esa premisa de igualdad moral se desprende que debemos a todos los
seres humanos alguna forma de consideracion igual, pero, como Miller
sostiene (correctamente), de eso no se desprende que esa consideracion
igual solo pueda expresarse mediante principios de justicia igualitaria,
posicion que corresponde a aquello que él denomina cosmopolitismo
moral fuerte. La consideracion igual que es debida a todos los seres
humanos, en virtud del status igual de todos como unidades tltimas de
preocupacion moral, puede traducirse —y eso es lo que especifica el
cosmopolitismo moral débil— en una concepcion no comparativa de
justicia.

Pero el cosmopolitismo moral de Miller y la implicacion que deriva de
ello, el compromiso con un minimo global como una cuestion de justi-
cia, quedan considerablemente debilitados cuando se considera, desde la
optica de su teoria de la justicia global, la imputacion de responsabilidad
por la garantia de ese minimo a todos y en todas partes. Es en ese punto
crucial que la distincion entre deberes de justicia y deberes de asistencia
humanitaria vuelve con fuerza en la teoria de Miller. ;A quién debe ser
imputada la responsabilidad por reparar la condicion de los 1,750 mi-
llones de personas que, de acuerdo con el Informe del Desarrollo Humano
de 2010, estan sometidos a la pobreza multidimensional? Para tratar
de esa cuestion, Miller distingue dos ideas de responsabilidad, que se
aplican no solo a agentes individuales, sino también, y especialmente, a
colectividades (Miller, 2007: cap. 4). La “responsabilidad de resultado”
(outcome responsibility) es aquella que tenemos para con los resultados
de nuestras acciones. Es la responsabilidad que caracteriza nuestra con-
dicion de agentes libres: somos responsables tanto por los beneficios
como por los costos que, intencionalmente o no, derivan de nuestras
acciones. La “responsabilidad reparadora” (remedial responsibility) entra

1 Pogge (2008: 175) y Tan (2004: 94) formulan la idea de modo semejante.

Andamios 23



A1vARO DE VITA

en escena cuando hay personas que se encuentran injustificadamente en
una condicion de destitucion o de riesgo y nos preguntamos si hay
agentes a quienes la responsabilidad de rescatarlas de esa condicion
puede ser imputada. La pregunta hecha arriba implica la imputacion de
responsabilidad reparadora —a estados e instituciones internaciona-
les— en lo que se refiere a la situacion de las personas que se encuentran
en situacion de pobreza severa en el mundo. La responsabilidad repa-
radora solo podria ser exigida de determinados agentes como un deber
de justicia si fuese posible demostrar que a esos mismos agentes cabe
también, al menos en gran medida, la responsabilidad de resultado por
la situacion de destitucion en que los pobres globales se encuentran.
Bien, es justamente esa imputacion de responsabilidad a los ciudadanos
y estados de los paises ricos que Miller, contraponiéndose al enfoque
normativo de Thomas Pogge sobre la pobreza global, rechaza (Miller,
2007: 238-259).

Miller menciona dos razones que podrian justificar, en cierta
medida, responsabilidades reparadoras por parte de los paises ricos
(ambas enfatizadas por Pogge). Una de ellas es la injusticia histérica. Sin
embargo, Miller es escéptico sobre la importancia que tienen injusticias
historicas pasadas, como el colonialismo y la esclavitud, para explicar
las inequidades distributivas y, en particular, la pobreza severa en el
mundo actual. “Segtun parece”, dice él, “vincular la injusticia historica
a la pobreza de hoy exigiria considerar casos especificos y mostrar los
mecanismos causales en operacion, en vez de apoyarse en afirmaciones
categoricas amplias [como las que Pogge hace sobre eso]” (Miller, 2007:
251). La segunda razon se conecta al juicio derivado, mencionado
anteriormente, para preocuparse por vastas desigualdades economicas
y de poder en el plano internacional. Aunque los paises pobres tengan
derecho a exigir términos equitativos de cooperacion internacional,
que les ofrezcan oportunidades apropiadas de desarrollo ejerciendo su
propia autodeterminacion nacional, eso no es suficiente, en la vision de
Miller, para justificar responsabilidades reparadoras, por parte de los
ciudadanos y estados de los paises ricos, por la pobreza global. La razéon
esencial de eso es que Miller no quiere eximir a las sociedades en las que
la pobreza es endémica de la responsabilidad colectiva nacional por las
instituciones, politicas y practicas sociales domésticas que contribuyen

24 Andamios



LA JUSTICIA INTERNACIONAL ENTRE EL HUMANITARISMO Y EL IGUALITARISMO GLOBAL

para mantener a una porcion significativa de sus poblaciones en una
condicion de destitucion. Incluso bajo un orden global caracterizado
por desigualdades de poder y de capacidad de negociacion entre los
paises, las trayectorias de los paises en desarrollo, como las de Ghana y
Malasia, que eran sociedades igualmente pobres cuando pasaron a ser
independientes de Gran Bretana, en 1957, difieren significativamente
(Miller, 2007: 241).

Estamos de vuelta a lo que antes fue denominado “argumento de
los factores internos” reforzado, ahora, por una teoria normativa de la
responsabilidad colectiva nacional. La responsabilidad reparadora de
proveer los recursos necesarios para proteger los derechos humanos
basicos de los 1,750 millones de pobres multidimensionales del mundo,
para Miller, no recae primariamente sobre los ciudadanos y paises
mas ricos, que son aquellos que mas se benefician del orden global
vigente. La cuestion que se presenta, desde la dptica de su teoria de la
justicia global, entonces, es la siguiente: considerando que aquellos que
son primariamente responsables por la garantia de esos derechos
humanos basicos (subgrupos de las sociedades en que la destitucion
ocurre) estan incumpliendo su responsabilidad colectiva nacional, ;qué
especie de deber recae sobre los ciudadanos y estados de los paises
ricos? La respuesta es: solamente un deber de asistencia humanitaria.
Las obligaciones de justicia social debidas a los conciudadanos son
como triunfos (valiéndose del lenguaje del juego de bridge), esto es,
son consideraciones morales que tienen precedencia sobre el deber
de asistencia humanitaria: “una vision razonable es la de que todas las
obligaciones de justicia social para con los compatriotas deben tener
precedencia sobre obligaciones internacionales que surgen de fallas de
responsabilidad de terceros —y eso a pesar del hecho de que la condicion
a la cual estamos respondiendo pueda ser mucho peor en el caso de los
outsiders” (Miller, 2007: 50).

Miller tiene razon en sostener que no hay razon para suponer que
una concepcion de justicia, y especialmente una concepcion de justicia
global, tenga necesariamente que ser de naturaleza comparativa. Es una
suposicion central de este articulo la de que, aunque una concepcion de
justiciaseaplique al orden social y politico global, no podemos interpretar
sus exigencias s6lo como una extension del alcance de la justicia

Andamios 25



A1vARO DE VITA

igualitaria para el ambito internacional. Pero lo que se espera de una
concepcion de justicia global no comparativa, que Miller alega defender,
es que establezca deberes de justicia distributiva internacional que sélo
pueden ser imputados a los ciudadanos y estados de los paises ricos, y
a las élites de los paises en desarrollo, y que, al menos potencialmente,
sean pasibles de convertirse en normas de cumplimiento obligatorio.
Recordemos que la razon fundamental para restringir el minimo
social que se puede exigir como una cuestion de justicia a un rol de
derechos humanos basicos es la de que sélo esos derechos tienen fuerza
normativa para justificar obligaciones internacionales. Cuando, sin
embargo, examinamos el tratamiento que Miller da a la responsabilidad
de erradicar la forma mas obvia de inequidad distributiva en el mundo,
la condicion de pobreza severa en que se encuentra entre un cuarto y un
40% de la humanidad (segtin la medida adoptada), hay pocas razones
para suponer que su teoria de la justicia global justifique mas que
deberes internacionales de asistencia humanitaria, cuyo cumplimiento
ocupa un lugar secundario en relacion con las obligaciones de justicia
social que debemos a nuestros conciudadanos. Caractericé la postura
de Miller, inicialmente, como la de “suficiencia, no justicia igualitaria”.
Su motivacion mas fuerte, sin embargo, es defender una posicion de
“humanitarismo, no justicia distributiva internacional”. Permanecemos
en los limites del liberalismo social.

IGUALITARISMO, NO ASISTENCIA HUMANITARIA

Una segunda posicion que gand prominencia en el debate tedrico
reciente sobre justicia global es la que sostiene, en contraste con el
liberalismo social, que deberes bastante extensos de justicia distributiva
deben ser reconocidos internacionalmente. De acuerdo con esa segunda
posicion, que Miller denomina “cosmopolitismo moral fuerte” (Miller,
2007: 27-31), las razones que justifican principios de justicia igualitaria
para el ambito doméstico de una sociedad democratica también
se aplican globalmente. Si aceptamos principios liberal-igualitarios de
justicia social para tratar, normativamente hablando, las disparidades
socioecondmicas existentes en el ambito interno de una sociedad

26 Andamios



LA JUSTICIA INTERNACIONAL ENTRE EL HUMANITARISMO Y EL IGUALITARISMO GLOBAL

democratica, entonces, de acuerdo con esta segunda postura, tenemos
también que reconocer principios igualitarios analogos para trabajar
con las disparidades socioeconémicas internacionales. Esa posicion
de “igualitarismo, no asistencia humanitaria” rechaza el antimonismo de
Rawls en lo que se refiere a distinguir las obligaciones de justicia social
de las de justicia internacional.

Sin embargo, hay dos versiones de monismo en materia de justicia
global. En una de esas versiones, que algunos denominan “asociativa”
y otros “relacional” (Sangiovanni, 2007: 5-8), los principios de justicia
igualitaria solo se aplican si ciertas circunstancias estan presentes,
a saber, si las personas se encuentran situadas en relaciones que son
institucionalmente mediadas de modo especifico. Los principios de
justicia son accionados por la existencia de un esquema institucional
andlogo a aquello que Rawls denominé “estructura basica de la
sociedad”, que, segin él, es el principal objeto de la justicia, porque sus
consecuencias son profundas y estan presentes desde el inicio:

Aqui, la idea intuitiva es que esa estructura contiene
varias posiciones sociales y que las personas nacidas en
condiciones diferentes tienen expectativas diferentes de
vida, determinadas, en parte, tanto por el sistema politico
como por las circunstancias economicas y sociales. Asi,
las instituciones de la sociedad favorecen ciertos puntos
de partida mas que otros. Esas desigualdades son muy
profundas [...]. Es a esas desigualdades, supuestamente
inevitables en la estructura basica de cualquier sociedad,
que se deben aplicar en primer lugar los principios de
justicia social (Rawls, 1971: 7).

El paso siguiente, para esa primera version del monismo, consiste en
mostrar que principios de justicia igualitaria, tales como un principio
de diferencia de alcance global, se aplican porque la sociedad inter-
nacional es hoy suficientemente semejante a sus correspondientes do-
meésticas en lo que se refiere a las caracteristicas que son relevantes
para justificar principios igualitarios de justicia distributiva. Esas
caracteristicas se refieren al grado de integracion economica en los

Andamios 27



A1vARO DE VITA

mercados internacionales de bienes, capitales y trabajo, generada por el
proceso reciente de globalizacion y la creciente densidad institucional
que se manifiesta en organizaciones y regimenes internacionales,
especialmente los que regulan el comercio y el sistema internacional de
derechos de propiedad, cuyas politicas tienen “consecuencias [que] son
profundas y estan presentes desde el inicio” y que, por eso, dan origen
a exigencias de justicia.

Esa posicion monista fue formulada y defendida en los trabajos
pioneros de Charles Beitz (1979: 143-153) y Thomas Pogge (19809:
capitulo 6) sobre justicia global."> Pero esos dos exponentes del
cosmopolitismo moral, aunque contintien siendo proponentes de con-
cepciones asociativas (o relacionales) de justicia global, ya no interpretan
sus exigencias con base en principios de justicia igualitaria.'> Aunque esto
podria ser objeto de un examen mas pormenorizado, en este momento me
limito a mencionar lo que me parece ser un cambio de postura de dos
autores centrales en ese debate tedrico. El esfuerzo central de Pogge,
en sus trabajos de anos recientes, es el de demostrar que los arreglos
institucionales globales, en eso incluyendo la prerrogativa asociada a la
soberania nacional que Pogge denomina “prerrogativa internacional de
recursos naturales”,'* causan danos a los pobres globales; y que aquellos
que son beneficiados por esos arreglos institucionales, los cerca de mil
millones de personas mas privilegiadas del mundo (concentradas en los
paises ricos y en las élites de los paises en desarrollo), tienen un deber de
justicia de alterar esos arreglos con miras a erradicar la pobreza severa.!®

12 Moellendorf (2002) también ejemplifica esa variante de monismo sobre la justicia
distributiva internacional.

3 Me estoy refiriendo a trabajos recientes de Pogge (2007, 2008 y 2010) y de Beitz
(2009).

'* Se trata del derecho ilimitado que un gobierno tiene, cualesquiera hayan sido los méto-
dos utilizados por sus lideres para conquistar el poder politico, de utilizar los recursos
naturales de un pais de la manera que mejor le parezca. Como Pogge (2008: 29-31;
169-172) sustenta, esa prerrogativa, reconocida por los arreglos institucionales globales
del sistema de estados, ofrece fuertes incentivos a la perpetuacion de élites politi-
cas depredadoras en algunos de los paises (como Nigeria, Zimbabwe o Zaire/Republica
Democratica del Congo) en los cuales, pese a que son ricos en recursos naturales, la
pobreza global se concentra.

1> Sobre el criterio de Pogge de pobreza severa, véase la nota 3, supra.

78 Andamios



LA JUSTICIA INTERNACIONAL ENTRE EL HUMANITARISMO Y EL IGUALITARISMO GLOBAL

Pero el enfoque de Pogge sobre la justicia global no esta fundado en el
igualitarismo. La posicion de Beitz (2009) sobre esto es menos clara,
ya que disocia su interpretacion de la practica global de los derechos
humanos de una “teoria de la justicia global ideal” (Beitz, 2009: 128).

;Pero qué seria una teoria de justicia global “ideal™ Beitz no
esclarece, exactamente, qué es lo que entiende por eso, pero podemos
suponer que tiene en mente una teoria incompatible con el hecho de
que estados territoriales independientes siguen siendo la unidad basi-
ca de la estructura politica mundial. La interpretacion de la practica
global de los derechos humanos ha de tener en cuenta ese hecho y
las patologias que le estan asociadas. Cuando preguntamos por los
propositos justificadores de esa practica, “preguntamos, entonces,
considerando las caracteristicas estructurales de tal orden politico como
mas o menos establecidas, bajo qué condiciones seria razonable esperar
que las personas la aceptasen y la apoyasen” (Beitz, 2009: 131), Beitz
prosigue sosteniendo que la practica global de los derechos humanos
es capaz de especificar esas condiciones de justificacion, si es entendida
como un “aparato precautorio” (precautionary apparatus) que aspira a
evitar las dos principales formas de patologia de la sociedad de estados:
las graves violaciones de intereses fundamentales de individuos, en el
ambito doméstico, y las agresiones externas.

Esa interpretacion de los propositos justificadores de la practica
no requiere el compromiso con ninguna concepcién mas abarcante
de justicia global. Al abordar los derechos humanos internacionales
antipobreza, Beitz resalta que, como esos derechos solo establecen un
umbral de “adecuacion” en relacion con los estandares de vida que deben
ser garantizados a todos, “sus exigencias deben, por eso, ser compatibles
con una gama de concepciones (a nivel doméstico) de justicia distributiva,
de la mas a la menos igualitaria, para que la implementacion de cada
una de esas concepciones garantice que el umbral sea alcanzado” (Beitz,
2009: 162). Beitz, como fue mencionado en el parrafo anterior, afirma que
no es correcto comprometer su interpretacion de los derechos humanos
internacionales con una teoria de la justicia global ideal. Pero también
podemos entender su posicion como la defensa de una concepcion
de justicia global que establece las condiciones de justificacion y de
aceptabilidad de un orden politico mundial que tiene —y que, hasta donde

Andamios 20



A1vARO DE VITA

la vista puede alcanzar, continuara teniendo— como uno de sus elementos
estructurales la existencia de jurisdicciones politicas independientes, cada
cual con pretensiones de ejercer la autoridad politica legitima dentro de
sus fronteras. Y lo que esa concepcion prescribe, en materia de justicia
socioecondmica, es la garantia de un patron no comparativo de adecuacion,
porque tener eso garantizado proporciona la unica justificacion aceptable,
en caso de que los estados fracasen o se encuentren imposibilitados de
propiciar ese umbral de bienestar a sus ciudadanos, para alguna forma
de accion o de reforma institucional internacionales.

Encontraremos una defensa intransigente de principios igualitarios
de justicia global en otra vertiente del monismo sobre las relaciones
entre la justicia en ambito doméstico y la justicia en ambito internacional.
Para una vision no relacional de justicia global, defendida por filosofos
politicos como Kok-Chor Tan (2004) y Simon Caney (2005; 2009),
los principios igualitarios de justicia que se aplican en ambito doméstico
también se aplican globalmente, porque unos y otros derivan de un
principio mas fundamental, de naturaleza pre institucional, de con-
sideracion y respeto iguales que son debidos a todos. Para ese tipo
de cosmopolitismo moral, las obligaciones de justicia distributiva
(especificadas por principios igualitarios), como algo distinto de
las obligaciones de asistencia humanitaria, se aplican globalmente
independientemente de la existencia de un sistema de interdependencia
y cooperacion que se califique como una “estructura basica global” e
independientemente de la existencia de una estructura politica mundial
fundada en estados territoriales independientes. Simon Caney denomina
a ese punto de vista de “concepcion centrada en la humanidad” de la
justicia global (Caney, 2009: 391 y demas). Es desde ese punto de vista
que la posicion “igualitarismo, no humanitarismo” ha sido defendida de
modo mas vehemente en la literatura tedrica reciente sobre justicia global.

Podriamos preguntarnos como se podria interpretar un criterio
de igualdad distributiva global, pero, antes de eso, lo que llama la
atencion en esa posicion es el argumento con base en el cual se extrae una
concepcion de justicia igualitaria del principio de que una consideracion y
un respeto iguales son debidos a todos globalmente. Se trata de una version
generalizada del “argumento (rawlsiano) de la arbitrariedad moral”, segin
el cual es injusto que las personas sufran las consecuencias distributivas

30 Andamios



LA JUSTICIA INTERNACIONAL ENTRE EL HUMANITARISMO Y EL IGUALITARISMO GLOBAL

de diferencias por las cuales no son responsables, interpretado de forma
independiente de cualesquiera relaciones o vinculos de naturaleza ins-
titucional.'® Como afirmé Thomas Pogge, en un pasaje de su Realizing
Rawls que suele ser mencionado en ese contexto, “la nacionalidad es
solo otra contingencia profunda (como la dotacion genética, raza, género
y clase social), solo otra base de desigualdades institucionales que son
ineludibles y que se hacen presentes desde el nacimiento” (Pogge, 1989:
247). Si tenemos una obligacion de justicia de mitigar o de neutralizar las
desigualdades de perspectivas socioeconomicas, en ambito doméstico,
que se deben a factores moralmente arbitrarios, como la etnia, el sexo
o la clase social de una persona, entonces tenemos una obligacion
similar de mitigar o de neutralizar las desigualdades de perspectivas
socioeconomicas, en ambito global, que se deben a un factor que también
es moralmente arbitrario, a saber, el lugar de nacimiento. De esa premisa
de la arbitrariedad moral del pais de nacimiento, para el “cosmopolitismo
basado en la humanidad”, se desprende que es injusto que las personas
tengan oportunidades desiguales, globalmente, debido a diferencias
moralmente arbitrarias como son la nacionalidad o la condiciéon de
ciudadano(a) de un Estado.

Obsérvese que esa linea de argumentacion, para Simon Caney, pone
en entredicho no sélo el liberalismo social de Rawls y Miller, sino también
el cosmopolitismo relacional que antes fue mencionado. Rechaza el
institucionalismo de Pogge, sea que de él se derive una concepcion
mas igualitaria de justicia distributiva internacional (que se expresa en
la generalizacion del principio de diferencia de la teoria de Rawls) o
un patrén no comparativo de justicia (que se exprime en la idea de
abolicion de la pobreza severa). Para Caney (y Tan), si hay, como Pogge
sostiene, un orden institucional global injusto que genera desigualdades
y pobreza severa, eso no justifica que el alcance de la justicia igualitaria
deba ser global; esa es solo una consideracion de refuerzo, que explica
por qué nuestras obligaciones globales de justicia son mas pesadas
(Caney, 2009: 399).

16 Enfaticé la importancia de ese argumento como fundamento normativo de una
concepcion liberal-igualitaria de justicia distributiva para los arreglos institucionales
basicos de una sociedad democratica en Vita (2008: 37-60) y en Vita (2012: 304-306).

Andamios 31



A1vARO DE VITA

Sin embargo, la sola generalizacion del argumento de la arbitrariedad
moral no ofrece mas que una justificacion rudimentaria para el
igualitarismo global. Para esa vertiente del cosmopolitismo, cabria a los no
monistas en materia de justicia social explicar por qué los principios que
se aplican al ambito internacional difieren de aquellos que se aplican
domésticamente, a la estructura basica de una sociedad democratica.
La cuestion es relevante, y esta entre aquellas que deben enfrentar los
que defienden el rechazo al monismo. Pero obsérvese, antes que nada, que
eso invierte la obligacion de la prueba. ;Por qué un conjunto tnico
de principios de justicia siempre se aplicaria doméstica y globalmente,
sea que se trate de un criterio rawlsiano de justicia o, tal vez, de un
“igualitarismo de fortuna” global, segtn el cual “el objetivo de la justicia
distributiva es el de anular los efectos de desigualdades de circunstancias
no elegidas sobre las personas, y no el de compensarlas por sus [malas]
elecciones” (Tan, 2004: 70). La respuesta mas prominente a esa cuestion,
ofrecida por el cosmopolitismo basado en la humanidad, consiste en
una version generalizada del argumento de la arbitrariedad moral. Pero
eso vuelve tautologico el argumento a favor del igualitarismo global.
Como Andrea Sangiovanni mostré (2011: 574), podemos formular ese
argumento de la siguiente forma: ya que debemos neutralizar diferencias
globales de perspectivas de vida que se deben a circunstancias no
escogidas, debemos contrarrestar las desigualdades de perspectiva
que se deben al pais de nacimiento. Se desprende de forma directa
de la premisa de que cualesquiera disparidades relativas de renta,
riqueza o de oportunidades sociales que se deban a la nacionalidad
0 a la participacion en un esquema institucional doméstico son ipso
facto consideradas injustas. La conclusion —la igualdad global debe ser
promovida— no es mas que una parafrasis de la premisa del argumento.

Lominimo que se podriaesperar, paraquelaconclusionno presuponga
aquello que debe ser demostrado, es un argumento independiente que
muestre por qué deberiamos considerar la nacionalidad, o la condicion
de ciudadano de determinado Estado,'” como moralmente arbitraria,

7 Aunque la distincion entre identidad nacional y ciudadania comun pueda constituir
un problema para la perspectiva normativa nacionalista de David Miller, desde la optica
de la presente discusion, la “nacionalidad” y la “condicion de ser miembro de un mismo

32 Andamios



LA JUSTICIA INTERNACIONAL ENTRE EL HUMANITARISMO Y EL IGUALITARISMO GLOBAL

de la misma manera que lo son la etnia, el sexo o la “loteria social”
(que determina la posicion social de una persona, en la sociedad, al
nacer). Hay un sentido obvio en el que esa analogia es verdadera,
considerando que nadie escoge su pais de nacimiento y que nacer en un
pais del Africa Subsahariana o, alternativamente, en un pais de la ocp,
impacta de manera dramatica las perspectivas de vida de una persona.
Pero no es necesario estar completamente de acuerdo con el analisis
de David Miller sobre la nacionalidad, antes mencionado, para admitir
que la condicion de ser ciudadano de un Estado difiere, en un sentido
normativamente relevante, de otros atributos moralmente arbitrarios,
como el sexo o la etnia de una persona. Como Miller observa (2007:
31-33), hay una ambigtedad en el uso de la expresion “arbitrariedad
moral” en el argumento del cosmopolitismo basado en la humanidad.
Una caracteristica de una persona puede ser “moralmente arbitraria”
en el sentido de que la persona no puede ser considerada moralmente
responsable por la caracteristica en cuestion. En ese primer sentido, la
nacionalidad, o la ciudadania, es un atributo arbitrario en la gran mayo-
ria de los casos. En un segundo sentido, menos trivial, una caracteristica
es moralmente arbitraria porque se considera que no deberia afectar
la forma en que la persona es tratada y, en especial, no podria justificar
un tratamiento desigual. Si la nacionalidad es arbitraria en ese segundo
sentido, entonces las desigualdades de perspectivas de vida que existen
entre personas que pertenecen a comunidades politicas distintas son
injustificadas. Sin embargo, como sostiene Miller, “es preciso que exista
un argumento substantivo que defienda la irrelevancia de la nacionalidad,
y no sélo un argumento formal que se vale de la ambigtedad del
término ‘arbitrariedad” (Miller, 2007: 33). La dificultad de colocar la
nacionalidad entre los factores moralmente arbitrarios, en ese segundo
sentido de arbitrariedad, esta en su conexion con una idea de agencia o
de responsabilidad colectiva que esta asociada a la autodeterminacion
politica. Esa idea (de responsabilidad nacional) se puede cuestionar,
si se trata de privaciones severas, sobre todo si esas privaciones son
sufridas por personas que viven bajo regimenes dictatoriales y que, por
eso, se ven impedidas de participar de decisiones politicas que podrian

Estado” se estan tratando como equivalentes.

Andamios 33



A1vARO DE VITA

mejorar sus perspectivas de vida,'® pero parece poco plausible rechazarla
enteramente cuando se trata de trabajar con las disparidades relativas
de recursos entre los ciudadanos de diferentes Estados. Basta atribuir
algtin peso normativo a la autodeterminacion politica nacional para que
distanciamientos significativos respecto a un patron de igualdad global,
como quiera que sea definido, tengan que ser admitidos.

La critica de Miller al cosmopolitismo basado en la humanidad se
apoya en el valor moral de la nacionalidad. Para Miller, es necesario que
los estados tengan una nacionalidad compartida para que fines comu-
nes puedan ser perseguidos.' En especial, una identidad nacional com-
partida es necesaria para que sean puestas en practica politicas publicas
redistributivas y para que exista en el grado exigido, entre los ciudadanos,
la disposicion de asumir los costos impuestos por la justicia social. La
identidad nacional compartida es el fundamento normativo de la res-
ponsabilidad colectiva nacional, lo que incluye la responsabilidad por
instituciones y politicas domésticas que puedan resultar en disparidades
distributivas en el ambito global. Pero no es necesario recurrir al nacio-
nalismo para criticar la vertiente de cosmopolitismo que estamos consi-
derando. Lo que aqui quiero resaltar es el contraste entre una perspectiva
no institucional o, como fue denominada antes, entre una perspectiva no
relacional de justicia y una relacional. Aunque ese contraste, por si sélo,
no sea suficiente para demostrar cabalmente la superioridad de un enfo-
que relacional sobre un enfoque no relacional como el cosmopolitismo
basado en la humanidad, se presta a evidenciar dos formas muy distintas
de pensar la justicia, en general, y la justicia global, en particular. Y se
presta, sobre todo, a justificar la posicion asumida en este ensayo.

'® Un evaluador anénimo de este articulo observé que, aunque la nacionalidad
no pueda ser considerada como un factor moralmente arbitrario, en un sentido
general, si deberia serlo en ese caso particular. Si esto implica que, en casos asi, la
responsabilidad de rescatar a esas personas de la pobreza severa en que se encuentran
no se restringe solo a instituciones y élites politicas domésticas, sobre las cuales esas
personas no ejercen ningun control, y eso corresponde precisamente a aquello que la
concepcion de justicia global defendida en este articulo recomienda.

19 Ese argumento es desarrollado en Miller (1995). En Miller (2000: capitulo 9), el
argumento es el de que la nacionalidad comun es la unica cosa que puede generar la
confianza y la lealtad que una ciudadania republicana requiere.

34 Andamios



LA JUSTICIA INTERNACIONAL ENTRE EL HUMANITARISMO Y EL IGUALITARISMO GLOBAL

Para colocar ese contraste en foco, consideremos un pasaje de Kok-
Chor Tan:

[...] la globalizacion, la “conexion mutua” econoémica
mayor, convirtio la cuestion de la justicia global en algo
aun mas relevante. Pero es importante no comprender de
forma equivocada la relacion entre justicia e instituciones.
El hecho de que haya arreglos institucionales compartidos
hace necesario tomar en cuenta a la justicia. En otros tér-
minos, aunque un esquema social compartido sea una
condicion suficiente para la justicia, no es una condicion
necesaria. Desde una perspectiva distinta, que nuestras
acciones u omisiones tengan implicaciones morales para
otros es una condicion suficiente para que otros tengan
exigencias de justicia que hacernos [...]. El hecho de que
compartamos “la superficie de la Tierra” [como Kant afirmo
en La paz perpetual es suficiente para tornar relevantes
consideraciones de justicia. Las exigencias de la justicia son
previas a los arreglos institucionales, y la justicia puede
convocarnos a establecer instituciones comunes donde ellas
no existen, si hacerlo fuese necesario para facilitar la rea-
lizacion de sus fines [de la justicia] (Tan, 2004: 33-34).

Lo que Tan esta sugiriendo es que podemos pensar en lo que la justicia
requiere, en el ambito global, sin considerar, necesariamente, los arreglos
institucionales existentes. De hecho, es eso lo que hace el cosmopolitismo
basado en la humanidad. Para pasar de la premisa de la consideracion
igual que es debida a todos para justificar, con base en el argumento de
la arbitrariedad moral, una concepcion de justicia igualitaria global, no
es necesaria ninguna referencia a caracteristicas institucionales del orden
economico y politico global. No es de ese modo que el argumento de la
arbitrariedad moral entra en la justificacion de una concepcion rawlsiana
de justicia para el ambito doméstico de una sociedad democratica. La re-
flexion sobre la justicia social, desde esa perspectiva, es condicionada por
hechos sobre instituciones desde el principio. Las exigencias de la justicia
no son, como Tan afirma en el pasaje citado arriba, “previas a las institu-
ciones”. ;Y por qué, desde la optica de la perspectiva rawlsiana, no lo son?

Andamios 35



A1vARO DE VITA

Para responder a esa cuestion es necesario detenerse un poco mas
en la distincion, ya mencionada antes mas de una vez, entre teori-
as “monistas” y “no monistas” o “antimonistas” sobre la justicia. La
cuestion mas relevante que esa distincion levanta es: las instituciones
sociales hacen diferencia, no instrumentalmente, para determinar la
fuerza y el alcance de los deberes de justicia? El monismo responde
negativamente a esa cuestion. Al negar que las instituciones hagan
una diferencia fundamental para explicar la fuerza y el alcance de los
deberes de justicia, el monismo sostiene que se debe hacer cualquier
cosa que contribuya para mejorar la distribucion (de acuerdo con el
distribuendum adoptado) como un todo y, si el monismo se combina con
el cosmopolitismo, como es el caso del cosmopolitismo centrado en la
humanidad, el deber de hacer eso tiene alcance global. Como sostiene
Liam Murphy,

De acuerdo con la vision dualista [“antimonista”, en nuestra
discusion], nuestra preocupacion con la desigualdad o con
la cantidad de sufrimiento en el mundo es necesariamente
mediada por estructuras institucionales. Pero si la igualdad o
el bienestar es la preocupacion fundamental que motiva una
teoria de la justicia, ;por qué las personas no se preocuparian
directamente con esas cosas? Si las personas tienen un
deber fundamental de promover instituciones justas, ;por
qué no tienen un deber de promover aquello para lo que
las instituciones justas son? [...] el monismo no concibe las
responsabilidades de las personas como fundamentalmente
mediadas por la cuestion del disefio institucional tal como
el dualismo lo hace (Murphy, 1999: 280).

Como observo Thomas Pogge en su ensayo de critica a la posicion
monista de Gerald Cohen y Liam Murphy,*® hay dos formas distintas
de pensar la justicia. El monismo ve la justicia, sobre todo, como una
caracteristica del estado de cosas del mundo y de la distribucion de
bienes y cargas entre individuos. Todos los factores bajo control humano

20 Véase la nota 4, supra.

36 Andamios



LA JUSTICIA INTERNACIONAL ENTRE EL HUMANITARISMO Y EL IGUALITARISMO GLOBAL

que afectan esa distribucion, de arreglos institucionales a elecciones
personales, son justos en la medida en que promuevan la calidad moral
de esa distribucion (Pogge, 2000: 168-169). Se trata de un enfoque
profundamente consecuencialista sobre la justicia. “En contraste con ese
enfoque esencialmente consecuencialista”, dice Pogge, “el dualismo
es motivado por la idea de que la justicia es inherente a acciones y
relaciones humanas y por la idea de que la responsabilidad moral que
se tiene en relacion con otros es afectada por la naturaleza de la propia
implicacion en su suerte” (Pogge, 2000: 169).

Esa distincion entre un “enfoque relacional” y un enfoque monista,
que tiene un fuerte componente de consecuencialismo moral, también
esta en el centro de la distincion que Rainer Forst establece, en un
ensayo reciente, entre una interpretacion de la justicia “orientada al
receptor” y una interpretacion de la justicia “basada en la estructura”
(Forst, 2014). Aunque el objetivo central de esa distincion sea
contraponer una interpretacion estructural de la justicia a la modalidad
de consecuencialismo del enfoque de las capacidades de Amartya Sen y
Martha Nussbaum, la critica de Forst a la justicia “orientada al receptor”
también se aplica, creo, al monismo consecuencialista que aqui estoy
examinando. Descuidar la naturaleza estructural e institucional de la
justicia (y de la injusticia), equivale a suponer la existencia de una gran
maquina distributiva que solo necesita ser programada correctamente
empleando la métrica apropiada de justicia (Forst, 2014: 26) o —se
podria agregar— el principio pre institucional apropiado de justicia. La
justicia, como sustenta Forst de un modo que hace eco a la distincion
de Rawls entre “justicia distributiva” y “justicia de asignacion”?' es
siempre de naturaleza relacional; no pregunta por estados de cosas,
ni (directamente) por la distribucion de bienes o de calidad de vida
entre las personas, sino por relaciones entre personas y por aquello

2l Mientras la “justicia de asignacion”, que Rawls asocia al consecuencialismo

utilitarista, objetiva garantizar cierto modelo de distribucion de bienes entre personas,
independientemente de nexos institucionales y de las relaciones cooperativas existentes
entre ellas, la “justicia distributiva”, para la “justicia como equidad”, se ocupa de los
términos equitativos de cooperacion que deben aplicarse al sistema publico de normas
bajo el cual las personas producen y distribuyen esos bienes entre ellas (Rawls, 1971:
88-89).

Andamios 37



A1vARO DE VITA

que cada uno debe a los demas y por cuales razones. Las exigencias
de la justicia son accionadas por contextos en los cuales lo que estd en
cuestion son relaciones entre personas que necesitan justificacion,
en los que quienes estan implicados se encuentran vinculados por
relaciones que involucran coerciéon y cooperacion en la produccion y
distribucion de bienes. Lo que la justicia requiere, sustenta Forst de una
forma que parece muy proxima al enfoque institucional rawlsiano, es
la erradicacion de la dominacion social (Forst, 2014: 27). Es desde esa
perspectiva relacional, y no como principio pre institucional de justicia
(como un principio de “igualitarismo de fortuna”) que el argumento de
Rawls de la arbitrariedad moral debe ser entendido.

Es porque la estructura basica de la sociedad —de la cual
(normalmente) no existe la opcion de “salida”— se pone en practica de
forma coercitiva y tiene efectos “profundos y desde el inicio” sobre las
perspectivas socioeconomicas de todos aquellos que estan sujetos a sus
normas, que nos preguntamos por lo que seria necesario para que ese
sistema institucional pudiera ser justificado. Los nexos institucionales
entre los ciudadanos de una sociedad democratica, que resultan del
empleo de la coercion colectiva y determinan la distribucion de bienes
—derechos y libertades fundamentales, oportunidades educacionales
y ocupacionales, renta y riqueza— que son esenciales para que cada
persona pueda hacer algo valioso de su vida, no pueden ser justificados
para todos si son moldeados para beneficiar a los que tienen mejor
suerte en la “loteria genética” y en la “loteria social”. Los dos principios
de la teoria de Rawls son propuestos como un ideal de justicia igualitaria
que busca mitigar los efectos de factores moralmente arbitrarios en la
distribucion institucional de derechos y deberes fundamentales, de los
beneficios y costos de la cooperacion social y, de ese modo, tornar esa
distribucion justificable para ciudadanos considerados libres e iguales.
Ese es el “papel social” o el “papel practico” que una concepcion pu-
blicamente aceptable de justicia desempena: el de proporcionar “un
punto de vista publicamente reconocido, con base en el cual todos los
ciudadanos pueden inquirir, unos frente a otros, si sus instituciones
sociales y politicas son justas” (Rawls, 2005: 9).?* Para ser publicamente

22 Véase Rawls (1971: 3-6 y 58) para la formulacion de la misma idea en A Theory of Justice.

38 Andamios



LA JUSTICIA INTERNACIONAL ENTRE EL HUMANITARISMO Y EL IGUALITARISMO GLOBAL

aceptable, es esencial que una concepcion de justicia sea capaz de
desempenar ese papel practico.

Dos implicaciones importantes para la teorizacion sobre la justicia
social se desprenden de lo que acabo de afirmar: por un lado, se toma
en cuenta que los arreglos institucionales politicos y sociales existentes,
apoyados en la coercion colectiva que los ciudadanos de una sociedad
democratica ejercen unos sobre los otros, tienen efectos decisivos sobre
las perspectivas socioeconémicas de cada persona; por otro, al especificar
qué exigencias deben idealmente satisfacer esos arreglos institucionales
a fin de que sean justificables para todos, una concepcion de la justicia
capaz de desempenar ese papel practico no seria contaminada, como Tan
parece temer, por las injusticias de las instituciones existentes. Se trata de
una concepcion formulada en el ambito de lo que Rawls denomina “teoria
ideal” de la justicia. Sin embargo, como observa Michael Blake (2001) en
un importante ensayo sobre el tema, una teoria ideal de tipo institucional
“es la que mas probablemente es capaz de ofrecer orientacion en el mundo
real; y hace eso no por aceptar condiciones no ideales, sino por mostrarnos
como nuestras instituciones podrian ser justificadas bajo circunstancias
ideales” (Blake, 2001: 264, nota 7). Eso corresponde al proposito central de
la filosofia politica tal como es concebida por Rawls, que es el de formular
lo que él denominoé una “utopia realista”;*’ y una de las condiciones para
que una concepcion de la justicia sea realistamente utdpica es la de que
“sus principios y preceptos fundamentales sean practicables y aplicables a
arreglos sociales y politicos existentes” (Rawls, 1999: 13).

El cosmopolitismo basado en la humanidad, como ya se vio, deriva
una concepcion de justicia igualitaria de alcance global apelando a una
version generalizada del argumento de la arbitrariedad moral, que
fundamenta una norma pre politica y pre institucional de respeto y
consideracion iguales debidos a todos globalmente. Podemos pre-
guntarnos como deberia ser una estructura basica global para satisfacer
las exigencias de una teoria ideal de la justicia de esa naturaleza.
Aunque parezca dificil saber incluso por donde se deberia empezar para

» Para Rawls, “la filosoffa politica es realistamente utopica cuando extiende aquello que
ordinariamente se tiene como limites de la posibilidad politica practicable y, al hacer
eso, nos reconcilia con nuestra condicion social y politica” (Rawls, 1999: 11).

Andamios 39



A1vARO DE VITA

responder a esa pregunta,’* la cuestion fundamental, desde la optica
de una perspectiva relacional, es otra. En vez de preguntar qué es lo que
una concepcion pre institucional de la justicia requiere de los arreglos
institucionales globales, tenemos que preguntar por aquello que es
necesario para que las instituciones del orden econdmico y politico
global puedan ser justificadas. Esa es la pregunta que debe ser hecha
si queremos que nuestra concepcion global de la justicia sea capaz de
ofrecer orientacion para la accion.

N1 HUMANITARISMO, NI IGUALITARISMO

:Qué concepcion de la justicia es la mas justificable —por ser capaz de
ejercer su papel practico— para las circunstancias del orden politico glo-
bal contemporaneo, que se caracteriza, por un lado, por una combinacion
de condiciones de globalizaciéon econémica, interdependencia y aumen-
to de la densidad institucional que dan origen a exigencias de justicia,
y, por otro, por el hecho de que los estados soberanos y separados con-
tintan siendo la unidad bésica de la organizacion politica mundial? Este
es el problema a ser enfrentado, si lo que se tiene en vista es contribuir
a la formulacion de una teoria de la justicia socioeconémica global
alternativa tanto al liberalismo social como al igualitarismo basado en
la humanidad. Con el liberalismo social, esa perspectiva alternativa
comparte el rechazo al monismo en la teoria de la justicia. Pero el

** Como Miller observa (2007: 62-68), aunque sea claramente posible identificar grandes
desigualdades de educacion y salud entre personas de diferentes paises, parece muy dificil
dar un significado preciso, inclusive como una cuestion puramente normativa, a una
idea de igualdad global de oportunidades. Es posible concebir reformas institucionales
para evitar (o al menos reducir substancialmente) las cerca de 18 millones de muer-
tes que ocurren anualmente en el mundo en virtud de enfermedades curables asociadas
a la pobreza severa. En esa direccion, Thomas Pogge (2008: 222-261) propuso instituir
un régimen internacional diferenciado de patentes para garantizar el acceso de personas
pobres a medicamentos esenciales (aquellos que son vitales para la supervivencia) y para
fomentar el desarrollo de nuevas drogas esenciales, como vacunas contra el viH/spa y la
malaria (dos epidemias que tienen efectos devastadores en paises pobres). Pero es dificil
imaginar qué reformas institucionales serian necesarias para garantizar, por ejemplo, una
igualdad de oportunidades educacionales entre personas de sociedades diferentes.

40 Andamios



LA JUSTICIA INTERNACIONAL ENTRE EL HUMANITARISMO Y EL IGUALITARISMO GLOBAL

rechazo al monismo no implica aceptar la tesis del liberalismo social
segun la cual, fuera de las formas de coercion y de cooperacion en la
produccion de bienes colectivos que son caracteristicas de las relaciones
asociativas que los estados soberanos crean entre sus ciudadanos, nada
se aplica, en materia de normas de justicia econémica, que sobrepase
los limites de la asistencia humanitaria. Esa tesis del liberalismo social,
que es de caracter asociativo, fue vigorosamente defendida por Thomas
Nagel (2005).

La argumentacion de Nagel merece un examen cuidadoso. Sin
embargo, para los propésitos del momento, basta decir lo siguiente:
una cosa es sustentar que los vinculos asociativos en que las personas
se posicionan unas en relacion con otras como miembros de un
mismo Estado, en la doble condicion de ciudadanos que estan sujetos
a normas de cumplimiento obligatorio y que, como Nagel argumenta,
son corresponsables por esas normas,* justifican principios de justicia
igualitaria; otra, mucho mas discutible, es sustentar que solo el Estado,
y los vinculos asociativos que crea entre sus ciudadanos, puede dar
origen a exigencias de justicia (Cohen y Sabel, 2006: 163). Contra esta
segunda proposicion, el argumento es que, a pesar de que las formas de
coercion y cooperacion existentes en el plano internacional difieren
de aquellas que caracterizan las relaciones entre los ciudadanos de un
Estado soberano, es moralmente injustificado restringir las exigencias
de justicia solo a las relaciones asociativas internas de dicho Estado.
Aunque no se pueda afirmar que caracterizan un sistema de cooperacion
semejante a la “estructura basica de la sociedad”, en el sentido de Rawls,
las instituciones y regimenes del orden econdmico y politico global,
como las normas del comercio internacional, las normas que regulan (o
que deberian regular) las condiciones de trabajo y las normas del sistema
financiero global y del régimen internacional de comercio y de derechos
de propiedad son suficientemente coercitivas para que ningun pais pueda
escapar a sus consecuencias; y sus efectos distributivos responden, al

»> Nagel interpreta de modo hobbesiano la condicion de que somos “coautores” de las
normas del sistema coercitivamente impuesto por el soberano, lo que, en determina-
das circunstancias, es una suposicion bastante fuerte. Pero, de momento, no es necesario
detenerse en ese punto.

Andamios 41



A1vARO DE VITA

menos en parte, a los niveles de desigualdad y pobreza hoy existentes
en el mundo.?® Ese argumento, que es tanto normativo como empirico,
aspira a demostrar que si pueden ser imputados efectos distributi-
vos significativos a instituciones y regimenes internacionales, entonces
aquellos que hoy son los beneficiarios de esos arreglos institucionales se
encuentran bajo una obligacion de justicia, lo reconozcan o no, de mo-
dificarlos en el sentido de promover la abolicion de la pobreza severa
en el mundo. No podemos suponer —lo que es una implicacion del
liberalismo social— que organizaciones y agencias internacionales como
la Organizacion Internacional del Trabajo (or7), el Bvm, el Fv1 y la omc
pueden tomar decisiones altamente relevantes por sus consecuencias
sobre normas internacionales en un vacio normativo.”” Entre otras
consideraciones que pueden ser relevantes (como las que se refieren a

2% Un arbitro anonimo de esta revista observo que el argumento, en ese punto, deberia
evitar pronunciarse sobre la existencia de una estructura basica global. Esa observacion es
precisa. De hecho, la posicion sobre la justicia global defendida en este articulo depende
de la suposicion de que ya no vivimos en un mundo constituido por comunidades
politicas separadas y autosuficientes, en las cuales las relaciones asociativas generen
deberes de justicia s6lo entre conciudadanos, y tampoco vivimos todavia en un mundo
en el cual los arreglos institucionales globales ejerzan formas de coercion (por ejemplo,
a través del derecho civil o del derecho tributario) que incidan sobre individuos y
provean bienes colectivos que son necesarios para que los individuos puedan perseguir
un plan de vida y que, por eso, activen principios de justicia igualitaria. Desde un punto
de vista relacional, solo es posible especular, como hace Julius (2006: 190-192), que, si
cierto umbral de conectividad internacional es sobrepasado, haciendo que la sociedad
internacional se aproxime a esa segunda descripcion, el alcance global de una norma de
justicia como el principio de diferencia se justificaria.

" En el contexto de una discusion sobre la legitimidad de instituciones internacionales
generadoras de normas, Allen Buchanan (2010a) tiene objeciones a la vision de que
el derecho internacional es una mera creacion de los estados, a través de tratados y
del derecho consuetudinario internacional. Aunque los estados hayan consentido
voluntariamente en la creacion de instituciones de gobernanza global, como la omc y
otros regimenes internacionales, esas instituciones adquieren una capacidad propia (y
creciente) de generacion de normas de derecho internacional que, por eso, ya no pueden
ser entendidas solo como una expresion del consentimiento de los estados. Esa es una
de las razones que explican por qué la legitimidad de esas instituciones, y la justicia de
sus decisiones son colocadas en entredicho, puesto que ya no dependen exclusivamente
del consentimiento estatal, no se pueden responsabilizar frente a publicos democraticos
y, pese a eso, se estan volviendo cada vez mas relevantes por las consecuencias de su
accionar para el bienestar individual (Buchanan, 2010a: 93).

4 Andamios



LA JUSTICIA INTERNACIONAL ENTRE EL HUMANITARISMO Y EL IGUALITARISMO GLOBAL

normas de gobernanza), han de ser consideradas exigencias de justicia
socioeconomica. Incluso reformas institucionales a escala relativamente
modesta, como la abolicion de las barreras tarifarias y no tarifarias que
los paises ricos imponen a la importacion de productos agricolas, textiles
y otras manufacturas intensivas en trabajo de los paises pobres o la
institucion de un régimen internacional diferenciado de patentes de
medicamentos esenciales, como el propuesto por Thomas Pogge,*
tendrian un impacto significativo sobre la pobreza severa global.®

Sin embargo, en contraste con la postura defendida por el
cosmopolitismo basado en la humanidad, esas exigencias de justicia global
son mejor captadas, normativamente hablando, por una concepcion no
comparativa que tiene por componente central una idea de derechos
humanos basicos. Esa es la segunda parte de la argumentacion, que
aqui formulo de manera preliminar, mucho mas como un guién para
investigacion y reflexion posteriores.

Esa argumentacion comparte, junto al cosmopolitismo basado en la
humanidad, la premisa del cosmopolitismo moral, ya mencionada antes,
tal como fue formulada por Thomas Pogge: 1) seres humanos, o personas,
son las unidades fundamentales de la preocupacion moral; 2) el estatus
de unidad fundamental de preocupacion moral se extiende igualmente a
todos los seres humanos, y 3) ese estatus especial tiene fuerza global (Pogge,
2008: 175). Pero lo que se desprende de esa premisa del cosmopolitismo
moral, cuando se trata de especificar una perspectiva normativa con base
en la cual es posible trabajar con las desigualdades y la pobreza globales,
es una concepcion no comparativa de justicia y no, como sostiene el
cosmopolitismo basado en la humanidad, una concepcion de la justicia
global igualitaria.® Recordemos que, para una perspectiva relacional o

8 Ver nota 24, supra.

* Pogge (2010: 55) estima que reformas institucionales (como la adopcion de un
Impuesto o Tasa Tobin o de un Dividendo Global de Recursos [Pogge, 2008: cap. 8])
que aseguren 300 mil millones de délares anualmente (0,8% del pnB combinado de los
paises ricos), no para “tirar dinero sobre el problema”, sino para posibilitar acciones,
tales como el financiamiento de servicios de salud y educacion basicos, de programas
de vacunacion, de vivienda basica, de saneamiento bdasico, de infraestructura fisica,
etcétera, podrian garantizar la erradicacion de la pobreza severa en el mundo.

% Ese punto de vista coincidirfa con el de Miller, que fue examinado antes, si la

Andamios 43



A1vARO DE VITA

asociativa, una concepcion de la justicia solo se justifica si es capaz de
desempenar su papel practico. Y, para cumplir con esa condicion, es
necesario que la concepcion en cuestion especifique qué exigencias deben
satisfacer las instituciones existentes para que se puedan justificar ante
todos los que estan sujetos a sus efectos. Cuando se trata de la justificacion
de una concepcion de la justicia global, esa justificacion es condicionada
por una idea de legitimidad internacional que ya fue introducida antes,
en la discusion de la posicion de Miller. Sélo los derechos humanos
internacionales pueden ofrecer un estandar de justificacion y de legitimi-
dad internacionales en una organizacion politica mundial —y eso es un
hecho acerca de los arreglos institucionales existentes que no puede ser
ignorado en la justificacion de una concepcion de la justicia global— en la
cual los estados soberanos y territoriales atn constituyen la unidad basica.
Desde este punto de vista, ciertos intereses humanos fundamentales s6lo
califican como derechos humanos internacionales si la violacion o la no
garantia de esos derechos, en el ambito doméstico, constituyen razones
suficientemente fuertes como para justificar la imputacion de deberes
a organizaciones e instituciones internacionales. A diferencia de lo que
suponen Miller y, mas atn, Michael Ignatieff, esa idea de legitimidad
internacional no nos compromete con una concepcion minimalista de los
derechos humanos.” Lo que debe contar como derechos humanos in-
ternacionales, cuando disparidades socioecondmicas y desigualdades
profundamente arraigadas (como las de género) estan en cuestion, es
parte de la discusion. Cohen y Sabel sostienen que los derechos hu-
manos deben ser interpretados con base en una idea de inclusion: “los
derechos humanos, como tales, no se confinan a derechos negativos que
puedan ser especificados aparte de las instituciones, y si pueden abarcar las
reivindicaciones por bienes y oportunidades institucionalmente definidos
que son necesarios para la inclusion o la participacion en una sociedad
politica organizada” (Cohen y Sabel, 2006: 173). Concebir los derechos

postura de Miller no terminase colapsando, como intenté mostrar, en una defensa de
obligaciones de asistencia humanitaria.

3! Para Ignatieff, los derechos humanos “propiamente dichos” (para utilizar la expresion
de Rawls) no incluyen derechos economicos, sociales y culturales, reduciéndose a un
nucleo restringido de derechos civiles y politicos que son necesarios para proteger a los
seres humanos de la crueldad (Ignatieff, 2001: 89 y 173).

44 Andamios



LA JUSTICIA INTERNACIONAL ENTRE EL HUMANITARISMO Y EL IGUALITARISMO GLOBAL

humanos basicos como “condiciones para la inclusion” parece prometedor
como idea orientadora. Eso esta de acuerdo, creo, con la posicion de Allen
Buchanan (2010b), para quien cualquier reconstruccion critica plausible
tiene que considerar el componente de igualitarismo de los derechos
humanos internacionales. Ese componente se manifiesta de manera
clara en los derechos economicos, sociales y culturales, que prescriben
un patrén de vida adecuado, teniendo en vista no solo la satisfaccion de
necesidades relacionadas a la subsistencia, sino sobre todo las condiciones
que posibilitan a una persona ser miembro pleno de la sociedad; y en fuertes
derechos antidiscriminacion racial y de género. Pero ese componente de
igualitarismo, aunque imponga restriccion a las desigualdades distributivas
admisibles, debe ser interpretado, como destaca Buchanan (2010b: 685-
686), no con base en principios igualitarios de justicia distributiva, sino
con base en una nocion de igualdad de estatus. Nada de lo que ha sido
dicho antes sobre que los derechos humanos internacionales se restrinjan
a derechos basicos excluye la posibilidad de interpretarlos recurriendo a
una idea de inclusion en una sociedad politica organizada o con base
en una idea de igualdad de estatus.

Independientemente de como sean concebidos, los derechos huma-
nos internacionales no pueden ser equiparados a los derechos espe-
cificados por una teoria de la justicia tal como, por ejemplo, una teoria
liberal-igualitaria de la justicia distributiva, porque, como observa
Charles Beitz, “los derechos humanos son cuestiones de preocupacion
internacional y no es plausible sostener que la comunidad internacional
deba ser responsabilizada por la justicia de sus sociedades componentes”
(Beitz, 2009: 142). Especificamente, los derechos humanos antipobreza,
como los derechos a la alimentacion, el vestido, la vivienda, la asistencia
médica y la educacion basica, solo establecen el derecho a un estandar
adecuado de vida, cuyas exigencias deben ser compatibles con una
diversidad de concepciones mas exigentes de justicia social que pueden
ser realizadas en el ambito domeéstico. Y realizarlas, en el ambito
doméstico, una vez que el nivel basico sea garantizado, s6lo puede ser
responsabilidad, mientras el mundo sea dividido en estados soberanos,
de la autodeterminacion politica nacional.

En suma, contra el liberalismo social, el argumento es que el esquema
institucional del orden global impone obligaciones internacionales que

Andamios 45



A1vARO DE VITA

van mas alla de la asistencia humanitaria; pero contra el cosmopolitismo
basado en la humanidad se argumenta que aquello que es distintivo del
criterio de justicia aplicable a ese orden no es el igualitarismo, y si, si
queremos que sea justificable, un estandar de adecuacion especificado
por un cierto rol de los derechos humanos basicos. Como “utopia
realista” para la estructura basica de una sociedad democratica, las
exigencias de la justicia se expresan en una idea de “consideracion
igual, status igual y oportunidades iguales”. Como “utopia realista” para
la sociedad internacional, las exigencias de la justicia se expresan en
una posicion de “suficiencia, no igualitarismo”. Como debe entenderse
ese estandar de suficiencia es una cuestion que sigue siendo altamente
controversial, pero que vincula, de acuerdo con la argumentacion que ha
sido desarrollada en este articulo, la teoria de la justicia socioeconomica
global a la teoria de los derechos humanos internacionales.

FUENTES CONSULTADAS

Beitz, C. R. (2009), The Idea of Human Rights, Oxford: Oxford University
Press (oup).

— (2001), “Does Global Equality Matter?”, en Metaphilosophy,
vol. 32, nams. 1-2, enero-marzo, New Haven, ct: Southern
Conneticut State University/John Wiley & Sons, pp. 95-112.
(1999a), “Social and Cosmopolitan Liberalism”, en International
Affairs, vol. 75, num. 3, julio-septiembre, Londres: Chatham
House, The Royal Institute of International Affairs, pp. 515-5209.
(1999b), “International Liberalism and Distributive Justice: A
Survey of Recent Thought”, en World Politics, vol. 51, nam. 2,
enero-marzo, Princeton, Nj-Cambridge, uk: Princeton Institute
for International and Regional Studies/Cambridge University
Press (cup), pp. 269-96.

(1994), “Cosmopolitan Liberalism and the States System”, en
Chris Brown (coord.), Political Restructuring in Europe: Ethical
Perspectives, Londres: Routledge, pp. 119-133.

(1979), Political Theory and International Relations, Princeton,
NJ: Princeton University Press (pup).

46 Andamios



LA JUSTICIA INTERNACIONAL ENTRE EL HUMANITARISMO Y EL IGUALITARISMO GLOBAL

Brakg, M. (2001), “Distributive Justice, State Coercion, and Autonomy”,
en Philosophy and Public Affairs, vol. 30, num. 3, julio-septiembre,
Princeton, Nueva Jersey: pup, pp. 257-296.

BucHanan, A. (1999), “Recognition Legitimacy and the State System”,

en Philosophy and Public Affairs, vol. 28, num. 1, enero-marzo,

Princeton, Nueva Jersey: pup, pp. 46-78.

(2010a), “The Legitimacy of International Law”, en Samantha
Besson y John Tasioulas (coords.), The Philosophy of International
Law, Oxford: oup, pp. 79-96.

(2010b), “The Egalitarianism of Human Rights”, en Ethics, vol.
120, ntam. 4, julio-septiembre, Chicago: University of Chicago
Press, pp. 679-710.

CaNEY, S. (2005), Justice Beyond Borders: A Global Political Theory, edicion

electronica (Kindle), Oxford: oup.

(2009), “Cosmopolitanism and Justice”, en Thomas Christiano
y John Christman (coords.), Contemporary Debates in Political
Philosophy, Oxford: Wiley/Blackwell, pp. 387-407.

CoHEN, G. A. (1992), “Incentives, Inequality, and Community”, en G. B.

Peterson (coord.), The Tanner Lectures on Human Values, vol. 13,

Salt Lake City: University of Utah Press, pp. 261-329.

(1997), “Where the Action Is: On the Site of Distributive

Justice”, en Philosophy and Public Affairs, vol. 26, nam. 1, enero-
marzo, Princeton, Nueva Jersey: pup, pp. 3-30.

CoHEN, J., Saset, C. (2006), “Extra Rempublicam Nulla Justitia?”, en
Philosophy and Public Affairs, vol. 34, num. 2, marzo-mayo,
Princeton, Nueva Jersey: pup, pp. 147-175.

Crisp, R. (2003), “Equality, Priority, and Compassion”, en Ethics, vol.
113, nam. 4, julio-septiembre, Chicago: University of Chicago
Press, pp. 745-763.

Forst, R. (2014), “Two Pictures of Justice”, en Justification and Critique,
Cambridge, Reino Unido: Polity, pp. 17-37.

Frankrurt, H. (1987), “Equality as a Moral Ideal”, Ethics, vol. 98, num.
1, octubre-diciembre, Chicago: University of Chicago Press, pp.
21-43.

Juuws, A. J. (2006), “Nagels Atlas”, en Philosophy and Public Affairs, vol. 34,
num. 2, marzo-mayo, Princeton, Nueva Jersey: pup, pp. 176-192.

Andamios 47



A1vARO DE VITA

IoNaTIEFF, M. (2001), Human Rights as Politics and Idolatry, Princeton,
Nueva Jersey: pup.

MiLanovic, B. (2011), The Haves and the Have-Nots, Nueva York: Basic
Books.

MiLLer, D. (2007), National Responsibility and Global Justice, Oxford: oup.
(2000), Citizenship and National Identity, Cambridge, Reino
Unido: Polity.
(1999), “Justice and Global Inequality”, en Andrew Hurrell
y Ngaire Woods (coords.), Inequality, Globalization, and World
Politics, Oxford: oup, pp. 164-181.
(1998), “The Limits of Cosmopolitan Justice”, en David Mapel
y Terry Nardin (coords.), International Society: Diverse Ethical
Perspectives, Princeton, Nueva Jersey: pup, pp. 164-181.
MoELLENDORF, D. (2002), Cosmopolitan Justice, Boulder, co: Westview Press.
Murery, L. (1998), “Institutions and the Demands of Justice”, en
Philosophy and Public Affairs, vol. 27, ntim. 4, octubre-diciembre,
Princeton, Nj: pUP, pp. 251-291.

NagGeL, T. (2005), “The Problem of Global Justice”, Philosophy and Public
Affairs, vol. 33, num. 2, marzo-mayo, Princeton, Nueva Jersey:
PUP, pp. 113-147.

Pocag, T. (2010), Politics as Usual. What Lies Behind the Pro-Poor Rhetoric,

Cambridge, uk: Polity.

(2008), World Poverty and Human Rights, 2nd ed., Cambridge,
Reino Unido: Polity.

(2007), “Introduction”, en Thomas Pogge (coord.), Freedom
from Poverty as a Human Right: Who Owes What to the Very Poor?,
Oxford: oup, pp. 1-11.

(2000), “On the Site of Distributive Justice: Reflections on
Cohen and Murphy”, en Philosophy and Public Affairs, vol. 29,
num. 2, abril-junio, Princeton, Nueva Jersey: pup, pp. 137-169.
(1989), Realizing Rawls, Ithaca, Nueva York-Londres: Cornell
University Press.

Rawts, J. (2005), Political Liberalism, expanded ed., Nueva York:
Columbia University Press.

(1999). The Law of Peoples, Cambridge, Massachusetts: Harvard

University Press.

48 Andamios



LA JUSTICIA INTERNACIONAL ENTRE EL HUMANITARISMO Y EL IGUALITARISMO GLOBAL

— (1971), A Theory of Justice, Cambridge, Massachusetts:
Harvard University Press.

SANGIOVANNT, A. (2011), “Global Justice and the Moral Arbitrariness

of Birth”, en The Monist, vol. 94, nam. 4, octubre-diciembre,

Buffalo, Nueva York-Chicago: The Monist, pp. 571-583.

(2008), “Justice and the Priority of Politics to Morality”, en

The Journal of Political Philosophy, vol. 16, nam. 2, Boston, Ma:

Association for Political Theory/John Wiley & Sons, junio-

agosto, pp. 137-164.

(2007), “Global Justice, Reciprocity, and the State”, en Philosophy

and Public Affairs, vol. 35, num. 1, invierno, Princeton, Nueva
Jersey: pup, pp. 3-39.

Suug, H. (1996), Basic Rights. Subsistence, Affluence, and uv.s. Foreign
Policy, 2a ed., Princeton, Nueva Jersey: Princeton University
Press.

Tan, K. C. (2004), Justice Without Borders: Cosmopolitanism, Nationalism,
and Patriotism, Cambridge, Reino Unido: cup.

UNITED NATIONS DEVELOPMENT PROGRAM (UNDP) (2010), Human Development
Report 2010, disponible en linea en http://hdr.undp.org/en/media/
HDR_2010_EN_Complete_reprint.pdf, 30 de octubre de 2013.

VaLenting, L. (2009), “On the Apparent Paradox of Ideal Theory”, en
The Journal of Political Philosophy, vol. 17, nam. 3, septiembre-
noviembre, Boston, Massachusetts: Association for Political
Theory/John Wiley & Sons, pp. 332-355.

Vita, A. de (2012). “Liberalism, Social Justice, and Individual

Responsibility”, en World Political Science Review, vol. 8, num.

1, Montreal: International Political Science Association (1psA)/

De Gruyter, septiembre, pp. 297-329.

(2008), O liberalismo igualitario. Sociedade democratica e justica
internacional, Sao Paulo: wMmr Martins Fontes.

Watzer, M. (1983), Spheres of Justice. A Defence of Pluralism and Equality,
Oxford: Basil Blackwell.

Fecha de recepcion: 1 de noviembre de 2013
Fecha de aceptacion: 28 de julio de 2014

Volumen 11, nimero 25, mayo-agosto, 2014, p. 13-49 Andamios 49





