
13Andamios

La justicia internacional entre el humanitarismo

y el igualitarismo global1

Álvaro de Vita*

Resumen. Una cuestión central que se presenta, en el debate so-
bre cuestiones de justicia internacional, se refiere a la perspectiva 
normativa apropiada para tratar las asimetrías abismales de con-
diciones de vida en el ámbito mundial. Uno de los problemas 
que han concentrado las atenciones en ese debate es el de deter-
minar si esas asimetrías deben ser consideradas desde la óptica  
de principios de justicia igualitaria (como sustentan teóricos 
cosmopolitas como Kok-Chor Tan y Simon Caney) o, de modo 
alternativo, desde la óptica de un principio de humanitaris
mo (como sustentan teóricos políticos anticosmopolitas como 
Michael Walzer, John Rawls y David Miller). La posición que se 
defiende en este artículo es la de que el orden social y político 
global implica normas de justicia que, aunque no deban ser con-
cebidas como principios igualitarios, son más exigentes que el 
humanitarismo.

Palabras clave. Justicia internacional, justicia social, liberalismo 
social, igualitarismo global, derechos humanos.

Este artículo tiene el propósito de contribuir en la reflexión acerca 
de cuál es la forma más apropiada de articular el trato normativo de 
cuestiones de justicia socioeconómica en el ámbito interno de una 
sociedad democrática y en el plano internacional. Una cuestión central 

* Profesor titular del departamento de ciencia política de la Universidad de São Paulo 
(usp). Dirección electrónica: alvaro_vita@uol.com.br; alvarodevita@usp.br
1 Este artículo es producto de una investigación en curso, que cuenta con financiación 
del Consejo Nacional de Desarrollo Científico y Tecnológico (cnpq), Ministerio de 
Ciencia y Tecnología de Brasil. Agradezco los comentarios detallados y pertinentes 
realizados por uno de los evaluadores anónimos de esta revista, que, tanto como me 
fue posible en los límites de este artículo, intenté tomar en cuenta y que me serán muy 
provechosos en trabajos futuros. Traducción de Naila Freitas.

Volumen 11, número 25, mayo-agosto, 2014, p. 13-49



14 Andamios

Álvaro de Vita

que se presenta, en el debate sobre cuestiones de justicia internacional, 
guarda relación con la perspectiva apropiada para tratar las asimetrías 
abismales de condiciones y oportunidades de vida alrededor del mundo. 
Uno de los problemas que más han concentrado la atención en ese debate 
es el de determinar si esas asimetrías deben ser consideradas desde la 
óptica de principios de justicia igualitaria, según sustentan teóricos 
cosmopolitas como Darrell Moellendorf (2002), Kok-Chor Tan (2004) 
y Simon Caney (2005; 2009), o de modo alternativo, desde la óptica 
de un principio de humanitarismo, según sustentan teóricos políticos 
anticosmopolitas como Michael Walzer (1983), John Rawls (1999), 
Thomas Nagel (2005) y David Miller (1998; 1999; 2007). Además de 
contrastar esas dos posiciones, la motivación central de la reflexión 
desarrollada en este artículo es sustentar que una tercera posición nor
mativa sobre esas disparidades, alternativa tanto al humanitarismo 
como al igualitarismo global, puede ser más prometedora.

Aunque existan controversias sobre ello, no hay duda de que los 
niveles de pobreza y desigualdad globales son muy elevados. Según la 
estimación del Banco Mundial (bm), que sólo toma en cuenta la renta y 
el consumo de las familias, en 2008 había cerca de 1,300 millones de 
personas en el mundo que vivían abajo de la línea de pobreza de 1.25 
dólares al día, esto es, que no tenían recursos suficientes siquiera para 
alimentarse de manera adecuada.2 Abajo de la línea de pobreza de 2 dólares 
al día, de acuerdo con la estimación del bm, se encontraba un 43.14% de 
la población mundial, o cerca de 2,500 millones de personas en el año 
2008.3 Según el criterio de “pobreza multidimensional” adoptado por el 

2 Ese es el dato disponible en línea en data.worldbank.org/indicator, consultado el 
6/06/2012. El Banco Mundial (bm) utiliza líneas de pobreza de 1.25 dólares y de 2 
dólares al día, calculadas por la Paridad del Poder de Compra (ppp, en la sigla en inglés) 
de dólares de 2005. Están abajo de la línea de pobreza de 2 dólares al día aquellas 
personas cuyo poder de compra por día es inferior al poder de compra que 2 dólares 
tenían en los Estados Unidos en el año 2005.
3 Para Pogge (2010: 12), se encuentran en una situación de pobreza severa las personas 
que no tienen acceso seguro a la alimentación adecuada, agua potable, vestido, vivienda 
y a la asistencia médica y educación básicas. Pogge (2010: capítulos 3 y 4) critica de 
manera contundente la adopción de la línea de pobreza del bm (que pasó de 1 dólar al 
día en 2000 a 1.25 dólares en 2005) para establecer el primer objetivo de la Declaración 
del Milenio de las Naciones Unidas (firmada por 191 países en septiembre de 2000) 



15Andamios

La justicia internacional entre el humanitarismo y el igualitarismo global

Informe del Desarrollo Humano de 2010 del Programa de Naciones Unidas 
para el Desarrollo (pnud, o undp por sus siglas en inglés), que es más  
exigente que la línea de pobreza de 1.25 dólares al día —pero que aún 
es extremadamente austero—, y que toma en cuenta indicadores en 
tres dimensiones distintas (salud, educación y estándares de vida), 
hay 1,750 millones de personas en condiciones de pobreza extrema 
en el mundo (undp, 2010: 96). Esas son las personas que, de acuerdo 
con el Informe, sufren privaciones agudas (que pueden no ser captadas 
de manera adecuada sólo por indicadores de renta y consumo) y que 
corresponden a cerca de un tercio de la población de 104 países en vías 
de desarrollo. Para mencionar solamente uno de esos indicadores, al 
tiempo que la expectativa de vida al nacer es de 54 años en promedio, en 
los países del África Subsahariana, el mismo indicador, para los países 
de la Organización para la Cooperación y el Desarrollo (ocde), es de 
80 años. Cerca de un tercio de las muertes que ocurren anualmente en 
el mundo (18 millones), se deben a causas que están relacionadas a la 
pobreza. Thomas Pogge da el énfasis dramático necesario a esta última 
estadística: “mucho más personas —cerca de 360 millones— murieron 
de hambre y de enfermedades curables, en época de paz, en los 20 años 
que siguieron al fin de la Guerra Fría que aquellas que perecieron 
en guerras convencionales, en guerras civiles y en virtud de represión 
estatal a lo largo de todo el siglo xx” (Pogge, 2010: 11). Y cuando se pasa 
de indicadores de niveles de bienestar y desarrollo humano en un nivel 
bastante básico a indicadores de disparidades relativas, los contrastes 
no son menos evidentes. Con base en investigaciones domiciliarias 
realizadas en 120 países (y empleando las estimaciones de las tasas de 
cambio por la paridad del poder de compra adoptadas por el bm en 
2005), Branko Milanovic (2011: 152-153) sustenta que la desigualdad 
de renta entre personas en el mundo permaneció, entre 1988 y 2005, en 
niveles extremadamente elevados, con el Coeficiente de Gini oscilando 
alrededor de los 70 puntos. Mientras los 10% más ricos se quedan con 
un 56% de la renta mundial, el 10% más pobre recibe apenas 0.7 por 
ciento de ella. Y mientras el 5 por ciento de arriba concentra un 37% 

de reducir a la mitad, hasta 2015, el número de personas viviendo en condiciones de 
pobreza extrema en el mundo.



16 Andamios

Álvaro de Vita

de la renta mundial, al 5 por ciento de abajo tiene una participación 
insignificante, inferior a un 0.2 por ciento.

Esa breve caracterización empírica del problema parece ser suficiente 
para demostrar que existen fuertes razones para tratar las disparidades 
socioeconómicas en el mundo como un problema de justicia. Pero esa 
evaluación no encuentra aceptación siquiera junto a los teóricos políticos 
que creen que una concepción de justicia igualitaria se debe aplicar al 
ámbito doméstico de una sociedad democrática. Charles Beitz (1999a: 
272-280; 1999b) denominó “liberalismo social” a la visión sobre la 
sociedad internacional que establece una acentuada discontinuidad 
entre los principios que se aplican al ámbito doméstico y aquellos que 
se aplican al ámbito internacional. A las instituciones domésticas cabe 
la responsabilidad moral primaria de garantizar el bienestar de los 
ciudadanos y la justicia social, al paso que la comunidad internacional 
tiene la responsabilidad moral de preservar las condiciones de fondo 
bajo las cuales puedan desarrollarse sociedades bien ordenadas. Para esa 
visión, sólo un principio de asistencia humanitaria se justifica para tratar 
disparidades socioeconómicas —las más agudas, que se relacionan con la 
pobreza en un sentido absoluto— a nivel internacional. Empezaré, para 
caracterizar los términos de ese debate teórico, por un examen de esa 
postura.

Humanitarismo, no justicia igualitaria

John Rawls y David Miller son los dos teóricos de mayor peso 
asociados a la postura que Beitz denominó “liberalismo social”. Hasta 
muy recientemente, en medio de una literatura sobre justicia global 
dominada por teóricos cosmopolitas, The Law of Peoples (El derecho 
de gentes), de Rawls (1999), permanecía como el único esfuerzo más 
amplio de articulación teórica de esa posición. Un punto importante a 
resaltar con respecto a ese esfuerzo, que transciende la teoría específica 
de la justicia internacional propuesta en The Law of Peoples, es que allí se 
expresa un enfoque normativo sobre la justicia que rechaza la posición 



17Andamios

La justicia internacional entre el humanitarismo y el igualitarismo global

metodológica que Liam Murphy (1998) denominó “monismo”.4 La idea 
básica del antimonismo es que diferentes tipos de principios se aplican a 
tipos diferentes de objetos que se pueden considerar como susceptibles 
de evaluaciones de justicia. Como afirma Rawls ya en el apartado 2 de 
A Theory of Justice,

No hay motivo para suponer de antemano que los 
principios que son satisfactorios para la estructura básica 
sean válidos para todos los casos. Esos principios pueden 
no aplicarse a las normas y prácticas de asociaciones 
privadas o de grupos sociales menos amplios. Pueden 
ser irrelevantes para las diversas convenciones y para 
las diversas costumbres informales de la vida cotidiana; 
pueden no elucidar la justicia, o, tal vez mejor, la equidad 
de arreglos cooperativos voluntarios o de procedimientos 
para realizar acuerdos contractuales. Las condiciones del 
derecho de los pueblos pueden exigir otros principios, 
inferidos de manera un tanto diferente (Rawls, 1971: 8).

Aunque Murphy, en el contexto de una discusión que tiene el propósito 
de criticar la posición según la cual los principios que se aplican al 
marco institucional no son los mismos que se aplican a la conducta 
individual, haya denominado a la posición de Rawls como “dualista”, 
esa denominación, como observó Thomas Nagel (2005: 122), no es 
apropiada, ya que lo característico del antimonismo de Rawls es la idea 
de que “el principio regulador correcto para cualquier cosa depende de 
la naturaleza de esa cosa” (Rawls, 1971: 29).

Existen fuertes razones para subscribir el rechazo de Rawls al monismo 
en la teoría de la justicia, pero afirmar eso no implica endosar la forma en 
que él interpretó el antimonismo en su teoría de la justicia internacional. 

4 G. A. Cohen (1992; 1997) y Liam Murphy rechazan el antimonismo de Rawls en otro 
frente de discusión: el que se refiere a si los principios que se aplican a la conducta 
individual y a elecciones individuales que pueden tener impacto distributivo deberían 
ser los mismos que se aplican a la estructura institucional de la sociedad. En la sección 
“Igualitarismo, no asistencia humanitaria”, más adelante, examino esa distinción entre 
monismo y antimonismo de forma más pormenorizada.



18 Andamios

Álvaro de Vita

Hago una breve mención a eso. Como es conocido por los que acompañan 
ese tipo de debate teórico, Rawls no derivó implicaciones morales 
cosmopolitas de la teoría de la justicia igualitaria que propuso para los 
arreglos institucionales —para el objeto que denominó “estructura básica 
de la sociedad”— de una sociedad democrática en ámbito doméstico. 
En particular, rechazó una interpretación cosmopolita de su “principio 
de diferencia”, según el cual las desigualdades socioeconómicas sólo 
son moralmente justificables si son establecidas para el máximo 
beneficio posible de aquellos que se encuentran (para simplificar) en el 
quintil inferior de la escala de distribución de oportunidades sociales, 
renta y riqueza de la sociedad. Rawls presentó más de un argumento 
para defender su perspectiva anticosmopolita con respecto a la 
sociedad internacional, pero el principal, a mi juicio, es el que puede 
ser denominado “argumento de los factores internos”.5 Para resumir, se 
trata del punto de vista según el cual las vastas desigualdades de renta y 
de oportunidades sociales y los niveles de pobreza absoluta existentes 
en el mundo se deben esencialmente a características institucionales, a 
decisiones de política pública y a la cultura pública de las sociedades 
en las que la pobreza global está más concentrada (Rawls, 1999: 113-
120), y no a circunstancias del orden político y económico global. Un 
“deber de asistencia” se justifica en relación a aquellas sociedades que 
Rawls denomina “sobrecargadas” por condiciones desfavorables, que les 
impiden desarrollar instituciones capaces de garantizar el cumplimien
to, inclusive, de una lista mínima de derechos humanos básicos,6 pero la 
interpretación de ese deber deja claro que se trata de un deber positivo 
de prestar auxilio y no de una obligación de justicia internacional. Las 

5 El punto de vista que denomino argumento de los factores internos (Vita, 2008: 240-
248) corresponde a aquello que Pogge (2008: 145-150), bautizó como “nacionalismo 
explicativo”.
6 Siguiendo a Shue (1996), Rawls adopta una lista restringida de derechos humanos 
“propiamente dichos”, que se limita a los derechos a la libertad y a la seguridad personales, 
que implican derechos de subsistencia. Estos últimos, para Shue, tienen como objeto 
la garantía de “aire no contaminado, agua no contaminada, alimentación adecuada, 
vivienda adecuada y un sistema de salud pública preventiva mínimo. [...] la idea básica 
es propiciar el consumo de aquello que es necesario para garantizar una oportunidad 
decente de tener una vida razonablemente saludable y activa, con una duración más o 
menos normal, excluyendo ocurrencias trágicas” (Shue, 1999: 23).



19Andamios

La justicia internacional entre el humanitarismo y el igualitarismo global

obligaciones de los más privilegiados para con los pobres, en el ámbito 
global, deben ser entendidas como obligaciones de benevolencia y de 
asistencia humanitaria, y no como obligaciones de justicia que tuviesen 
por implicación la corrección de la inequidad distributiva de arreglos 
institucionales de los cuales los pueblos ricos, y los mil millones de 
personas más ricas de la humanidad, son los mayores beneficiarios. Más 
allá de ese nivel bajo de obligación moral establecido por el deber de 
asistencia, ninguna redistribución ulterior de recursos, riqueza o renta 
sería justificada como una cuestión de justicia. Como Rawls enfatiza, 
ese deber es de naturaleza transitoria y tiene “tanto un blanco como 
un punto límite” (Rawls, 1999: 119). Considerándose que la pobreza 
tiene causas que son esencialmente domésticas, un deber de asistencia 
es una respuesta normativamente más apropiada que un principio de 
justicia distributiva internacional, que negar la responsabilidad que las 
sociedades bien ordenadas deben tener por las consecuencias de sus 
propias instituciones y políticas (Rawls, 1999: 117-118). En lo demás, 
Rawls alía ese anticosmopolitismo en materia de justicia económica a una 
visión pluralista tradicional de la sociedad internacional, según la cual la 
justicia es una cuestión eminentemente doméstica, debiendo la sociedad 
internacional organizarse con base en principios de no interferencia  
y convivencia pacífica entre estados. Esa visión es enteramente compatible 
con la de autores como Michael Walzer y David Miller, para quienes 
la comunidad política nacional es el único contexto moral y político 
apropiado para que se planteen cuestiones de justicia social.

Consideremos ahora la posición de David Miller de “humanitarismo, 
no justicia igualitaria”. El libro de Miller, National Responsibility and 
Global Justice (2007), es el esfuerzo teórico más importante, desde 
The Law of Peoples, para articular y defender lo que aquí (siguiendo a 
Beitz) estoy entendiendo por liberalismo social. Miller distingue justicia 
social, un ideal moral y político que prescribe una forma de tratamiento 
igual y de garantía de un status social igual a los conciudadanos de 
una comunidad política nacional, de justicia global, que se aplica a la 
humanidad toda y prescribe principios no comparativos y la garantía 
de un nivel absoluto de vida humana decente en cualquier sociedad. 
A esa distinción corresponde aquella que Miller (2007: 167-168) 
establece entre “derechos de ciudadanía” y “derechos humanos”. Los 



20 Andamios

Álvaro de Vita

derechos de ciudadanía constituyen el componente fundamental de  
un régimen político justo. Son derechos que definen condiciones 
exigentes de legitimidad política que, en una sociedad democrática, 
tienen conexión con una concepción de justicia social. Ya los derechos 
humanos constituyen el componente central de una idea de legitimidad 
internacional. Además de Miller, esa es una posición adoptada también 
por Rawls, Allen Buchanan (1999) y Charles Beitz (2009). Los derechos 
humanos, para Miller y Beitz, son estándares para las instituciones 
domésticas cuyo respeto o no respeto son objeto de preocupación 
internacional (Beitz, 2009: 128). La idea central de esa noción de 
legitimidad internacional es la de que si los estados, que tienen la 
responsabilidad moral primaria de garantizar el cumplimiento de esos 
estándares, fracasan en eso, violaciones graves de derechos humanos 
justifican alguna forma de intervención externa por parte de instituciones 
internacionales y sus agentes. “Cualquier Estado que cometiese o que 
permitiese violaciones a gran escala de derechos humanos dentro de 
sus fronteras”, dice Miller, remitiéndose a Buchanan, “dejaría de ser con
siderado, por otros estados y por las instituciones internacionales, 
como un Estado legítimo y, por eso, perdería su inmunidad contra 
intervenciones externas” (Miller, 2007: 165-166).

Si Beitz y Miller coinciden en diferenciar los derechos humanos de 
concepciones de justicia social, y en conectarlos a una idea de legitimidad 
internacional, no extraen, sin embargo, las mismas implicaciones 
de esa distinción. Miller (pero no Beitz, y mucho menos Buchanan) 
sostiene que de ello deriva una visión “minimalista” de los derechos hu
manos, según la cual sólo se califican como tales aquellos derechos 
relacionados con necesidades básicas de libertad (las libertades de 
movimiento, de conciencia y de expresión y el derecho a la participación 
política), de seguridad física y de subsistencia. Bajo el rubro del derecho 
a la subsistencia, Miller coloca las necesidades básicas de nutrición, 
agua potable, vestido y vivienda, asistencia básica a la salud, de acceso a 
la educación media y de trabajo y ocio (Miller, 2007: 52, 163-168). Una 
lista de derechos humanos de ese tipo, fundamentada en una noción 
de necesidades básicas, y que es bastante semejante a aquella de Rawls, 



21Andamios

La justicia internacional entre el humanitarismo y el igualitarismo global

de “derechos humanos propiamente dichos”7, se presta a identificar un 
nivel absoluto o un mínimo global al que las personas tienen derecho 
como una cuestión de justicia (Miller, 1998; 1999; 2000: 167). El 
minimalismo de Miller deriva de la conexión de los derechos humanos 
a la idea en cuestión de legitimidad internacional, porque si derechos 
sólo se califican como derechos humanos internacionales si, en el límite, 
justifican la intervención de agentes externos (outsiders) para lograr que 
sean cumplidos, no son todos los derechos de ciudadanía reconocidos 
en ciertas sociedades, ni siquiera todos los derechos proclamados en 
documentos internacionales de derechos humanos, los que tienen esa 
propiedad.

Al sostener que las personas de todo el mundo y en todas partes 
tienen derecho a un mínimo global como una cuestión de justicia, Miller 
parece estar distanciándose del liberalismo social en materia de justicia 
internacional. Recordemos que, en la formulación que Rawls dio a 
esa postura, las sociedades bien ordenadas tienen solamente un deber 
de humanitarismo de prestar auxilio a las sociedades sobrecargadas 
por condiciones desfavorables. Ya Miller emplea el lenguaje de la 
justicia para criticar las disparidades socioeconómicas que propician 
que muchas personas en el mundo tengan una expectativa de vida 
30 años inferior a la de personas que viven en países desarrollados, 
mueran de enfermedades fácilmente curables asociadas a la pobreza y 
no tengan un rendimiento suficiente para cubrir las necesidades más 
básicas de subsistencia. Y nada impide que el lenguaje de la justicia 
sea empleado para especificar un nivel de vida humana decente que sea 
definido en términos absolutos, esto es, que no trate como injusticias 
las disparidades relativas de renta, riqueza y de oportunidades de vida 
que se encuentran arriba de ese nivel. La justicia no es, por definición, 
una noción comparativa. Incluso cuando se trata del ámbito doméstico 
de una sociedad democrática, existen los que defienden que las 
preocupaciones en torno a la justicia distributiva se limitan a la garantía 
de un estándar de suficiencia para todos, independientemente de cuánto 
tiene cada uno en relación con otros en la sociedad. Harry Frankfurt 
(1987) y Roger Crisp (2003) sostuvieron que nuestro sentido de justicia 

7 Esa lista se encuentra en Rawls (1999: 65).



22 Andamios

Álvaro de Vita

es activado no por la exigencia de corregir disparidades relativas, sino 
(solamente) por el imperativo moral de dar prioridad a los necesitados.8

Considerando que Miller defiende su posición de “suficientismo” 
global como una cuestión de justicia, parece estar distanciándose del 
anticosmopolitismo del liberalismo social. Además, Miller admite 
que hay razones derivativas (no “intrínsecas”) para preocuparse con 
desigualdades económicas internacionales que, a su vez, al convertirse 
en desigualdades de poder (entre países) en regímenes e instituciones 
internacionales, como la Organización Mundial del Comercio (omc), 
el Banco Mundial y el Fondo Monetario Internacional (fmi), pueden 
volverse fuentes de injusticia (Miller, 2007: 75).9 Vastas desigualdades de  
riqueza y de poder comprometen la autodeterminación nacional de las na
ciones más pobres y vulnerables e impiden la adopción de términos 
equitativos de cooperación internacional. Se trata de razones derivati
vas porque, si fuese posible impedir que desigualdades materiales se 
conviertan en desigualdades de poder y en dominación política, nada 
de intrínsecamente malo habría en la desigualdad de riqueza entre 
los países (Miller, 2007: 79). Esas dos posiciones —el suficientismo 
y la preocupación por las desigualdades internacionales— permiten 
a Miller sustentar que su teoría de justicia global es una versión del 
cosmopolitismo moral, aunque se trate de un “cosmopolitismo moral 
débil”, en contraste con un “cosmopolitismo moral fuerte”.10

Algún esclarecimiento se hace necesario sobre eso. Miller subscribe 
la premisa moral cosmopolita tal como es formulada por teóricos 
como Charles Beitz y Thomas Pogge, según la cual esa forma de cos
mopolitismo

[S]e ocupa no de las propias instituciones, sino de las bases 
a partir de las cuales instituciones, prácticas y cursos de 
acción pueden ser justificados. Su punto central se encuentra 

8 En Vita (2012), critiqué esa posición de “suficientismo [sufficientarianism], no igua
litarismo”, como una concepción de justicia social alternativa a la del liberalismo 
igualitario para el ámbito doméstico de una sociedad democrática.
9 Charles Beitz (2001) llama la atención hacia razones derivativas similares para 
preocuparse con la desigualdad global.
10 Miller examina diferentes variantes de cosmopolitismo en (2007: capítulo 2).



23Andamios

La justicia internacional entre el humanitarismo y el igualitarismo global

en la idea de que cada persona constituye igualmente un 
objeto de preocupación moral o, formulándola de modo 
distinto, de que la justificación de elecciones debe tomar 
igualmente en cuenta los intereses de todos aquellos que 
son afectados (Beitz, 1994: 120).11

De esa premisa de igualdad moral se desprende que debemos a todos los 
seres humanos alguna forma de consideración igual, pero, como Miller 
sostiene (correctamente), de eso no se desprende que esa consideración 
igual sólo pueda expresarse mediante principios de justicia igualitaria, 
posición que corresponde a aquello que él denomina cosmopolitismo 
moral fuerte. La consideración igual que es debida a todos los seres 
humanos, en virtud del status igual de todos como unidades últimas de 
preocupación moral, puede traducirse —y eso es lo que especifica el 
cosmopolitismo moral débil— en una concepción no comparativa de 
justicia.

Pero el cosmopolitismo moral de Miller y la implicación que deriva de 
ello, el compromiso con un mínimo global como una cuestión de justi-
cia, quedan considerablemente debilitados cuando se considera, desde la 
óptica de su teoría de la justicia global, la imputación de responsabilidad 
por la garantía de ese mínimo a todos y en todas partes. Es en ese punto 
crucial que la distinción entre deberes de justicia y deberes de asistencia 
humanitaria vuelve con fuerza en la teoría de Miller. ¿A quién debe ser 
imputada la responsabilidad por reparar la condición de los 1,750 mi-
llones de personas que, de acuerdo con el Informe del Desarrollo Humano 
de 2010, están sometidos a la pobreza multidimensional? Para tratar 
de esa cuestión, Miller distingue dos ideas de responsabilidad, que se 
aplican no sólo a agentes individuales, sino también, y especialmente, a 
colectividades (Miller, 2007: cap. 4). La “responsabilidad de resultado” 
(outcome responsibility) es aquella que tenemos para con los resultados 
de nuestras acciones. Es la responsabilidad que caracteriza nuestra con-
dición de agentes libres: somos responsables tanto por los beneficios 
como por los costos que, intencionalmente o no, derivan de nuestras 
acciones. La “responsabilidad reparadora” (remedial responsibility) entra 

11 Pogge (2008: 175) y Tan (2004: 94) formulan la idea de modo semejante.



24 Andamios

Álvaro de Vita

en escena cuando hay personas que se encuentran injustificadamente en 
una condición de destitución o de riesgo y nos preguntamos si hay 
agentes a quienes la responsabilidad de rescatarlas de esa condición 
puede ser imputada. La pregunta hecha arriba implica la imputación de 
responsabilidad reparadora —a estados e instituciones internaciona-
les— en lo que se refiere a la situación de las personas que se encuentran 
en situación de pobreza severa en el mundo. La responsabilidad repa-
radora sólo podría ser exigida de determinados agentes como un deber 
de justicia si fuese posible demostrar que a esos mismos agentes cabe 
también, al menos en gran medida, la responsabilidad de resultado por 
la situación de destitución en que los pobres globales se encuentran. 
Bien, es justamente esa imputación de responsabilidad a los ciudadanos 
y estados de los países ricos que Miller, contraponiéndose al enfoque 
normativo de Thomas Pogge sobre la pobreza global, rechaza (Miller, 
2007: 238-259).

Miller menciona dos razones que podrían justificar, en cierta 
medida, responsabilidades reparadoras por parte de los países ricos 
(ambas enfatizadas por Pogge). Una de ellas es la injusticia histórica. Sin 
embargo, Miller es escéptico sobre la importancia que tienen injusticias 
históricas pasadas, como el colonialismo y la esclavitud, para explicar 
las inequidades distributivas y, en particular, la pobreza severa en el 
mundo actual. “Según parece”, dice él, “vincular la injusticia histórica 
a la pobreza de hoy exigiría considerar casos específicos y mostrar los 
mecanismos causales en operación, en vez de apoyarse en afirmaciones 
categóricas amplias [como las que Pogge hace sobre eso]” (Miller, 2007: 
251). La segunda razón se conecta al juicio derivado, mencionado 
anteriormente, para preocuparse por vastas desigualdades económicas 
y de poder en el plano internacional. Aunque los países pobres tengan 
derecho a exigir términos equitativos de cooperación internacional, 
que les ofrezcan oportunidades apropiadas de desarrollo ejerciendo su 
propia autodeterminación nacional, eso no es suficiente, en la visión de 
Miller, para justificar responsabilidades reparadoras, por parte de los 
ciudadanos y estados de los países ricos, por la pobreza global. La razón 
esencial de eso es que Miller no quiere eximir a las sociedades en las que 
la pobreza es endémica de la responsabilidad colectiva nacional por las 
instituciones, políticas y prácticas sociales domésticas que contribuyen 



25Andamios

La justicia internacional entre el humanitarismo y el igualitarismo global

para mantener a una porción significativa de sus poblaciones en una 
condición de destitución. Incluso bajo un orden global caracterizado 
por desigualdades de poder y de capacidad de negociación entre los 
países, las trayectorias de los países en desarrollo, como las de Ghana y 
Malasia, que eran sociedades igualmente pobres cuando pasaron a ser 
independientes de Gran Bretaña, en 1957, difieren significativamente 
(Miller, 2007: 241).

Estamos de vuelta a lo que antes fue denominado “argumento de 
los factores internos” reforzado, ahora, por una teoría normativa de la 
responsabilidad colectiva nacional. La responsabilidad reparadora de 
proveer los recursos necesarios para proteger los derechos humanos 
básicos de los 1,750 millones de pobres multidimensionales del mundo, 
para Miller, no recae primariamente sobre los ciudadanos y países 
más ricos, que son aquellos que más se benefician del orden global 
vigente. La cuestión que se presenta, desde la óptica de su teoría de la 
justicia global, entonces, es la siguiente: considerando que aquellos que 
son primariamente responsables por la garantía de esos derechos 
humanos básicos (subgrupos de las sociedades en que la destitución 
ocurre) están incumpliendo su responsabilidad colectiva nacional, ¿qué 
especie de deber recae sobre los ciudadanos y estados de los países 
ricos? La respuesta es: solamente un deber de asistencia humanitaria. 
Las obligaciones de justicia social debidas a los conciudadanos son 
como triunfos (valiéndose del lenguaje del juego de bridge), esto es, 
son consideraciones morales que tienen precedencia sobre el deber 
de asistencia humanitaria: “una visión razonable es la de que todas las 
obligaciones de justicia social para con los compatriotas deben tener 
precedencia sobre obligaciones internacionales que surgen de fallas de 
responsabilidad de terceros —y eso a pesar del hecho de que la condición 
a la cual estamos respondiendo pueda ser mucho peor en el caso de los 
outsiders” (Miller, 2007: 50).

Miller tiene razón en sostener que no hay razón para suponer que 
una concepción de justicia, y especialmente una concepción de justicia 
global, tenga necesariamente que ser de naturaleza comparativa. Es una 
suposición central de este artículo la de que, aunque una concepción de 
justicia se aplique al orden social y político global, no podemos interpretar 
sus exigencias sólo como una extensión del alcance de la justicia 



26 Andamios

Álvaro de Vita

igualitaria para el ámbito internacional. Pero lo que se espera de una 
concepción de justicia global no comparativa, que Miller alega defender, 
es que establezca deberes de justicia distributiva internacional que sólo 
pueden ser imputados a los ciudadanos y estados de los países ricos, y 
a las élites de los países en desarrollo, y que, al menos potencialmente, 
sean pasibles de convertirse en normas de cumplimiento obligatorio. 
Recordemos que la razón fundamental para restringir el mínimo 
social que se puede exigir como una cuestión de justicia a un rol de 
derechos humanos básicos es la de que sólo esos derechos tienen fuerza 
normativa para justificar obligaciones internacionales. Cuando, sin 
embargo, examinamos el tratamiento que Miller da a la responsabilidad 
de erradicar la forma más obvia de inequidad distributiva en el mundo, 
la condición de pobreza severa en que se encuentra entre un cuarto y un 
40% de la humanidad (según la medida adoptada), hay pocas razones 
para suponer que su teoría de la justicia global justifique más que 
deberes internacionales de asistencia humanitaria, cuyo cumplimiento 
ocupa un lugar secundario en relación con las obligaciones de justicia 
social que debemos a nuestros conciudadanos. Caractericé la postura 
de Miller, inicialmente, como la de “suficiencia, no justicia igualitaria”. 
Su motivación más fuerte, sin embargo, es defender una posición de 
“humanitarismo, no justicia distributiva internacional”. Permanecemos 
en los límites del liberalismo social.

Igualitarismo, no asistencia humanitaria

Una segunda posición que ganó prominencia en el debate teórico 
reciente sobre justicia global es la que sostiene, en contraste con el 
liberalismo social, que deberes bastante extensos de justicia distributiva 
deben ser reconocidos internacionalmente. De acuerdo con esa segunda 
posición, que Miller denomina “cosmopolitismo moral fuerte” (Miller, 
2007: 27-31), las razones que justifican principios de justicia igualitaria 
para el ámbito doméstico de una sociedad democrática también 
se aplican globalmente. Si aceptamos principios liberal-igualitarios de 
justicia social para tratar, normativamente hablando, las disparidades 
socioeconómicas existentes en el ámbito interno de una sociedad 



27Andamios

La justicia internacional entre el humanitarismo y el igualitarismo global

democrática, entonces, de acuerdo con esta segunda postura, tenemos 
también que reconocer principios igualitarios análogos para trabajar 
con las disparidades socioeconómicas internacionales. Esa posición 
de “igualitarismo, no asistencia humanitaria” rechaza el antimonismo de 
Rawls en lo que se refiere a distinguir las obligaciones de justicia social 
de las de justicia internacional.

Sin embargo, hay dos versiones de monismo en materia de justicia 
global. En una de esas versiones, que algunos denominan “asociativa” 
y otros “relacional” (Sangiovanni, 2007: 5-8), los principios de justicia 
igualitaria sólo se aplican si ciertas circunstancias están presentes, 
a saber, si las personas se encuentran situadas en relaciones que son 
institucionalmente mediadas de modo específico. Los principios de 
justicia son accionados por la existencia de un esquema institucional 
análogo a aquello que Rawls denominó “estructura básica de la 
sociedad”, que, según él, es el principal objeto de la justicia, porque sus 
consecuencias son profundas y están presentes desde el inicio:

Aquí, la idea intuitiva es que esa estructura contiene 
varias posiciones sociales y que las personas nacidas en 
condiciones diferentes tienen expectativas diferentes de 
vida, determinadas, en parte, tanto por el sistema político 
como por las circunstancias económicas y sociales. Así, 
las instituciones de la sociedad favorecen ciertos puntos 
de partida más que otros. Esas desigualdades son muy 
profundas [...]. Es a esas desigualdades, supuestamente 
inevitables en la estructura básica de cualquier sociedad, 
que se deben aplicar en primer lugar los principios de 
justicia social (Rawls, 1971: 7).

El paso siguiente, para esa primera versión del monismo, consiste en 
mostrar que principios de justicia igualitaria, tales como un principio 
de diferencia de alcance global, se aplican porque la sociedad inter
nacional es hoy suficientemente semejante a sus correspondientes do
mésticas en lo que se refiere a las características que son relevantes 
para justificar principios igualitarios de justicia distributiva. Esas 
características se refieren al grado de integración económica en los 



28 Andamios

Álvaro de Vita

mercados internacionales de bienes, capitales y trabajo, generada por el 
proceso reciente de globalización y la creciente densidad institucional 
que se manifiesta en organizaciones y regímenes internacionales, 
especialmente los que regulan el comercio y el sistema internacional de 
derechos de propiedad, cuyas políticas tienen “consecuencias [que] son 
profundas y están presentes desde el inicio” y que, por eso, dan origen 
a exigencias de justicia.

Esa posición monista fue formulada y defendida en los trabajos 
pioneros de Charles Beitz (1979: 143-153) y Thomas Pogge (1989: 
capítulo 6) sobre justicia global.12 Pero esos dos exponentes del 
cosmopolitismo moral, aunque continúen siendo proponentes de con
cepciones asociativas (o relacionales) de justicia global, ya no interpretan 
sus exigencias con base en principios de justicia igualitaria.13 Aunque esto 
podría ser objeto de un examen más pormenorizado, en este momento me 
limito a mencionar lo que me parece ser un cambio de postura de dos 
autores centrales en ese debate teórico. El esfuerzo central de Pogge, 
en sus trabajos de años recientes, es el de demostrar que los arreglos 
institucionales globales, en eso incluyendo la prerrogativa asociada a la 
soberanía nacional que Pogge denomina “prerrogativa internacional de 
recursos naturales”,14 causan daños a los pobres globales; y que aquellos 
que son beneficiados por esos arreglos institucionales, los cerca de mil 
millones de personas más privilegiadas del mundo (concentradas en los 
países ricos y en las élites de los países en desarrollo), tienen un deber de 
justicia de alterar esos arreglos con miras a erradicar la pobreza severa.15 

12 Moellendorf (2002) también ejemplifica esa variante de monismo sobre la justicia 
distributiva internacional.
13 Me estoy refiriendo a trabajos recientes de Pogge (2007, 2008 y 2010) y de Beitz 
(2009).
14 Se trata del derecho ilimitado que un gobierno tiene, cualesquiera hayan sido los méto
dos utilizados por sus líderes para conquistar el poder político, de utilizar los recursos 
naturales de un país de la manera que mejor le parezca. Como Pogge (2008: 29-31; 
169-172) sustenta, esa prerrogativa, reconocida por los arreglos institucionales globales 
del sistema de estados, ofrece fuertes incentivos a la perpetuación de élites políti
cas depredadoras en algunos de los países (como Nigeria, Zimbabwe o Zaire/República 
Democrática del Congo) en los cuales, pese a que son ricos en recursos naturales, la 
pobreza global se concentra.
15 Sobre el criterio de Pogge de pobreza severa, véase la nota 3, supra.



29Andamios

La justicia internacional entre el humanitarismo y el igualitarismo global

Pero el enfoque de Pogge sobre la justicia global no está fundado en el 
igualitarismo. La posición de Beitz (2009) sobre esto es menos clara, 
ya que disocia su interpretación de la práctica global de los derechos 
humanos de una “teoría de la justicia global ideal” (Beitz, 2009: 128).

¿Pero qué sería una teoría de justicia global “ideal”? Beitz no 
esclarece, exactamente, qué es lo que entiende por eso, pero podemos 
suponer que tiene en mente una teoría incompatible con el hecho de 
que estados territoriales independientes siguen siendo la unidad bási
ca de la estructura política mundial. La interpretación de la práctica 
global de los derechos humanos ha de tener en cuenta ese hecho y 
las patologías que le están asociadas. Cuando preguntamos por los 
propósitos justificadores de esa práctica, “preguntamos, entonces, 
considerando las características estructurales de tal orden político como 
más o menos establecidas, bajo qué condiciones sería razonable esperar 
que las personas la aceptasen y la apoyasen” (Beitz, 2009: 131), Beitz 
prosigue sosteniendo que la práctica global de los derechos humanos 
es capaz de especificar esas condiciones de justificación, si es entendida 
como un “aparato precautorio” (precautionary apparatus) que aspira a 
evitar las dos principales formas de patología de la sociedad de estados: 
las graves violaciones de intereses fundamentales de individuos, en el 
ámbito doméstico, y las agresiones externas.

Esa interpretación de los propósitos justificadores de la práctica 
no requiere el compromiso con ninguna concepción más abarcante 
de justicia global. Al abordar los derechos humanos internacionales 
antipobreza, Beitz resalta que, como esos derechos sólo establecen un 
umbral de “adecuación” en relación con los estándares de vida que deben 
ser garantizados a todos, “sus exigencias deben, por eso, ser compatibles 
con una gama de concepciones (a nivel doméstico) de justicia distributiva, 
de la más a la menos igualitaria, para que la implementación de cada 
una de esas concepciones garantice que el umbral sea alcanzado” (Beitz, 
2009: 162). Beitz, como fue mencionado en el párrafo anterior, afirma que 
no es correcto comprometer su interpretación de los derechos humanos 
internacionales con una teoría de la justicia global ideal. Pero también 
podemos entender su posición como la defensa de una concepción 
de justicia global que establece las condiciones de justificación y de 
aceptabilidad de un orden político mundial que tiene —y que, hasta donde 



30 Andamios

Álvaro de Vita

la vista puede alcanzar, continuará teniendo— como uno de sus elementos 
estructurales la existencia de jurisdicciones políticas independientes, cada 
cual con pretensiones de ejercer la autoridad política legítima dentro de 
sus fronteras. Y lo que esa concepción prescribe, en materia de justicia 
socioeconómica, es la garantía de un patrón no comparativo de adecuación, 
porque tener eso garantizado proporciona la única justificación aceptable, 
en caso de que los estados fracasen o se encuentren imposibilitados de 
propiciar ese umbral de bienestar a sus ciudadanos, para alguna forma 
de acción o de reforma institucional internacionales.

Encontraremos una defensa intransigente de principios igualitarios 
de justicia global en otra vertiente del monismo sobre las relaciones 
entre la justicia en ámbito doméstico y la justicia en ámbito internacional. 
Para una visión no relacional de justicia global, defendida por filósofos 
políticos como Kok-Chor Tan (2004) y Simon Caney (2005; 2009), 
los principios igualitarios de justicia que se aplican en ámbito doméstico 
también se aplican globalmente, porque unos y otros derivan de un 
principio más fundamental, de naturaleza pre institucional, de con
sideración y respeto iguales que son debidos a todos. Para ese tipo 
de cosmopolitismo moral, las obligaciones de justicia distributiva 
(especificadas por principios igualitarios), como algo distinto de 
las obligaciones de asistencia humanitaria, se aplican globalmente 
independientemente de la existencia de un sistema de interdependencia 
y cooperación que se califique como una “estructura básica global” e 
independientemente de la existencia de una estructura política mundial 
fundada en estados territoriales independientes. Simon Caney denomina 
a ese punto de vista de “concepción centrada en la humanidad” de la 
justicia global (Caney, 2009: 391 y demás). Es desde ese punto de vista 
que la posición “igualitarismo, no humanitarismo” ha sido defendida de 
modo más vehemente en la literatura teórica reciente sobre justicia global.

Podríamos preguntarnos cómo se podría interpretar un criterio 
de igualdad distributiva global, pero, antes de eso, lo que llama la 
atención en esa posición es el argumento con base en el cual se extrae una 
concepción de justicia igualitaria del principio de que una consideración y 
un respeto iguales son debidos a todos globalmente. Se trata de una versión 
generalizada del “argumento (rawlsiano) de la arbitrariedad moral”, según 
el cual es injusto que las personas sufran las consecuencias distributivas 



31Andamios

La justicia internacional entre el humanitarismo y el igualitarismo global

de diferencias por las cuales no son responsables, interpretado de forma 
independiente de cualesquiera relaciones o vínculos de naturaleza ins
titucional.16 Como afirmó Thomas Pogge, en un pasaje de su Realizing 
Rawls que suele ser mencionado en ese contexto, “la nacionalidad es 
sólo otra contingencia profunda (como la dotación genética, raza, género 
y clase social), sólo otra base de desigualdades institucionales que son 
ineludibles y que se hacen presentes desde el nacimiento” (Pogge, 1989: 
247). Si tenemos una obligación de justicia de mitigar o de neutralizar las 
desigualdades de perspectivas socioeconómicas, en ámbito doméstico, 
que se deben a factores moralmente arbitrarios, como la etnia, el sexo 
o la clase social de una persona, entonces tenemos una obligación 
similar de mitigar o de neutralizar las desigualdades de perspectivas 
socioeconómicas, en ámbito global, que se deben a un factor que también 
es moralmente arbitrario, a saber, el lugar de nacimiento. De esa premisa 
de la arbitrariedad moral del país de nacimiento, para el “cosmopolitismo 
basado en la humanidad”, se desprende que es injusto que las personas 
tengan oportunidades desiguales, globalmente, debido a diferencias 
moralmente arbitrarias como son la nacionalidad o la condición de 
ciudadano(a) de un Estado.

Obsérvese que esa línea de argumentación, para Simon Caney, pone 
en entredicho no sólo el liberalismo social de Rawls y Miller, sino también 
el cosmopolitismo relacional que antes fue mencionado. Rechaza el 
institucionalismo de Pogge, sea que de él se derive una concepción 
más igualitaria de justicia distributiva internacional (que se expresa en 
la generalización del principio de diferencia de la teoría de Rawls) o 
un patrón no comparativo de justicia (que se exprime en la idea de 
abolición de la pobreza severa). Para Caney (y Tan), si hay, como Pogge 
sostiene, un orden institucional global injusto que genera desigualdades 
y pobreza severa, eso no justifica que el alcance de la justicia igualitaria 
deba ser global; esa es sólo una consideración de refuerzo, que explica 
por qué nuestras obligaciones globales de justicia son más pesadas 
(Caney, 2009: 399).

16 Enfaticé la importancia de ese argumento como fundamento normativo de una 
concepción liberal-igualitaria de justicia distributiva para los arreglos institucionales 
básicos de una sociedad democrática en Vita (2008: 37-60) y en Vita (2012: 304-306).



32 Andamios

Álvaro de Vita

Sin embargo, la sola generalización del argumento de la arbitrariedad 
moral no ofrece más que una justificación rudimentaria para el 
igualitarismo global. Para esa vertiente del cosmopolitismo, cabría a los no 
monistas en materia de justicia social explicar por qué los principios que 
se aplican al ámbito internacional difieren de aquellos que se aplican 
domésticamente, a la estructura básica de una sociedad democrática. 
La cuestión es relevante, y está entre aquellas que deben enfrentar los 
que defienden el rechazo al monismo. Pero obsérvese, antes que nada, que 
eso invierte la obligación de la prueba. ¿Por qué un conjunto único 
de principios de justicia siempre se aplicaría doméstica y globalmente, 
sea que se trate de un criterio rawlsiano de justicia o, tal vez, de un 
“igualitarismo de fortuna” global, según el cual “el objetivo de la justicia 
distributiva es el de anular los efectos de desigualdades de circunstancias 
no elegidas sobre las personas, y no el de compensarlas por sus [malas] 
elecciones” (Tan, 2004: 70). La respuesta más prominente a esa cuestión, 
ofrecida por el cosmopolitismo basado en la humanidad, consiste en 
una versión generalizada del argumento de la arbitrariedad moral. Pero 
eso vuelve tautológico el argumento a favor del igualitarismo global. 
Como Andrea Sangiovanni mostró (2011: 574), podemos formular ese 
argumento de la siguiente forma: ya que debemos neutralizar diferencias 
globales de perspectivas de vida que se deben a circunstancias no 
escogidas, debemos contrarrestar las desigualdades de perspectiva 
que se deben al país de nacimiento. Se desprende de forma directa 
de la premisa de que cualesquiera disparidades relativas de renta, 
riqueza o de oportunidades sociales que se deban a la nacionalidad 
o a la participación en un esquema institucional doméstico son ipso 
facto consideradas injustas. La conclusión —la igualdad global debe ser 
promovida— no es más que una paráfrasis de la premisa del argumento.

Lo mínimo que se podría esperar, para que la conclusión no presuponga 
aquello que debe ser demostrado, es un argumento independiente que 
muestre por qué deberíamos considerar la nacionalidad, o la condición 
de ciudadano de determinado Estado,17 como moralmente arbitraria, 

17 Aunque la distinción entre identidad nacional y ciudadanía común pueda constituir 
un problema para la perspectiva normativa nacionalista de David Miller, desde la óptica 
de la presente discusión, la “nacionalidad” y la “condición de ser miembro de un mismo 



33Andamios

La justicia internacional entre el humanitarismo y el igualitarismo global

de la misma manera que lo son la etnia, el sexo o la “lotería social” 
(que determina la posición social de una persona, en la sociedad, al 
nacer). Hay un sentido obvio en el que esa analogía es verdadera, 
considerando que nadie escoge su país de nacimiento y que nacer en un 
país del África Subsahariana o, alternativamente, en un país de la ocde, 
impacta de manera dramática las perspectivas de vida de una persona. 
Pero no es necesario estar completamente de acuerdo con el análisis 
de David Miller sobre la nacionalidad, antes mencionado, para admitir 
que la condición de ser ciudadano de un Estado difiere, en un sentido 
normativamente relevante, de otros atributos moralmente arbitrarios, 
como el sexo o la etnia de una persona. Como Miller observa (2007: 
31-33), hay una ambigüedad en el uso de la expresión “arbitrariedad 
moral” en el argumento del cosmopolitismo basado en la humanidad. 
Una característica de una persona puede ser “moralmente arbitraria” 
en el sentido de que la persona no puede ser considerada moralmente 
responsable por la característica en cuestión. En ese primer sentido, la 
nacionalidad, o la ciudadanía, es un atributo arbitrario en la gran mayo
ría de los casos. En un segundo sentido, menos trivial, una característica 
es moralmente arbitraria porque se considera que no debería afectar 
la forma en que la persona es tratada y, en especial, no podría justificar 
un tratamiento desigual. Si la nacionalidad es arbitraria en ese segundo 
sentido, entonces las desigualdades de perspectivas de vida que existen 
entre personas que pertenecen a comunidades políticas distintas son 
injustificadas. Sin embargo, como sostiene Miller, “es preciso que exista 
un argumento substantivo que defienda la irrelevancia de la nacionalidad, 
y no sólo un argumento formal que se vale de la ambigüedad del 
término ‘arbitrariedad’” (Miller, 2007: 33). La dificultad de colocar la 
nacionalidad entre los factores moralmente arbitrarios, en ese segundo 
sentido de arbitrariedad, está en su conexión con una idea de agencia o 
de responsabilidad colectiva que está asociada a la autodeterminación 
política. Esa idea (de responsabilidad nacional) se puede cuestionar, 
si se trata de privaciones severas, sobre todo si esas privaciones son 
sufridas por personas que viven bajo regímenes dictatoriales y que, por 
eso, se ven impedidas de participar de decisiones políticas que podrían 

Estado” se están tratando como equivalentes.



34 Andamios

Álvaro de Vita

mejorar sus perspectivas de vida,18 pero parece poco plausible rechazarla 
enteramente cuando se trata de trabajar con las disparidades relativas 
de recursos entre los ciudadanos de diferentes Estados. Basta atribuir 
algún peso normativo a la autodeterminación política nacional para que 
distanciamientos significativos respecto a un patrón de igualdad global, 
como quiera que sea definido, tengan que ser admitidos.

La crítica de Miller al cosmopolitismo basado en la humanidad se 
apoya en el valor moral de la nacionalidad. Para Miller, es necesario que 
los estados tengan una nacionalidad compartida para que fines comu-
nes puedan ser perseguidos.19 En especial, una identidad nacional com
partida es necesaria para que sean puestas en práctica políticas públicas 
redistributivas y para que exista en el grado exigido, entre los ciudadanos, 
la disposición de asumir los costos impuestos por la justicia social. La 
identidad nacional compartida es el fundamento normativo de la res-
ponsabilidad colectiva nacional, lo que incluye la responsabilidad por 
instituciones y políticas domésticas que puedan resultar en disparidades 
distributivas en el ámbito global. Pero no es necesario recurrir al nacio
nalismo para criticar la vertiente de cosmopolitismo que estamos consi-
derando. Lo que aquí quiero resaltar es el contraste entre una perspectiva 
no institucional o, como fue denominada antes, entre una perspectiva no 
relacional de justicia y una relacional. Aunque ese contraste, por sí sólo, 
no sea suficiente para demostrar cabalmente la superioridad de un enfo-
que relacional sobre un enfoque no relacional como el cosmopolitismo 
basado en la humanidad, se presta a evidenciar dos formas muy distintas 
de pensar la justicia, en general, y la justicia global, en particular. Y se 
presta, sobre todo, a justificar la posición asumida en este ensayo.

18 Un evaluador anónimo de este artículo observó que, aunque la nacionalidad 
no pueda ser considerada como un factor moralmente arbitrario, en un sentido 
general, sí debería serlo en ese caso particular. Si esto implica que, en casos así, la 
responsabilidad de rescatar a esas personas de la pobreza severa en que se encuentran 
no se restringe sólo a instituciones y élites políticas domésticas, sobre las cuales esas 
personas no ejercen ningún control, y eso corresponde precisamente a aquello que la 
concepción de justicia global defendida en este artículo recomienda.
19 Ese argumento es desarrollado en Miller (1995). En Miller (2000: capítulo 9), el 
argumento es el de que la nacionalidad común es la única cosa que puede generar la 
confianza y la lealtad que una ciudadanía republicana requiere.



35Andamios

La justicia internacional entre el humanitarismo y el igualitarismo global

Para colocar ese contraste en foco, consideremos un pasaje de Kok-
Chor Tan:

[...] la globalización, la “conexión mutua” económica 
mayor, convirtió la cuestión de la justicia global en algo 
aún más relevante. Pero es importante no comprender de 
forma equivocada la relación entre justicia e instituciones. 
El hecho de que haya arreglos institucionales compartidos 
hace necesario tomar en cuenta a la justicia. En otros tér
minos, aunque un esquema social compartido sea una 
condición suficiente para la justicia, no es una condición 
necesaria. Desde una perspectiva distinta, que nuestras 
acciones u omisiones tengan implicaciones morales para 
otros es una condición suficiente para que otros tengan 
exigencias de justicia que hacernos [...]. El hecho de que 
compartamos “la superficie de la Tierra” [como Kant afirmó 
en La paz perpetua] es suficiente para tornar relevantes 
consideraciones de justicia. Las exigencias de la justicia son 
previas a los arreglos institucionales, y la justicia puede 
convocarnos a establecer instituciones comunes donde ellas 
no existen, si hacerlo fuese necesario para facilitar la rea
lización de sus fines [de la justicia] (Tan, 2004: 33-34).

Lo que Tan está sugiriendo es que podemos pensar en lo que la justicia 
requiere, en el ámbito global, sin considerar, necesariamente, los arreglos 
institucionales existentes. De hecho, es eso lo que hace el cosmopolitismo 
basado en la humanidad. Para pasar de la premisa de la consideración 
igual que es debida a todos para justificar, con base en el argumento de 
la arbitrariedad moral, una concepción de justicia igualitaria global, no 
es necesaria ninguna referencia a características institucionales del orden 
económico y político global. No es de ese modo que el argumento de la 
arbitrariedad moral entra en la justificación de una concepción rawlsiana 
de justicia para el ámbito doméstico de una sociedad democrática. La re
flexión sobre la justicia social, desde esa perspectiva, es condicionada por 
hechos sobre instituciones desde el principio. Las exigencias de la justicia 
no son, como Tan afirma en el pasaje citado arriba, “previas a las institu-
ciones”. ¿Y por qué, desde la óptica de la perspectiva rawlsiana, no lo son?



36 Andamios

Álvaro de Vita

Para responder a esa cuestión es necesario detenerse un poco más 
en la distinción, ya mencionada antes más de una vez, entre teorí
as “monistas” y “no monistas” o “antimonistas” sobre la justicia. La 
cuestión más relevante que esa distinción levanta es: ¿las instituciones 
sociales hacen diferencia, no instrumentalmente, para determinar la 
fuerza y el alcance de los deberes de justicia? El monismo responde 
negativamente a esa cuestión. Al negar que las instituciones hagan 
una diferencia fundamental para explicar la fuerza y el alcance de los 
deberes de justicia, el monismo sostiene que se debe hacer cualquier 
cosa que contribuya para mejorar la distribución (de acuerdo con el 
distribuendum adoptado) como un todo y, si el monismo se combina con 
el cosmopolitismo, como es el caso del cosmopolitismo centrado en la 
humanidad, el deber de hacer eso tiene alcance global. Como sostiene 
Liam Murphy,

De acuerdo con la visión dualista [“antimonista”, en nuestra 
discusión], nuestra preocupación con la desigualdad o con 
la cantidad de sufrimiento en el mundo es necesariamente 
mediada por estructuras institucionales. Pero si la igualdad o 
el bienestar es la preocupación fundamental que motiva una 
teoría de la justicia, ¿por qué las personas no se preocuparían 
directamente con esas cosas? Si las personas tienen un 
deber fundamental de promover instituciones justas, ¿por 
qué no tienen un deber de promover aquello para lo que 
las instituciones justas son? [...] el monismo no concibe las 
responsabilidades de las personas como fundamentalmente 
mediadas por la cuestión del diseño institucional tal como 
el dualismo lo hace (Murphy, 1999: 280).

Como observó Thomas Pogge en su ensayo de crítica a la posición 
monista de Gerald Cohen y Liam Murphy,20 hay dos formas distintas 
de pensar la justicia. El monismo ve la justicia, sobre todo, como una 
característica del estado de cosas del mundo y de la distribución de 
bienes y cargas entre individuos. Todos los factores bajo control humano 

20 Véase la nota 4, supra.



37Andamios

La justicia internacional entre el humanitarismo y el igualitarismo global

que afectan esa distribución, de arreglos institucionales a elecciones 
personales, son justos en la medida en que promuevan la calidad moral 
de esa distribución (Pogge, 2000: 168-169). Se trata de un enfoque 
profundamente consecuencialista sobre la justicia. “En contraste con ese 
enfoque esencialmente consecuencialista”, dice Pogge, “el dualismo 
es motivado por la idea de que la justicia es inherente a acciones y 
relaciones humanas y por la idea de que la responsabilidad moral que 
se tiene en relación con otros es afectada por la naturaleza de la propia 
implicación en su suerte” (Pogge, 2000: 169).

Esa distinción entre un “enfoque relacional” y un enfoque monista, 
que tiene un fuerte componente de consecuencialismo moral, también 
está en el centro de la distinción que Rainer Forst establece, en un 
ensayo reciente, entre una interpretación de la justicia “orientada al 
receptor” y una interpretación de la justicia “basada en la estructura” 
(Forst, 2014). Aunque el objetivo central de esa distinción sea 
contraponer una interpretación estructural de la justicia a la modalidad 
de consecuencialismo del enfoque de las capacidades de Amartya Sen y 
Martha Nussbaum, la crítica de Forst a la justicia “orientada al receptor” 
también se aplica, creo, al monismo consecuencialista que aquí estoy 
examinando. Descuidar la naturaleza estructural e institucional de la 
justicia (y de la injusticia), equivale a suponer la existencia de una gran 
máquina distributiva que sólo necesita ser programada correctamente 
empleando la métrica apropiada de justicia (Forst, 2014: 26) o —se 
podría agregar— el principio pre institucional apropiado de justicia. La 
justicia, como sustenta Forst de un modo que hace eco a la distinción 
de Rawls entre “justicia distributiva” y “justicia de asignación”,21 es 
siempre de naturaleza relacional; no pregunta por estados de cosas, 
ni (directamente) por la distribución de bienes o de calidad de vida 
entre las personas, sino por relaciones entre personas y por aquello 

21 Mientras la “justicia de asignación”, que Rawls asocia al consecuencialismo 
utilitarista, objetiva garantizar cierto modelo de distribución de bienes entre personas, 
independientemente de nexos institucionales y de las relaciones cooperativas existentes 
entre ellas, la “justicia distributiva”, para la “justicia como equidad”, se ocupa de los 
términos equitativos de cooperación que deben aplicarse al sistema público de normas 
bajo el cual las personas producen y distribuyen esos bienes entre ellas (Rawls, 1971: 
88-89).



38 Andamios

Álvaro de Vita

que cada uno debe a los demás y por cuáles razones. Las exigencias 
de la justicia son accionadas por contextos en los cuales lo que está en 
cuestión son relaciones entre personas que necesitan justificación, 
en los que quienes están implicados se encuentran vinculados por 
relaciones que involucran coerción y cooperación en la producción y 
distribución de bienes. Lo que la justicia requiere, sustenta Forst de una 
forma que parece muy próxima al enfoque institucional rawlsiano, es 
la erradicación de la dominación social (Forst, 2014: 27). Es desde esa 
perspectiva relacional, y no como principio pre institucional de justicia 
(como un principio de “igualitarismo de fortuna”) que el argumento de 
Rawls de la arbitrariedad moral debe ser entendido.

Es porque la estructura básica de la sociedad —de la cual 
(normalmente) no existe la opción de “salida”— se pone en práctica de 
forma coercitiva y tiene efectos “profundos y desde el inicio” sobre las 
perspectivas socioeconómicas de todos aquellos que están sujetos a sus 
normas, que nos preguntamos por lo que sería necesario para que ese 
sistema institucional pudiera ser justificado. Los nexos institucionales 
entre los ciudadanos de una sociedad democrática, que resultan del 
empleo de la coerción colectiva y determinan la distribución de bienes 
—derechos y libertades fundamentales, oportunidades educacionales 
y ocupacionales, renta y riqueza— que son esenciales para que cada 
persona pueda hacer algo valioso de su vida, no pueden ser justificados 
para todos si son moldeados para beneficiar a los que tienen mejor 
suerte en la “lotería genética” y en la “lotería social”. Los dos principios 
de la teoría de Rawls son propuestos como un ideal de justicia igualitaria 
que busca mitigar los efectos de factores moralmente arbitrarios en la 
distribución institucional de derechos y deberes fundamentales, de los 
beneficios y costos de la cooperación social y, de ese modo, tornar esa 
distribución justificable para ciudadanos considerados libres e iguales. 
Ese es el “papel social” o el “papel práctico” que una concepción pú
blicamente aceptable de justicia desempeña: el de proporcionar “un 
punto de vista públicamente reconocido, con base en el cual todos los 
ciudadanos pueden inquirir, unos frente a otros, si sus instituciones 
sociales y políticas son justas” (Rawls, 2005: 9).22 Para ser públicamente 

22 Véase Rawls (1971: 3-6 y 58) para la formulación de la misma idea en A Theory of Justice.



39Andamios

La justicia internacional entre el humanitarismo y el igualitarismo global

aceptable, es esencial que una concepción de justicia sea capaz de 
desempeñar ese papel práctico.

Dos implicaciones importantes para la teorización sobre la justicia 
social se desprenden de lo que acabo de afirmar: por un lado, se toma 
en cuenta que los arreglos institucionales políticos y sociales existentes, 
apoyados en la coerción colectiva que los ciudadanos de una sociedad 
democrática ejercen unos sobre los otros, tienen efectos decisivos sobre 
las perspectivas socioeconómicas de cada persona; por otro, al especificar 
qué exigencias deben idealmente satisfacer esos arreglos institucionales 
a fin de que sean justificables para todos, una concepción de la justicia 
capaz de desempeñar ese papel práctico no sería contaminada, como Tan 
parece temer, por las injusticias de las instituciones existentes. Se trata de 
una concepción formulada en el ámbito de lo que Rawls denomina “teoría 
ideal” de la justicia. Sin embargo, como observa Michael Blake (2001) en 
un importante ensayo sobre el tema, una teoría ideal de tipo institucional 
“es la que más probablemente es capaz de ofrecer orientación en el mundo 
real; y hace eso no por aceptar condiciones no ideales, sino por mostrarnos 
cómo nuestras instituciones podrían ser justificadas bajo circunstancias 
ideales” (Blake, 2001: 264, nota 7). Eso corresponde al propósito central de 
la filosofía política tal como es concebida por Rawls, que es el de formular 
lo que él denominó una “utopía realista”;23 y una de las condiciones para 
que una concepción de la justicia sea realistamente utópica es la de que 
“sus principios y preceptos fundamentales sean practicables y aplicables a 
arreglos sociales y políticos existentes” (Rawls, 1999: 13).

El cosmopolitismo basado en la humanidad, como ya se vio, deriva 
una concepción de justicia igualitaria de alcance global apelando a una 
versión generalizada del argumento de la arbitrariedad moral, que 
fundamenta una norma pre política y pre institucional de respeto y 
consideración iguales debidos a todos globalmente. Podemos pre
guntarnos cómo debería ser una estructura básica global para satisfacer 
las exigencias de una teoría ideal de la justicia de esa naturaleza. 
Aunque parezca difícil saber incluso por dónde se debería empezar para 

23 Para Rawls, “la filosofía política es realistamente utópica cuando extiende aquello que 
ordinariamente se tiene como límites de la posibilidad política practicable y, al hacer 
eso, nos reconcilia con nuestra condición social y política” (Rawls, 1999: 11).



40 Andamios

Álvaro de Vita

responder a esa pregunta,24 la cuestión fundamental, desde la óptica 
de una perspectiva relacional, es otra. En vez de preguntar qué es lo que 
una concepción pre institucional de la justicia requiere de los arreglos 
institucionales globales, tenemos que preguntar por aquello que es 
necesario para que las instituciones del orden económico y político 
global puedan ser justificadas. Esa es la pregunta que debe ser hecha 
si queremos que nuestra concepción global de la justicia sea capaz de 
ofrecer orientación para la acción.

Ni humanitarismo, ni igualitarismo 

¿Qué concepción de la justicia es la más justificable —por ser capaz de 
ejercer su papel práctico— para las circunstancias del orden político glo
bal contemporáneo, que se caracteriza, por un lado, por una combinación 
de condiciones de globalización económica, interdependencia y aumen
to de la densidad institucional que dan origen a exigencias de justicia, 
y, por otro, por el hecho de que los estados soberanos y separados con
tinúan siendo la unidad básica de la organización política mundial? Este 
es el problema a ser enfrentado, si lo que se tiene en vista es contribuir 
a la formulación de una teoría de la justicia socioeconómica global 
alternativa tanto al liberalismo social como al igualitarismo basado en 
la humanidad. Con el liberalismo social, esa perspectiva alternativa 
comparte el rechazo al monismo en la teoría de la justicia. Pero el 

24 Como Miller observa (2007: 62-68), aunque sea claramente posible identificar grandes 
desigualdades de educación y salud entre personas de diferentes países, parece muy difícil 
dar un significado preciso, inclusive como una cuestión puramente normativa, a una 
idea de igualdad global de oportunidades. Es posible concebir reformas institucionales 
para evitar (o al menos reducir substancialmente) las cerca de 18 millones de muer
tes que ocurren anualmente en el mundo en virtud de enfermedades curables asociadas 
a la pobreza severa. En esa dirección, Thomas Pogge (2008: 222-261) propuso instituir 
un régimen internacional diferenciado de patentes para garantizar el acceso de personas 
pobres a medicamentos esenciales (aquellos que son vitales para la supervivencia) y para 
fomentar el desarrollo de nuevas drogas esenciales, como vacunas contra el vih/sida y la 
malaria (dos epidemias que tienen efectos devastadores en países pobres). Pero es difícil 
imaginar qué reformas institucionales serían necesarias para garantizar, por ejemplo, una 
igualdad de oportunidades educacionales entre personas de sociedades diferentes.



41Andamios

La justicia internacional entre el humanitarismo y el igualitarismo global

rechazo al monismo no implica aceptar la tesis del liberalismo social 
según la cual, fuera de las formas de coerción y de cooperación en la 
producción de bienes colectivos que son características de las relaciones 
asociativas que los estados soberanos crean entre sus ciudadanos, nada 
se aplica, en materia de normas de justicia económica, que sobrepase 
los límites de la asistencia humanitaria. Esa tesis del liberalismo social, 
que es de carácter asociativo, fue vigorosamente defendida por Thomas 
Nagel (2005).

La argumentación de Nagel merece un examen cuidadoso. Sin 
embargo, para los propósitos del momento, basta decir lo siguiente: 
una cosa es sustentar que los vínculos asociativos en que las personas 
se posicionan unas en relación con otras como miembros de un 
mismo Estado, en la doble condición de ciudadanos que están sujetos 
a normas de cumplimiento obligatorio y que, como Nagel argumenta, 
son corresponsables por esas normas,25 justifican principios de justicia 
igualitaria; otra, mucho más discutible, es sustentar que sólo el Estado, 
y los vínculos asociativos que crea entre sus ciudadanos, puede dar 
origen a exigencias de justicia (Cohen y Sabel, 2006: 163). Contra esta 
segunda proposición, el argumento es que, a pesar de que las formas de 
coerción y cooperación existentes en el plano internacional difieren 
de aquellas que caracterizan las relaciones entre los ciudadanos de un 
Estado soberano, es moralmente injustificado restringir las exigencias 
de justicia sólo a las relaciones asociativas internas de dicho Estado. 
Aunque no se pueda afirmar que caracterizan un sistema de cooperación 
semejante a la “estructura básica de la sociedad”, en el sentido de Rawls, 
las instituciones y regímenes del orden económico y político global, 
como las normas del comercio internacional, las normas que regulan (o 
que deberían regular) las condiciones de trabajo y las normas del sistema 
financiero global y del régimen internacional de comercio y de derechos 
de propiedad son suficientemente coercitivas para que ningún país pueda 
escapar a sus consecuencias; y sus efectos distributivos responden, al 

25 Nagel interpreta de modo hobbesiano la condición de que somos “coautores” de las 
normas del sistema coercitivamente impuesto por el soberano, lo que, en determina
das circunstancias, es una suposición bastante fuerte. Pero, de momento, no es necesario 
detenerse en ese punto.



42 Andamios

Álvaro de Vita

menos en parte, a los niveles de desigualdad y pobreza hoy existentes 
en el mundo.26 Ese argumento, que es tanto normativo como empírico, 
aspira a demostrar que si pueden ser imputados efectos distributi
vos significativos a instituciones y regímenes internacionales, entonces 
aquellos que hoy son los beneficiarios de esos arreglos institucionales se  
encuentran bajo una obligación de justicia, lo reconozcan o no, de mo
dificarlos en el sentido de promover la abolición de la pobreza severa 
en el mundo. No podemos suponer —lo que es una implicación del 
liberalismo social— que organizaciones y agencias internacionales como 
la Organización Internacional del Trabajo (oit), el bm, el fmi y la omc 
pueden tomar decisiones altamente relevantes por sus consecuencias 
sobre normas internacionales en un vacío normativo.27 Entre otras 
consideraciones que pueden ser relevantes (como las que se refieren a 

26 Un árbitro anónimo de esta revista observó que el argumento, en ese punto, debería 
evitar pronunciarse sobre la existencia de una estructura básica global. Esa observación es 
precisa. De hecho, la posición sobre la justicia global defendida en este artículo depende 
de la suposición de que ya no vivimos en un mundo constituido por comunidades 
políticas separadas y autosuficientes, en las cuales las relaciones asociativas generen 
deberes de justicia sólo entre conciudadanos, y tampoco vivimos todavía en un mundo 
en el cual los arreglos institucionales globales ejerzan formas de coerción (por ejemplo, 
a través del derecho civil o del derecho tributario) que incidan sobre individuos y 
provean bienes colectivos que son necesarios para que los individuos puedan perseguir 
un plan de vida y que, por eso, activen principios de justicia igualitaria. Desde un punto 
de vista relacional, sólo es posible especular, como hace Julius (2006: 190-192), que, si 
cierto umbral de conectividad internacional es sobrepasado, haciendo que la sociedad 
internacional se aproxime a esa segunda descripción, el alcance global de una norma de 
justicia como el principio de diferencia se justificaría.
27 En el contexto de una discusión sobre la legitimidad de instituciones internacionales 
generadoras de normas, Allen Buchanan (2010a) tiene objeciones a la visión de que 
el derecho internacional es una mera creación de los estados, a través de tratados y 
del derecho consuetudinario internacional. Aunque los estados hayan consentido 
voluntariamente en la creación de instituciones de gobernanza global, como la omc y 
otros regímenes internacionales, esas instituciones adquieren una capacidad propia (y 
creciente) de generación de normas de derecho internacional que, por eso, ya no pueden 
ser entendidas sólo como una expresión del consentimiento de los estados. Esa es una 
de las razones que explican por qué la legitimidad de esas instituciones, y la justicia de 
sus decisiones son colocadas en entredicho, puesto que ya no dependen exclusivamente 
del consentimiento estatal, no se pueden responsabilizar frente a públicos democráticos 
y, pese a eso, se están volviendo cada vez más relevantes por las consecuencias de su 
accionar para el bienestar individual (Buchanan, 2010a: 93).



43Andamios

La justicia internacional entre el humanitarismo y el igualitarismo global

normas de gobernanza), han de ser consideradas exigencias de justicia 
socioeconómica. Incluso reformas institucionales a escala relativamente 
modesta, como la abolición de las barreras tarifarias y no tarifarias que 
los países ricos imponen a la importación de productos agrícolas, textiles 
y otras manufacturas intensivas en trabajo de los países pobres o la 
institución de un régimen internacional diferenciado de patentes de 
medicamentos esenciales, como el propuesto por Thomas Pogge,28 
tendrían un impacto significativo sobre la pobreza severa global.29

Sin embargo, en contraste con la postura defendida por el 
cosmopolitismo basado en la humanidad, esas exigencias de justicia global 
son mejor captadas, normativamente hablando, por una concepción no 
comparativa que tiene por componente central una idea de derechos 
humanos básicos. Esa es la segunda parte de la argumentación, que 
aquí formulo de manera preliminar, mucho más como un guión para 
investigación y reflexión posteriores.

Esa argumentación comparte, junto al cosmopolitismo basado en la 
humanidad, la premisa del cosmopolitismo moral, ya mencionada antes, 
tal como fue formulada por Thomas Pogge: 1) seres humanos, o personas, 
son las unidades fundamentales de la preocupación moral; 2) el estatus 
de unidad fundamental de preocupación moral se extiende igualmente a 
todos los seres humanos, y 3) ese estatus especial tiene fuerza global (Pogge, 
2008: 175). Pero lo que se desprende de esa premisa del cosmopolitismo 
moral, cuando se trata de especificar una perspectiva normativa con base 
en la cual es posible trabajar con las desigualdades y la pobreza globales, 
es una concepción no comparativa de justicia y no, como sostiene el 
cosmopolitismo basado en la humanidad, una concepción de la justicia 
global igualitaria.30 Recordemos que, para una perspectiva relacional o 

28 Ver nota 24, supra.
29 Pogge (2010: 55) estima que reformas institucionales (como la adopción de un 
Impuesto o Tasa Tobin o de un Dividendo Global de Recursos [Pogge, 2008: cap. 8]) 
que aseguren 300 mil millones de dólares anualmente (0,8% del pnb combinado de los 
países ricos), no para “tirar dinero sobre el problema”, sino para posibilitar acciones, 
tales como el financiamiento de servicios de salud y educación básicos, de programas 
de vacunación, de vivienda básica, de saneamiento básico, de infraestructura física, 
etcétera, podrían garantizar la erradicación de la pobreza severa en el mundo.
30 Ese punto de vista coincidiría con el de Miller, que fue examinado antes, si la 



44 Andamios

Álvaro de Vita

asociativa, una concepción de la justicia sólo se justifica si es capaz de 
desempeñar su papel práctico. Y, para cumplir con esa condición, es 
necesario que la concepción en cuestión especifique qué exigencias deben 
satisfacer las instituciones existentes para que se puedan justificar ante 
todos los que están sujetos a sus efectos. Cuando se trata de la justificación 
de una concepción de la justicia global, esa justificación es condicionada 
por una idea de legitimidad internacional que ya fue introducida antes, 
en la discusión de la posición de Miller. Sólo los derechos humanos 
internacionales pueden ofrecer un estándar de justificación y de legitimi
dad internacionales en una organización política mundial —y eso es un 
hecho acerca de los arreglos institucionales existentes que no puede ser 
ignorado en la justificación de una concepción de la justicia global— en la 
cual los estados soberanos y territoriales aún constituyen la unidad básica. 
Desde este punto de vista, ciertos intereses humanos fundamentales sólo 
califican como derechos humanos internacionales si la violación o la no 
garantía de esos derechos, en el ámbito doméstico, constituyen razones 
suficientemente fuertes como para justificar la imputación de deberes 
a organizaciones e instituciones internacionales. A diferencia de lo que 
suponen Miller y, más aún, Michael Ignatieff, esa idea de legitimidad 
internacional no nos compromete con una concepción minimalista de los 
derechos humanos.31 Lo que debe contar como derechos humanos in
ternacionales, cuando disparidades socioeconómicas y desigualdades 
profundamente arraigadas (como las de género) están en cuestión, es 
parte de la discusión. Cohen y Sabel sostienen que los derechos hu
manos deben ser interpretados con base en una idea de inclusión: “los 
derechos humanos, como tales, no se confinan a derechos negativos que 
puedan ser especificados aparte de las instituciones, y sí pueden abarcar las 
reivindicaciones por bienes y oportunidades institucionalmente definidos 
que son necesarios para la inclusión o la participación en una sociedad 
política organizada” (Cohen y Sabel, 2006: 173). Concebir los derechos 

postura de Miller no terminase colapsando, como intenté mostrar, en una defensa de 
obligaciones de asistencia humanitaria.
31 Para Ignatieff, los derechos humanos “propiamente dichos” (para utilizar la expresión 
de Rawls) no incluyen derechos económicos, sociales y culturales, reduciéndose a un 
núcleo restringido de derechos civiles y políticos que son necesarios para proteger a los 
seres humanos de la crueldad (Ignatieff, 2001: 89 y 173).



45Andamios

La justicia internacional entre el humanitarismo y el igualitarismo global

humanos básicos como “condiciones para la inclusión” parece prometedor 
como idea orientadora. Eso está de acuerdo, creo, con la posición de Allen 
Buchanan (2010b), para quien cualquier reconstrucción crítica plausible 
tiene que considerar el componente de igualitarismo de los derechos 
humanos internacionales. Ese componente se manifiesta de manera 
clara en los derechos económicos, sociales y culturales, que prescriben 
un patrón de vida adecuado, teniendo en vista no sólo la satisfacción de 
necesidades relacionadas a la subsistencia, sino sobre todo las condiciones 
que posibilitan a una persona ser miembro pleno de la sociedad; y en fuertes 
derechos antidiscriminación racial y de género. Pero ese componente de 
igualitarismo, aunque imponga restricción a las desigualdades distributivas 
admisibles, debe ser interpretado, como destaca Buchanan (2010b: 685-
686), no con base en principios igualitarios de justicia distributiva, sino 
con base en una noción de igualdad de estatus. Nada de lo que ha sido 
dicho antes sobre que los derechos humanos internacionales se restrinjan 
a derechos básicos excluye la posibilidad de interpretarlos recurriendo a 
una idea de inclusión en una sociedad política organizada o con base 
en una idea de igualdad de estatus.

Independientemente de cómo sean concebidos, los derechos huma
nos internacionales no pueden ser equiparados a los derechos espe
cificados por una teoría de la justicia tal como, por ejemplo, una teoría 
liberal-igualitaria de la justicia distributiva, porque, como observa 
Charles Beitz, “los derechos humanos son cuestiones de preocupación 
internacional y no es plausible sostener que la comunidad internacional 
deba ser responsabilizada por la justicia de sus sociedades componentes” 
(Beitz, 2009: 142). Específicamente, los derechos humanos antipobreza, 
como los derechos a la alimentación, el vestido, la vivienda, la asistencia 
médica y la educación básica, sólo establecen el derecho a un estándar 
adecuado de vida, cuyas exigencias deben ser compatibles con una 
diversidad de concepciones más exigentes de justicia social que pueden 
ser realizadas en el ámbito doméstico. Y realizarlas, en el ámbito 
doméstico, una vez que el nivel básico sea garantizado, sólo puede ser 
responsabilidad, mientras el mundo sea dividido en estados soberanos, 
de la autodeterminación política nacional.

En suma, contra el liberalismo social, el argumento es que el esquema 
institucional del orden global impone obligaciones internacionales que 



46 Andamios

Álvaro de Vita

van más allá de la asistencia humanitaria; pero contra el cosmopolitismo 
basado en la humanidad se argumenta que aquello que es distintivo del 
criterio de justicia aplicable a ese orden no es el igualitarismo, y sí, si 
queremos que sea justificable, un estándar de adecuación especificado 
por un cierto rol de los derechos humanos básicos. Como “utopía 
realista” para la estructura básica de una sociedad democrática, las 
exigencias de la justicia se expresan en una idea de “consideración 
igual, status igual y oportunidades iguales”. Como “utopía realista” para 
la sociedad internacional, las exigencias de la justicia se expresan en 
una posición de “suficiencia, no igualitarismo”. Cómo debe entenderse 
ese estándar de suficiencia es una cuestión que sigue siendo altamente 
controversial, pero que vincula, de acuerdo con la argumentación que ha 
sido desarrollada en este artículo, la teoría de la justicia socioeconómica 
global a la teoría de los derechos humanos internacionales.

Fuentes consultadas

Beitz, C. R. (2009), The Idea of Human Rights, Oxford: Oxford University 
Press (oup).
 (2001), “Does Global Equality Matter?”, en Metaphilosophy, 
vol. 32, núms. 1-2, enero-marzo, New Haven, ct: Southern 
Conneticut State University/John Wiley & Sons, pp. 95-112. 
 (1999a), “Social and Cosmopolitan Liberalism”, en International 
Affairs, vol. 75, núm. 3, julio-septiembre, Londres: Chatham 
House, The Royal Institute of International Affairs, pp. 515-529.
 (1999b), “International Liberalism and Distributive Justice: A 
Survey of Recent Thought”, en World Politics, vol. 51, núm. 2, 
enero-marzo, Princeton, nj-Cambridge, uk: Princeton Institute 
for International and Regional Studies/Cambridge University 
Press (cup), pp. 269-96.
 (1994), “Cosmopolitan Liberalism and the States System”, en 
Chris Brown (coord.), Political Restructuring in Europe: Ethical 
Perspectives, Londres: Routledge, pp. 119-133.
 (1979), Political Theory and International Relations, Princeton, 
nj: Princeton University Press (pup).



47Andamios

La justicia internacional entre el humanitarismo y el igualitarismo global

Blake, M. (2001), “Distributive Justice, State Coercion, and Autonomy”, 
en Philosophy and Public Affairs, vol. 30, núm. 3, julio-septiembre, 
Princeton, Nueva Jersey: pup, pp. 257-296.

Buchanan, A. (1999), “Recognition Legitimacy and the State System”, 
en Philosophy and Public Affairs, vol. 28, núm. 1, enero-marzo, 
Princeton, Nueva Jersey: pup, pp. 46-78.
 (2010a), “The Legitimacy of International Law”, en Samantha 
Besson y John Tasioulas (coords.), The Philosophy of International 
Law, Oxford: oup, pp. 79-96.
 (2010b), “The Egalitarianism of Human Rights”, en Ethics, vol. 
120, núm. 4, julio-septiembre, Chicago: University of Chicago 
Press, pp. 679-710.

Caney, S. (2005), Justice Beyond Borders: A Global Political Theory, edición 
electronica (Kindle), Oxford: oup.
 (2009), “Cosmopolitanism and Justice”, en Thomas Christiano 
y John Christman (coords.), Contemporary Debates in Political 
Philosophy, Oxford: Wiley/Blackwell, pp. 387-407.

Cohen, G. A. (1992), “Incentives, Inequality, and Community”, en G. B. 
Peterson (coord.), The Tanner Lectures on Human Values, vol. 13, 
Salt Lake City: University of Utah Press, pp. 261-329.
 (1997), “Where the Action Is: On the Site of Distributive 
Justice”, en Philosophy and Public Affairs, vol. 26, núm. 1, enero-
marzo, Princeton, Nueva Jersey: pup, pp. 3-30.

Cohen, J., Sabel, C. (2006), “Extra Rempublicam Nulla Justitia?”, en 
Philosophy and Public Affairs, vol. 34, núm. 2, marzo-mayo, 
Princeton, Nueva Jersey: pup, pp. 147-175.

Crisp, R. (2003), “Equality, Priority, and Compassion”, en Ethics, vol. 
113, núm. 4, julio-septiembre, Chicago: University of Chicago 
Press, pp. 745-763.

Forst, R. (2014), “Two Pictures of Justice”, en Justification and Critique, 
Cambridge, Reino Unido: Polity, pp. 17-37.

Frankfurt, H. (1987), “Equality as a Moral Ideal”, Ethics, vol. 98, núm. 
1, octubre-diciembre, Chicago: University of Chicago Press, pp. 
21-43.

Julius, A. J. (2006), “Nagel’s Atlas”, en Philosophy and Public Affairs, vol. 34, 
núm. 2, marzo-mayo, Princeton, Nueva Jersey: pup, pp. 176-192.



48 Andamios

Álvaro de Vita

Ignatieff, M. (2001), Human Rights as Politics and Idolatry, Princeton, 
Nueva Jersey: pup.

Milanovic, B. (2011), The Haves and the Have-Nots, Nueva York: Basic 
Books.

Miller, D. (2007), National Responsibility and Global Justice, Oxford: oup.
 (2000), Citizenship and National Identity, Cambridge, Reino 
Unido: Polity. 
 (1999), “Justice and Global Inequality”, en Andrew Hurrell 
y Ngaire Woods (coords.), Inequality, Globalization, and World 
Politics, Oxford: oup, pp. 164-181.
 (1998), “The Limits of Cosmopolitan Justice”, en David Mapel 
y Terry Nardin (coords.), International Society: Diverse Ethical 
Perspectives, Princeton, Nueva Jersey: pup, pp. 164-181.

Moellendorf, D. (2002), Cosmopolitan Justice, Boulder, co: Westview Press.
Murphy, L. (1998), “Institutions and the Demands of Justice”, en 

Philosophy and Public Affairs, vol. 27, núm. 4, octubre-diciembre, 
Princeton, nj: pup, pp. 251-291.

Nagel, T. (2005), “The Problem of Global Justice”, Philosophy and Public 
Affairs, vol. 33, núm. 2, marzo-mayo, Princeton, Nueva Jersey: 
pup, pp. 113-147.

Pogge, T. (2010), Politics as Usual. What Lies Behind the Pro-Poor Rhetoric, 
Cambridge, uk: Polity. 
 (2008), World Poverty and Human Rights, 2nd ed., Cambridge, 
Reino Unido: Polity. 
 (2007), “Introduction”, en Thomas Pogge (coord.), Freedom 
from Poverty as a Human Right: Who Owes What to the Very Poor?, 
Oxford: oup, pp. 1-11.
 (2000), “On the Site of Distributive Justice: Reflections on 
Cohen and Murphy”, en Philosophy and Public Affairs, vol. 29, 
núm. 2, abril-junio, Princeton, Nueva Jersey: pup, pp. 137-169.
 (1989), Realizing Rawls, Ithaca, Nueva York-Londres: Cornell 
University Press.

Rawls, J. (2005), Political Liberalism, expanded ed., Nueva York: 
Columbia University Press.
 (1999). The Law of Peoples, Cambridge, Massachusetts: Harvard 
University Press.



49Andamios

La justicia internacional entre el humanitarismo y el igualitarismo global

 (1971), A Theory of Justice, Cambridge, Massachusetts: 
Harvard University Press.

Sangiovanni, A. (2011), “Global Justice and the Moral Arbitrariness 
of Birth”, en The Monist, vol. 94, núm. 4, octubre-diciembre, 
Buffalo, Nueva York-Chicago: The Monist, pp. 571-583. 
 (2008), “Justice and the Priority of Politics to Morality”, en 
The Journal of Political Philosophy, vol. 16, núm. 2, Boston, ma: 
Association for Political Theory/John Wiley & Sons, junio-
agosto, pp. 137-164.
 (2007), “Global Justice, Reciprocity, and the State”, en Philosophy 
and Public Affairs, vol. 35, núm. 1, invierno, Princeton, Nueva 
Jersey: pup, pp. 3-39.

Shue, H. (1996), Basic Rights. Subsistence, Affluence, and u.s. Foreign 
Policy, 2a ed., Princeton, Nueva Jersey: Princeton University 
Press.

Tan, K. C. (2004), Justice Without Borders: Cosmopolitanism, Nationalism, 
and Patriotism, Cambridge, Reino Unido: cup.

United Nations Development Program (undp) (2010), Human Development 
Report 2010, disponible en línea en http://hdr.undp.org/en/media/
HDR_2010_EN_Complete_reprint.pdf, 30 de octubre de 2013.

Valentini, L. (2009), “On the Apparent Paradox of Ideal Theory”, en 
The Journal of Political Philosophy, vol. 17, núm. 3, septiembre-
noviembre, Boston, Massachusetts: Association for Political 
Theory/John Wiley & Sons, pp. 332-355.

Vita, Á. de (2012). “Liberalism, Social Justice, and Individual 
Responsibility”, en World Political Science Review, vol. 8, núm. 
1, Montreal: International Political Science Association (ipsa)/
De Gruyter, septiembre, pp. 297-329.
 (2008), O liberalismo igualitário. Sociedade democrática e justiça 
internacional, São Paulo: wmf Martins Fontes.

Walzer, M. (1983), Spheres of Justice. A Defence of Pluralism and Equality, 
Oxford: Basil Blackwell.

Fecha de recepción: 1 de noviembre de 2013
Fecha de aceptación: 28 de julio de 2014

Volumen 11, número 25, mayo-agosto, 2014, p. 13-49




