
341Andamios

Implicaciones políticas de la teoría de la racionalidad

de Raymond Boudon

Juan Cristóbal Cruz Revueltas*

Resumen. Contra la tendencia a ignorar el papel de las creencias 
y de la racionalidad en la explicación de los fenómenos sociales, 
Raymond Boudon propone una teoría general y unificada de la 
racionalidad, la teoría de la racionalidad ordinaria. Ésta adop­
ta una visión más amplia que el individualismo metodológico 
tradicional, como la teoría de la elección racional, al incluir la  
racionalidad cognitiva y axiológica. Entre otras implicaciones, esta 
concepción lleva a criticar las posiciones holistas y a defender la 
existencia de un evolucionismo moral y político moderado.

Palabras clave. Racionalidad, individualismo metodológico, evo­
lucionismo moderado, Raymond Boudon, teoría de la elección 
racional.

Un consenso equívoco: el holismo versus las razones de la acción

¿Es viable hoy en día una teoría de la racionalidad? ¿Influyen las razones 
o al menos las creencias en los fenómenos sociales? ¿Las razones pueden 
ser causas? El sentido común diría que sí, paradójicamente las teorías so­
ciales suelen responder que no. Mientras las personas ordinarias confían 
en las razones que los llevan a mirar la calle antes de atravesarla (y no 
ser atropellados) o, en un caso más sofisticado, prefieren votar por un 
partido político afín a sus ideas a otro que no lo es; desde las trincheras 
de la sociobiología a aquellas de las ciencias sociales y de la filosofía, 
se suele argüir que los individuos no actúan en virtud de los motivos 

* Profesor-investigador del departamento de filosofía de la Universidad Autónoma del 
Estado de Morelos. Miembro del Sistema Nacional de Investigadores. Dirección 
electrónica: jccruzr@me.com

Volumen 11, número 25, mayo-agosto, 2014, p. 341-359



342 Andamios

Juan Cristóbal Cruz Revueltas

que creen hacerlo. Los científicos sociales y los filósofos consideran 
demasiado frecuentemente a las creencias como simples epifenómenos 
y a los individuos como “esclavos”, inconscientes de serlo, de toda suerte 
de determinismos (genes, clase social, estructuras y una larga lista más). 
Para quien está familiarizado con la historia de las ideas, le será claro 
que en las ciencias sociales de nuestros días es frecuente encontrarnos 
con nuevas versiones de una vieja idea que cuando menos remonta a 
los hombres dormidos de Heráclito, a los prisioneros de la caverna de 
Platón o a las máximas del moralista francés La Rochefoucauld, cuando 
en 1665 afirma que: “Aquellas grandes y brillantes acciones que deslumbran 
son juzgadas por los políticos como efectos necesarios de grandes proyectos; 
siéndolo por lo común efectos del humor y de las pasiones. Así lo fue 
la guerra de Augusto y de Antonio, que se le relaciona con la ambición 
que tenían de hacerse amos del mundo, no era quizás sino el efecto de 
los celos” (Rochefoucauld, 1922: 7).

Esta crítica de nuestras motivaciones conscientes tendrá una enor­
me posterioridad en el mundo moderno. En efecto, se encuentra luego 
en David Hume cuando sostiene en el Tratado de la naturaleza humana, 
publicado en 1740, que la razón es y debe ser esclava de las pasiones 
(Hume, 1965: 415).También en 1874, en su texto sobre la utilidad de la 
religión, John Stuart Mill se suma a esta posición cuando anota, conven­
cido del peso (decisivo) de la opinión de la mayoría sobre las creencias 
del individuo, que: “[…] es fácil que la gente se complazca en pensar que 
está actuando por motivos de conciencia, cuando en realidad lo hace obe­
deciendo a motivos inferiores que luego su conciencia aprueba” (2009).

En nuestros días, un ejemplo significativo sería el del antropólo­
go de la violencia, René Girard, quien sostiene —a la manera de La 
Rochefoucauld— que somos víctimas de procesos epidémicos de difu­
sión de creencias: Brutus y sus acólitos “creen” que su deber es asesinar 
a César para salvar la República; “creen que creen”, ya que en realidad 
buscan eliminarlo porque sufren un sentimiento de rivalidad y “quie­
ren” —debido a un contagio por imitación que los lleva a compartir 
una misma obsesión— sustituirlo para ser, ellos mismos, César (Cruz 
Revueltas, 2005). “El objeto, nos dice Girard, desaparece en el fuego 
de la rivalidad” (Girard, 2004: 62). Bajo esta lectura, Brutus terminará 
por olvidar, a manera de quien deja de lado un pretexto superficial, el 



343Andamios

Implicaciones políticas de la teoría de la racionalidad de Raymond Boudon

motivo de su acción, a saber: el de preservar el régimen republicano. 
Muchos filósofos responderán de la misma forma, al menos aducien­
do que estamos sometidos irremediablemente a la historicidad, a la 
estructura social, a la última episteme, al actual “desocultamiento de 
Ser”, a “formas de vida” o a diversas formas de contagio intelectual. No 
extraña la popularidad en los últimos cien años de conceptos como el 
de “cámara oscura” (Marx), “falsa conciencia” (Mehring) o “racionali­
zación” (Freud). Cada uno de ellos evoca la misma crítica radical de 
la conciencia individual y permiten constatar que efectivamente en la 
última centuria ha sido una constante la convicción que las ciencias 
sociales deben ignorar las creencia o las razones que llevan a los indivi­
duos a actuar. Esto, cuando no se declara llanamente que toda ciencia y 
todo saber son burda mistificación (a manera de curiosa sobrevivencia 
o franca victoria de Epiménides, el filósofo cretense, célebre por argu­
mentar que todos los cretenses mienten).

¿Cómo explicar un tan amplio consenso —como se verá, a mi 
parecer equívoco— en corrientes tan diversas? Diferentes respuestas 
pueden ser evocadas. Una explicación puede hallarse en las estrategias 
discursivas que adoptan los “científicos sociales” para impresionar a 
su auditorio. Un recurso seguro es el de “revelar” de golpe al público 
sus “verdaderas y más profundas motivaciones”, mismas que hasta ese 
momento los asistentes “no habían siquiera sospechado”. Una explica­
ción más de fondo y muy influyente se puede hallar en el éxito y la 
reputación de las ciencias “duras” que llevaron en el campo de las ciencias 
sociales a corrientes como el positivismo a favorecer exclusivamente “los 
hechos” en la explicación de los fenómenos sociales. Bajo esta influencia 
se creyó necesario descartar las creencias y las razones (puesto que son 
inobservables) del análisis científico o explicación. Es decir, se optó 
por negar que el sentido que el actor da a su acción pueda ser una 
causa (lo que dará pie a la larga oposición metodológica entre explicar 
y comprender). Se prefirieron entonces las concepciones holistas que par­
ten del principio que los fenómenos sociales se pueden describir a 
partir de una causalidad que liga y somete a los individuos a situaciones 
globales, como lo pueden ser las fuerzas sociales o culturales, psico­
lógicas o biológicas, o cualquiera que, a fin de cuentas, se imponga 
inexorablemente sobre los individuos. Un ejemplo, entre muchos 



344 Andamios

Juan Cristóbal Cruz Revueltas

otros, relativamente reciente de este tipo de perspectiva holista sería el 
de Samuel Huntington cuando defiende que el (des)orden geopolítico 
actual se explica por la confrontación entre civilizaciones (Huntington, 
1997) (los atentados del 11 de septiembre del 2001 parecían darle cierta 
plausibilidad a la posición de Huntington, pero las recientes crisis en 
Siria o en Irak hacen palpable que frecuentemente los peores conflictos 
son “intracivilizaciones” y que ellos surgen en virtud de una pluralidad 
de causas).

Raymond Boudon o la importancia de las creencias en la explicación de los 
fenómenos sociales

Ante este contexto, vuelvo a la pregunta inicial, ¿es posible aún pensar una 
teoría de la racionalidad? ¿Las razones pueden ser causas de los fenómenos 
sociales?1 Más aún, ¿las normas y los valores pueden también incluirse 
dentro de una teoría de la racionalidad? Por principio podemos constatar 
que las ideas sí tienen efectos sobre el mundo real. Si no nos dejamos 
intimidar por el enorme peso de las corrientes arriba mencionadas, 
podemos constatar que ya el propio Nietzsche reconocía que incluso una 
idea falsa como la idea de infierno, es imprescindible para entender la 
historia de Occidente (mayor homenaje, sea dicho de paso, no podía 
rendir el filósofo de Sils María a ese defensor de las ideas y en particular 
del uso moral y político de la idea de infierno que es Platón). Sabemos 
también que no es la pasión lo que detona las tragedias de Hamlet y de 
Otelo, es la certeza: la prueba del pañuelo demuestra que la verdadera 
desgracia de Otelo no fueron los celos, fue el adoptar el empirismo de 
Bacon y volverse así insensible a las razones de Desdémona. Lo mismo 
sucede con Hamlet cuando finalmente se convence que la muerte del 
rey, su padre, fue un crimen. El genio de Shakespeare construye estas 
obras en torno a la fuerza (destructiva) de una sola idea o creencia (por lo 

1 No ignoro que la pregunta sobre si las razones pueden ser causas ha sido ampliamente 
discutida y debatida en filosofía al menos desde Schopenhauer y Wittgenstein hasta, 
entre muchos otros, por Donald Davidson (1980). A mi parecer este debate no mina en 
ninguna forma la posición defendida por Boudon.



345Andamios

Implicaciones políticas de la teoría de la racionalidad de Raymond Boudon

demás, una mera historia de celos difícilmente se elevaría a una tragedia 
universal). Más aún, desde Thomas Hobbes y Adam Smith a Alexis de 
Tocqueville, Max Weber a John Rawls, mucho de los logros teóricos más 
significativos del pensamiento político y social del mundo moderno 
muestran la fertilidad de los enfoques que parten del postulado que 
en la comprensión de los fenómenos sociales se deben tomar en cuenta 
seriamente las creencias e ideas de los individuos. Esta es también la 
posición que defiende el autor que me interesa aquí, Raymond Boudon.

En efecto, Boudon parte del diagnóstico que hoy en día “[…] las 
ciencias humanas tienen tendencia a sub-estimar la eficiencia causal 
de las razones, a explicar los comportamientos a partir de causas 
que no son razones y a concebir las razones que el sujeto se da de su 
comportamiento como desprovistos de influencia sobre él” (Boudon, 
1995: 162). Dicho en otras palabras, Boudon parte de la denuncia 
del “sociologismo”, es decir, de aquellas teorías que ignoran o relegan 
las creencias de los individuos en la explicación de los fenómenos 
sociales. Para el pensador francés el sociologismo se presenta bajo tres 
paradigmas: en su primera versión, la “hiperfuncionalista”, se considera 
toda conducta como la expresión de un rol social en relación al cual 
el actor no tiene margen de interpretación ni de desvío posible; en la 
segunda, el sociologismo en su vertiente “hiperculturalista”, se reduce 
la acción a un efecto de elementos anteriores a la acción y a ser un simple 
resultado de la socialización (habitus, normas o valores interiorizados); 
y, en el tercer paradigma, en su figura “realista totalitaria”, se supone que 
toda elección no es libre más que en apariencia, ya que en realidad  está 
determinada por la “estructura social” (Boudon, 1977) ¿Qué significa 
entonces tomar en serio en la explicación de los fenómenos sociales, 
las creencias de los individuos? La obra de Boudon busca ofrecernos 
una respuesta a partir de dos postulados: en primer lugar, que “los in­
dividuos tienen razones de creer en aquello que creen” (1995: 455); y, 
en segundo lugar, que “la noción de racionalidad juegan en las ciencias 
sociales un papel tan importante como el que ha jugado la noción de 
razón desde la noche de los tiempo en filosofía” (2012: 7).

Fallecido el 10 de abril de 2013, Raymon Boudon nace en París el 
27 de enero de 1934. Sigue sus estudios en el centro escolar de la elite  
intelectual francesa, la Escuela Normal Superior de París (trece premios 



346 Andamios

Juan Cristóbal Cruz Revueltas

nobel han egresado de ahí), donde trabaja bajo la asesoría de Raymond 
Aron y se codea con profesores como Michel Foucault. En 1956 se 
instala en Friburgo, Alemania, para seguir los cursos de Karl Jaspers 
y de Martin Heidegger. Ahí traba estrecha amistad —según se infiere 
por datos concordantes— con el filósofo mexicano Ricardo Guerra. 
Juntos suelen escapar a Berlín para asistir a las representaciones de 
teatro de la Berlin Ensemble dirigida por Bertolt Brecht en la que actúa, 
justo en ese momento, la actriz mexicana Rosaura Revueltas. Más tarde, 
trabaja bajo la dirección de Paul Lazarsfeld y entra en contacto con 
Robert Merton en el departamento de sociología de la Universidad de 
Columbia (Boudon, 2003). Profesor en la Sorbona, fundador del Grupo 
de estudio de los métodos del análisis sociológico (gemas), miembro del muy 
prestigioso Instituto de Francia, su obra ha sido ampliamente traducida 
y constituye una referencia obligada del pensamiento social de los 
últimos cincuenta años.

Como se puede constatar por su biografía y por su obra, Boudon es 
un sociólogo con formación de filósofo y, a fin de cuentas, un filósofo de 
las ciencias sociales. En efecto, al igual que la gran tradición sociológica 
(Tocqueville, Weber, Durkheim, Simmel), de la que no cesó de nutrirse, 
su obra linda entre la sociología y la filosofía, además de contar con una 
notable y sólida cultura enciclopédica. Todo ello hace de sus numerosos 
trabajos un material particularmente fértil para cualquier estudioso 
de las ciencias sociales. Esquemáticamente se puede afirmar que la 
trayectoria de Boudon, cercana a la del profesor de la Universidad de 
MacGill de origen argentino, Mario Bunge, se sitúa en uno de los polos 
del debate en la teoría social francesa cuyo polo contrario lo encarna 
Pierre Bourdieu (y su noción de habitus) y las otras formas de holismo 
en ciencias sociales como el marxismo, el estructuralismo, el funcio­
nalismo, la deconstrucción o las obras de autores como Michel Foucault, 
Louis Dumont o René Girard.

El individualismo metodológico

El individualismo metodológico (im) adoptado por Boudon encuentra 
una de sus principales fuentes de inspiración en Max Weber. En par­



347Andamios

Implicaciones políticas de la teoría de la racionalidad de Raymond Boudon

ticular cuando en una carta a Rolf Liefmann confiesa que “si me volví 
sociólogo es esencialmente para poner fin a esa industria de conceptos 
colectivos cuyo espectro rueda en torno nuestro” (Boudon, 2012: 38). 
Valga notar que por los mismo años y en un estado de ánimo análogo 
al de Weber, el escritor austriaco Robert Musil se quejaba también del 
uso indiscriminado de esos conceptos (intuición, raza, clase…) que pa­
recen explicarlo todo, pero que en realidad, antes de ser “conceptos-
solución”, son “conceptos problema”: “‘Nosotros los alemanes’: ficción 
de una comunidad entre obreros y profesores, mercantes e idealistas, 
escritores y cineastas, que no existe” (Musil, 1978: 1070. Traducción 
mía). Tocqueville expresa una idea muy cercana cuando confiesa su 
desprecio por las teorías y los sistemas absolutos que suprimen a los 
hombres de la historia del género humano. (Tocqueville, 1893: 88-89). 
La idea de base del im es simple: no importa la escala de que se trate, 
cualquier fenómeno social es el resultado de actos, actitudes o creencias 
de individuos. Valga subrayarlo: desde esta perspectiva el sentido que 
los actores dan a su acción constituye la causa de su acción. A partir 
de esta convicción weberiana según la cual la sociología debe practicar un 
método estrictamente individualista, Joseph Schumpeter no tardará en ofi­
cializar la expresión “individualismo metodológico” (im), misma que 
será popular entre los seguidores de Friedrich von Hayek y Karl Popper.

Para Boudon esta perspectiva metodológica es la clave de la fecunda 
obra de Weber (Boudon, 2013: 68). En realidad, el im y la teoría de la 
racionalidad han sido marcos conceptuales sumamente fecundos desde 
el siglo xvii hasta nuestros días (como lo hacen patente las obras del 
premio Nobel de Economía 1992, Gary Becker). Entre las concepciones 
que la adoptan podemos enumerar la teoría de la decisión, ilustrada por 
la conocida apuesta de Pascal (para situaciones con un solo jugador);2 

2 Se dirá que no se tiene testimonio alguno de conversión religiosa motivada por la 
apuesta de Pascal, pero si contamos con el de la renuncia a una creencia religiosa por 
motivos lógicos (no es aceptable una divinidad omnipotente que crea un mundo de 
maldad) como es el caso de James Mill (Mill, 2008: 70-71). Por su parte, John Stuart 
Mill parece invertir la apuesta pascaliana cuando anota: “el reconocimiento de que el 
máximo objeto de nuestra adoración es un ser que pudo hacer un infierno y, al mismo 
tiempo, pudo crear generaciones y generaciones de seres con la certeza que estaba 
creándolos con ese destino […]”.



348 Andamios

Juan Cristóbal Cruz Revueltas

el uso por parte de J. Rawls, en su teoría de la justicia, de la teoría 
de la decisión en situación de interacción (en la que participan varios 
jugadores); Rousseau con su teoría política cuando demuestra que 
toda cooperación está amenazada desde el momento que suponemos 
que los individuos no están constreñidos por las promesas que han 
hecho, es decir, para que la cooperación sea viable se requiere cambiar 
la libertad natural por una libertad civil (por medio del contrato social). 
O también, la teoría económica (Turgot, Adam Smith) que desde 
Mandeville muestra que el interés particular puede servir, de forma no 
intencional, al interés general.3

Para Boudon el im parte de tres postulados. El primero (p1) sostiene que 
un momento esencial de todo análisis consiste en comprender el porqué 
de los comportamientos individuales del fenómeno social que se busca 
entender. El segundo (p2) sostiene que comprender el comportamiento 
de un individuo es reconstruir el sentido que tiene para él. Y, finalmente, 
el postulado de la racionalidad consistente (p3) en identificar la causa del 
comportamiento del individuo con las razones (Boudon admite que estas 
razones surgen a partir de los recursos cognitivos y sociales disponibles, 
lo que de ninguna forma confina a establecer un modelo de simple 
reproducción cultural): “comprender una acción es encontrar las razones 
que han llevado al actor a efectuarla […]. Este método ‘comprensivo’ 
se funda en la hipótesis que las acciones son universalmente inteligibles” 
(Boudon, 2009: 56-57. Traducción mía). Ahora bien, se suele olvidar que 
la posición de Boudon se distingue de otras formas de im que agregan a 
los postulados ya mencionados, otros postulados más restrictivos. Así, 
por ejemplo, para el consecuencialismo o el instrumentalismo el sentido 
de la acción reside siempre para el individuo en sus consecuencias (p4). 
Otras posiciones, como la teoría de la elección racional, defiende que el 
individuo da prioridad a lo que le concierne personalmente (p5) y que 
actúa siempre bajo el cálculo costos beneficios (p6).

3 Un ejemplo concreto del im que Boudon se complacía en citar era el de la caída final 
de la urss, comprensible desde la teoría de juegos ya que no puede ser entendido sin 
el “bluff” de la “guerra de las galaxias” por medio del cual de Ronald Reagan obligó al 
contrincante, la Unión Soviética, a abandonar “el dilema del prisionero” (la amenaza 
nuclear mutua) en que se hallan confinados.



349Andamios

Implicaciones políticas de la teoría de la racionalidad de Raymond Boudon

Es de notar que el éxito de los modelos instrumentalistas (es decir, 
aquellos que en su explicación incluyen los primero 4 postulados) viene 
del hecho que proponen una teoría simple de la acción que hace inútil 
cualquier pregunta suplementaria, son explicaciones autosuficientes, 
sin “caja negra”. No es necesario ir más allá en la explicación: si el ladrón 
roba el banco es simplemente porque ahí está el dinero. En tanto que la 
teoría de la elección racional (que incluye los 6 postulados) además se 
pretende capaz de unificar las ciencias sociales.

A pesar de sus pretensiones y de sus indudables logros, en realidad 
las teorías instrumentalistas y la teoría de la elección racional (ter) no 
logran explicar muchos de los fenómenos sociales más interesantes. Un 
ejemplo es el caso del acto del voto ¿Por qué a pesar de su costo y de 
su poco efecto, la gente vota? ¿Por el miedo a una mala reputación? 
¿Porque es mal visto no votar? Para algunos (como puede ser el caso de 
Jon Elster) la respuesta es sencilla: ir a depositar nuestro voto individual 
no puede ser sino ser un acto irracional. Si reflexionamos seriamente, 
nos dicen, constataremos que ir a votar supone el riesgo de salir a la calle 
y ser atropellados o asaltados; todo por un acto que, a fin de cuentas, 
tendrá un impacto muy marginal o francamente nulo, al no ser sino una 
gota en el mar, un solo voto en una votación de millones de electores.

Dicho de otro modo, las teorías que reducen la racionalidad a 
su aspecto instrumental o al simple cálculo no pueden explicar los 
fenómenos sociales que ponen en juego creencias no triviales (como el 
acto de votar) o creencias prescriptivas o morales. Por ejemplo, ¿por qué 
cuando asistimos al teatro nos importa el destino de Antígona siendo 
que no tenemos ningún interés directo en la fortuna o desgracia de un 
personaje de ficción literaria? Lo que dichas teorías no logran decir es 
que la suerte de Antígona nos importa por buenas razones: porque en 
ella está en juego nuestra noción de justicia y de valor de la persona 
en general.

Peor aún, este tipo de teorías que se limitan a una racionalidad 
instrumental (como la ter) terminan por favorecer el relativismo 
dominante en nuestros días, pues llevan a relegar el mundo de la cultura 
al ámbito de la “guerra de los dioses”, del “todo se vale” o francamente 
a un terreno irracional cuando entienden la cultura como un simple 
ruido carente de significación y dominado por fuerzas oscuras. Así, por 



350 Andamios

Juan Cristóbal Cruz Revueltas

ejemplo, Wittgenstein sentencia, refiriéndose implícitamente al mundo 
de los valores y de la cultura, en la frase que concluye su Tractatus logico-
philosophicus (7): “De lo que no se puede hablar, debemos callar” (Wovon 
man nicht sprechen kann, darüber muss man schweigen). En realidad, a 
pesar de lo que afirma la doxa contemporánea y a pesar del relativismo 
cultural que favorecen las visiones instrumentales de la racionalidad, los 
valores del mundo de la cultura son sorprendentemente comunicables, 
estables y universales. Por otra parte, nada obliga a sacar de la “pluralidad 
de valores” conclusiones inmediatamente relativistas. Por ejemplo, del 
hecho que a algunos pueblos que entierran a sus muertos les pueda 
parecer abominable que otros pueblos los incineren, sólo oculta que en 
ambos casos se expresa un respeto (universal) de los difuntos. En cuanto 
a la estabilidad de los gustos estéticos, Ernst Gombrich se complacía en 
mostrar la sorprendente permanencia y difusión hasta nuestros días, al 
menos en Europa y Asia, de motivos decorativos nacidos hace miles de 
años probablemente en el antiguo Egipto (Cruz Revueltas, 2009).

Como se puede constatar, una concepción instrumentalista y, a fin 
de cuentas, demasiado estrecha de la racionalidad, lleva a una visión 
esquizofrénica del ser humano: a manera de capitalistas egoístas durante 
el día y fanáticos religiosos durante la noche, seríamos, por una parte, 
máquinas calculadoras que sólo buscan maximizar su beneficio; y, por 
otra parte, pero al mismo tiempo y a fin de cuentas, seres sometidos a 
finalidades irracionales.

La teoría de la racionalidad ordinaria (tro)

Se puede constatar que las ciencias sociales parecen dividirse entre 
aquellas que conceden la existencia de un ámbito de la racionalidad 
y otras que simplemente lo niegan. Y cuando se llega a admitir que 
los individuos pueden actuar racionalmente, sólo es para asentar la 
existencia de una frontera abismal que divide el mundo social entre 
un ámbito del homo oeconomicus racional que calcula los costos y 
beneficios de cada acto que realiza y otro del homo sociologicus irracional 
incapaz de dar cuenta de los valores y finalidades que persigue. Con 
su teoría de la racionalidad ordinaria Boudon, que parte de la idea que 



351Andamios

Implicaciones políticas de la teoría de la racionalidad de Raymond Boudon

generalmente actuamos con base en buenas razones (no sólo en las 
conductas instrumentales), pretende poner fin a este estado de cosas. 
Quizás, podríamos decir por nuestra parte, se trata de poner fin a la idea 
popular en filosofía que ve en el hombre moderno un ser “sometido” a 
la “mitología” de la racionalidad (o a la “metafísica de la subjetividad”, 
como diría Heidegger).

Pero, ¿en qué consiste la tro que nos propone Boudon? La respuesta 
sencilla consiste en afirmar que los individuos actúan en función de 
razones que consideran más o menos fuertes desde su contexto cognitivo 
particular. Pero para hablar con precisión supongamos, nos dice la 
teoría de Boudon, que x es un objetivo, un valor, una representación, 
una preferencia, una creencia o una opinión. Se dirá que x se explica 
por la racionalidad ordinaria si x es a los ojos del individuo que lo 
adopta, la consecuencia de un sistema de creencias S cuyo elementos 
le son aceptables y si no existe para él un sistema S’ preferible que 
lo llevaría a adoptar x’. En ese caso, se dirá que S es la causa de la 
adhesión del individuo a x. Visto así, incluso nuestras ideas falsas no se 
explican por causas irracionales sino antes bien por el mismo ejercicio 
de la racionalidad: “yo creo, al igual que mi vecino, en una tal idea 
falsa debido a que, dada la información, dadas nuestras competencias, 
etcétera, ella deriva del mejor posible sistema de razones que podemos 
imaginar” (Boudon, 1995: 28. Traducción mía).

Ahora bien, las proposiciones de un sistema de creencias S pueden ser 
de diferentes categorías. Por una parte pueden tratarse de proposiciones 
que se refieren a hechos, por lo que este tipo de proposiciones son sus­
ceptibles de refutación. Pero también se movilizan principios que, por 
su naturaleza, no son refutables. Sin embargo, los principios no están 
totalmente inmunizados a la revisión ya que existe un “metaprincipio” 
que consiste en el hecho que un principio p es preferible al principio 
p’ si las teorías inspiradas por p son más satisfactorias que las teorías 
inspiradas en p’. Dado este modelo que nos propone Boudon, es claro 
que la tro supone que no hay ruptura radical —como quieren suponerlo 
John Stuart Mill, Vilfredo Pareto y Karl Popper (Boudon, 2013: 28)— 
entre las creencias ordinarias y las creencias científicas. La racionalidad 
que es responsable de las creencias científicas lo es también de la 
racionalidad de las creencias positivas y normativas. No hay rupturas 



352 Andamios

Juan Cristóbal Cruz Revueltas

epistemológicas radicales (como lo defiende Gaston Bacherlard), se trata 
de un mismo tipo de racionalidad en el que entran en juego el mismo 
tipo de inferencias. Boudon llama la atención respecto al hecho que 
Albert Einstein sostenía esta concepción cuando en 1936 afirmaba 
que “la ciencia no es otra cosa más que un refinamiento de nuestro 
pensamiento de todos los días” (Boudon, 2012: 73).

Ahora bien, el modelo arriba mencionado de la tro es un tipo ideal. 
De aquí que sea admisible que mientras las teorías científicas se pretenden 
independientes de su contexto y buscan ser consideradas como válidas 
para todos los seres humanos, desde el punto de vista del observador 
externo se suelen observar creencias y conductas ordinarias que se antojan 
irracionales. La tro admite —a mi parecer de manera consecuente— la 
existencia de desfases cognitivos pero sugiere evitar, lo más que se pueda, 
tomarlos como simplemente irracionales. Para Boudon el observador 
siempre debe comenzar (“caritativamente”, quizás a manera de una ética 
de la comprensión) por suponer una motivación racional y debe tratar de 
reconstruirla. Determinar una acción como irracional sólo puede ser una 
última opción metodológica. Actitud que por lo demás permite evitar 
algunos de los efectos deplorables de otras teorías.

Por ejemplo, para explicar el caso del ritual de la lluvia algunos, como 
Lévy-Bruhl (Boudon, 2009: 71) defienden que los “primitivos” creen 
en la eficacia de su ritual porque sus razonamientos o su lógica serían 
distintos de los nuestros. Su manera de tejer relaciones de causalidad 
y de similitud no sería sensible a “nuestro” uso de la contradicción 
lógica. Para otros, como Wittgenstein (Wittgenstein, 1985), los sujetos 
en realidad no creen en la efectividad de su ritual, pero lo llevan a cabo 
por motivos de orden expresivo. En el primer caso, se echa mano de 
una explicación excesiva y sumamente costosa ya que implica suponer 
la existencia de “otro tipo de inferencias”, la existencia de “otra lógica”, 
que distingue al pensamiento “primitivo” del moderno. No sólo habría 
entonces una diferencia de cultura, también habría una diferencia del 
tipo de hombre o quizás incluso de realidad. Una tesis tan radical —a 
saber, el de la discontinuidad de la historia humana— no puede sino 
acompañarse de otro tipo de dificultades, como lo es la explicación 
del paso de “la lógica primitiva” a “la nuestra”. La salida usual es la de 
adoptar la estrategia argumentativa de la religión cuando se enfrenta 



353Andamios

Implicaciones políticas de la teoría de la racionalidad de Raymond Boudon

a una profunda interrogación y relegar este “salto” a la categoría 
de misterio. Por lo demás, en el primer caso como en el segundo (el de 
Wittgenstein) se ignoran las buenas razones que en realidad tienen 
quienes llevan a cabo el ritual. Error que, como apunta Boudon, no co­
menten autores como Weber o Durkheim quienes ven en la magia un 
uso de la racionalidad ordinaria pero contextual. Dicho de otra forma, 
los “primitivos” no son a-racionales, tienen “buenas razones” para realizar 
el ritual. Se cree que x es bueno o y es verdadero porque aún no se conocen 
las razones que las refutan. “Su problema” reside en el hecho que no 
pueden sino echar mano del conocimiento que tienen disponible, sin 
saber que en realidad no tienen la información suficiente o padecen el 
hecho de que entre ellos aún no ha aparecido otra creencia colectiva 
alternativa que se presente como seria competidora; situación que el 
observador externo suele no advertir, por lo que se ve tentado a calificar 
como “irracionales” o “a-racionales” a quienes subscriben el ritual.

Existen además otras razones que permiten entender la perseverancia 
en el tiempo de las creencias frágiles o dudosas. En el caso del ritual de 
la lluvia sucede lo mismo que en las comunidades de científicos, antes 
de abandonar la “teoría”, lo que supone un costo elevado, se intenta 
salvarla con hipótesis auxiliares del tipo “los dioses no estaban contentos” 
o “el ritual no se hizo como se tenía que hacer”. Incluso en las ciencias, 
en particular en las ciencias sociales, suelen aparecer teorías frágiles 
y dudosas, sobre todo cuando no hay dispositivos institucionales que 
favorezcan la contradicción crítica y la pluralidad de enfoques; cuando 
las teorías se antojan coherentes pero “esconden” implícitos falsos (es 
decir, en los sobreentendidos de la argumentación se echa mano de 
supuestos “evidentes” y “verdaderos” que en realidad son falsos); o 
cuando se pasa de una afirmación aceptable del tipo x a su sentido 
hiperbólico del tipo “toda la historia humana no es más que la historia 
de x” y se le convierte, en consecuencia, en ideología.

Valga subrayar que de ninguna manera Boudon pretende negar la 
existencia de la irracionalidad (aunque es sabido que sólo se puede 
juzgar de irracional a una persona a quien por principio le atribuimos 
racionalidad); al igual que su opción por el individualismo no implica 
negar la existencia de fenómenos sociales de naturaleza holista (pero su 
teorización si bien logra explicar ciertos fenómenos sociales lo hace con 



354 Andamios

Juan Cristóbal Cruz Revueltas

el defecto que explica fenómenos extremadamente generales). Boudon 
no busca tampoco ofrecernos una visión ontológica, en ambos casos (im 
y con la tro) simplemente se pretende optar por la vía de investigación 
metodológica y heurísticamente más fecunda. 

La objetividad de los valores

Como ya se ha indicado, a diferencia de la doxa dominante en el pen­
samiento filosófico y social, Boudon defiende que no existe una 
diferencia profunda entre los juicios respecto a hechos y los juicios 
respecto a valores (normativos e incluso estéticos): “[…] la validez 
de los juicios que nos dicen cómo el mundo debe ser no se funda de 
otra forma que aquella de los juicios que nos dicen cómo está hecho” 
(Boudon, 1995: 301. Traducción mía). Salvo cuando son puramente 
idiosincráticos (como los gustos gastronómicos), los juicios de valor 
son válidos (al igual que los juicios de hecho) si no violan el principio 
de no contradicción, si son imparciales, si pueden ser sostenidos 
públicamente a través de argumentos aceptables y, frecuentemente, si se 
apoyan en hechos (por ejemplo, al preferir, en virtud de la experiencia 
histórica, la democracia al totalitarismo) (Boudon, 1995: 186). Dicho 
en otras palabras, también “el sentimiento moral se apoya sobre un 
sistema de razones” (1995: 207). De aquí que Boudon pueda defender 
la idea de una objetividad de los valores, sin suponer por ello una idea 
sustancialista de dichos valores (como creen poder hacerlo Leo Strauss, 
Alasdair MacIntyre o Charles Taylor).

La evolución política y moral como programa

Si la tro asume que la racionalidad (una única forma de racionalidad) 
se encuentra presente en todo lo largo de la historia humana y en 
todas las latitudes, ello no impide admitir que hay contextos históricos 
e institucionales más favorables a la racionalidad que otros; que hay 
sociedades más “abiertas” (al pensamiento crítico) y otras más “cerradas”. 
Si bien la tro está por doquiera presente, no debe ser confundida con una 



355Andamios

Implicaciones políticas de la teoría de la racionalidad de Raymond Boudon

racionalidad hegeliana inscrita en el movimiento mismo de la “Historia” 
que haría de las generaciones anteriores meras víctimas sacrificables en 
aras de las generaciones posteriores. No hay plan predefinido y, más 
aún, puede haber regresiones. Tampoco Boudon considera viable una 
ingeniería global que “bastaría” aplicar a la sociedad en su conjunto, 
como lo pretendían ayer los sistemas de economía planificada y como 
lo pretenden hoy en día las llamadas políticas del decrecimiento que 
suponen que el Estado puede dictar un lineamiento estricto a todos 
los sectores de la sociedad y a todos los actores sociales. En efecto, a la 
manera de Popper, Boudon sostiene que las sociedades no cambian por 
virtud de un plan general centralizado debido no sólo al problema del  
imposible manejo centralizado de la información, sino sobre todo 
debido a los efectos perversos o no intencionales. Por ejemplo, para 
resolver el problema de la educación, con las mejores intenciones del 
mundo se le democratiza, pero al hacerlo se devalúan académica y 
socialmente los títulos, se saturan las salidas profesionales, decae el nivel 
de estudios, etcétera. Albert Hirschman (1991), un autor generalmente 
interesante, creyó oportuno denunciar el concepto de efectos perversos 
como propio de una retórica reaccionaria. Sin embargo, el problema 
no es el concepto, es la realidad que no puede ser ignorada. Más aún, 
los efectos perversos o no intencionales, como bien indica esta última 
denominación, también pueden actuar en sentido contrario, como lo 
muestra el caso de la última gran transformación tecnológica, Internet, 
creada originalmente con fines militares. Recuérdese que ya en el Fausto 
de Goethe, Mefistófeles confiesa ser el espíritu que quiere hacer el mal 
y termina siempre por hacer el bien.

Sin embargo, consecuente con el papel tan relevante que concede 
a la racionalidad, Boudon sostiene la hipótesis de un evolucionismo mo­
derado, precisamente no determinista. Contra el posmodernismo que 
pretende la liquidación definitiva de la filosofía de la historia y por 
ende, nos condena al marasmo de una historia sin sentido, Boudon de­
fiende, evitando el determinismo del evolucionismo clásico, la exis­
tencia de formas de racionalización progresiva de las sociedades o 
quizás de la humanidad en su conjunto. Este tipo de evolución se da 
gracias a la innovación y a la selección de ideas y de instituciones que 
se van organizando, en un principio de manera espontánea, en torno 



356 Andamios

Juan Cristóbal Cruz Revueltas

a constelaciones de problemas. De esta manera la historia de las ideas 
puede ser entendida como la realización, en el mediano y largo plazo, de 
diferentes programas o formas de racionalidad difusa, bajo el supuesto 
que las actividades intelectuales colectivas tienden a convertirse en 
procesos de racionalización con dinámica estable y propia (Boudon, 
2003: 194). El caso más claro e ilustrativo sería naturalmente el de la 
ciencia que a partir del programa más o menos vago, a saber, el de des­
cribir lo real tal y como es (Boudon, 2009: 90), ha logrado, gracias a un 
esfuerzo colectivo de generaciones enteras, proponer teorías cada día 
más sólidas y amplias. Al grado que la ciencia puede brindarnos hoy en 
día (como lo defiende Michel Serres) una gran narración del universo 
en su conjunto, desde el Big Bang hasta su futuro colapso, pasando por 
la aparición del sistema solar, de la vida y de la inteligencia.

Pero estos procesos de racionalización también entran en juego 
en las creencias y las instituciones políticas y morales. Los grandes 
programas normativos que percibe Boudon parecen hallarse orientados, 
a grandes rasgos, por el principio de dignidad y por los intereses 
vitales (Boudon, 2009: 90). Boudon subraya que se trata de procesos 
de los cuales no se puede precisar su origen, no tienen genealogía 
única, puesto que, aunque son susceptibles de ser desarrollados, 
de una u otra forma siempre han estado presentes. Así, respecto al 
(programa) del individualismo, Durkheim afirma que al contrario de 
lo que se suele afirmar, no nació ni durante el Renacimiento, ni en 
Occidente: “no comienza en ninguna parte” (Durkheim, 1967). Uno 
de los efectos de la afirmación del individualismo sería la desaparición 
progresiva de los tabúes. Evolución, por lo demás, mal entendida 
por el posmodernismo que en lugar de ver una ampliación de la 
tolerancia y de la libertad, lo interpreta simple y llanamente como una 
“liquidación” de los valores.

Es de subrayar que los enunciados centrales de los programas de 
racionalización como pueden ser “lo real”, “la dignidad” o “la justicia”, 
no poseen un valor preciso ni un significado claramente determinable. 
Al contrario de lo que podría parecer a primera vista, esto no constituye 
un defecto sino una cualidad, puesto que son orientaciones generales 
cuyos contenidos se irán determinando progresivamente en el transcurso 
de la historia. Otros procesos de racionalización que percibe Boudon 



357Andamios

Implicaciones políticas de la teoría de la racionalidad de Raymond Boudon

son: la desaparición progresiva de la creencia en el infierno y en un dios 
personal, la tendencia a la eliminación de toda norma no justificable, 
la separación de poderes, la abolición de la pena de muerte, el sufragio 
universal, la democracia o la pasión de la igualdad (que ya para 
Tocqueville se antojaba efectivamente irreversible y universal). Visto 
así, las ideas, a pesar de, o precisamente por su vaguedad constitutiva, 
tendrían un valor orientador y, ante todo, transformador de la realidad 
social e histórica.

Se le ha criticado a Boudon su noción de racionalidad (que tiende 
a confundirse con la noción de motivación), y su individualismo 
situado (no tan individualista). Sin embargo, Raymond Boudon es sin 
duda, uno de los sociólogos y pensadores más fecundos e importantes 
de la Francia de las últimas décadas. Una suerte de contrafigura del 
pensamiento dominante.

Desafortunadamente, ha permanecido obstinadamente al margen 
del gran público, sobre todo en América latina. Por su timidez, por su 
lenguaje claro y sus métodos, la personalidad de Boudon contrastaba 
con el lenguaje grandilocuente y al tono apocalíptico que tanto gusta 
hoy en día en filosofía. Lejos de aquellos que pregonan un concepto o 
un slogan (“la Era de la Técnica”, “la Modernidad liquida”, “la sociedad 
del Riesgo”, etcétera) que pretender explicar por sí solo la totalidad de 
los fenómenos sociales, la obra de Boudon es de gran valor sobre todo 
debido a que las condiciones de posibilidad de la política democrática 
no pueden ser muy distintas de aquellas que el pensador francés 
propone. Mientras el determinismo y el relativismo en boga en la 
mayoría de las teorías sociales no pueden sino llevar al fatalismo o al 
franco cinismo; asumir, como lo hace Boudon, que las creencias y las 
razones son relevantes y pueden ser causas de los fenómenos sociales, y 
tomar en serio el sentido que los individuos y los actores dan a sus actos, 
hace concebible la posibilidad de una transformación social, sólo así es 
plausible entender la acción política. No extraña que Boudon cierre su 
libro sobre la racionalidad citando a Weber: “No son los intereses reales 
o supuestos sino son las ideas las que gobiernan la acción humana” 
(Boudon, 2012: 114).



358 Andamios

Juan Cristóbal Cruz Revueltas

Fuentes consultadas

Cruz Revueltas, J. C. (2009). Imagen: ¿signo, icono o ídolo? De la imagen a 
la representación política, México: Siglo xxi.

 (2005), “Causas y razones de las teorías dudosas”, en Juan 
Cristóbal Cruz Revueltas (ed.), Teorías de la conspiración, 
México: Publicaciones Cruz O., pp. 41-62. 

Boudon, R. (2013), Le Rouet de Montaigne: une théorie du croire, París, 
Hermann, 2013.

 (2009), La rationalité, París: Presses Universitaires de France 
(puf).

 (1995). Le juste et le vrai, Études sur l’objectivité des valeurs et de la 
connaissance, París: Fayard.

 (1977), Effets pervers et ordre social, París: puf.
, con Leroux, R. (2003), Y a-t-il encore une sociologie?, París: Odile 
Jacob.

Davidson, D. (1980), Essays on Actions and Events, Oxford: Oxford 
University Press.

Durkheim, E. (1967) [1893], De la division du travail social, París: puf.
Girard, R. (2004), Les origines de la culture, París, Desclée de Brower.
Hirschman, A. (1991), Retóricas de la intransigencia, México: Fondo de 

cultura Económica (fce).
Hume, D. (1965) [1888], Treatise on Human Nature, Oxford: Oxford 

University Press.
Huntington, S. (1997), El Choque de civilizaciones y la reconfiguración del 

orden mundial, Buenos Aires: Paidós.
Klein, E. (2013), “Le sens de la mesure”. Podcast transmitido el 16 de 

mayo. Audio disponible en línea en http://www.franceculture.
fr/emission-le-monde-selon-etienne-klein-le-sens-de-la-
mesure-2013-05-16#_ftn1, 16 de mayo de 2013.

Mill, J. S. (2009) [1874], La utilidad de la religión, Madrid: Alianza.
 (2008), Autobiografía, Madrid: Alianza.

Musil, R. (1978), Gesammelte Werke, Hamburgo: Rowohlt.
Perrenoud, P. (1978), “Les limites de l’individualisme méthodologique”, 

en Revue Francaise de Sociologie, vol. xix, núm. 3, París: Centre 



359Andamios

Implicaciones políticas de la teoría de la racionalidad de Raymond Boudon

National de la Recherche Scientifique, julio-septiembre, pp. 
442-454.

Rochefoucauld, F. de la (1922) [1665], Pensée, maximes et réflexions 
morales de la Rochefoucauld, París: Librairie de Firmin Didot 
Frres.

Tocqueville, A. de (1893), Souvenirs. París: Calmann Levy.
Wittgenstein, L. (1985), Comentarios sobre la Rama dorada, México: 

Instituto de Investigaciones Filosóficas (iif)-unam.

Fecha de recepción: 30 de junio de 2013
Fecha de aceptación: 06 de noviembre de 2014

Volumen 11, número 25, mayo-agosto, 2014, p. 341-359




