IMPLICACIONES POLITICAS DE LA TEORIA DE LA RACIONALIDAD
DE RAYMOND BouDON

Juan Cristébal Cruz Revueltas’

Resumen. Contra la tendencia a ignorar el papel de las creencias
y de la racionalidad en la explicacion de los fenomenos sociales,
Raymond Boudon propone una teoria general y unificada de la
racionalidad, la teorfa de la racionalidad ordinaria. Esta adop-
ta una vision mas amplia que el individualismo metodologico
tradicional, como la teoria de la eleccion racional, al incluir la
racionalidad cognitiva y axiologica. Entre otras implicaciones, esta
concepcion lleva a criticar las posiciones holistas y a defender la
existencia de un evolucionismo moral y politico moderado.

PaLaBrAs cLAVE. Racionalidad, individualismo metodologico, evo-
lucionismo moderado, Raymond Boudon, teoria de la eleccion
racional.

UN CONSENSO EQUIVOCO: EL HOLISMO VERSUS LAS RAZONES DE LA ACCION

:Es viable hoy en dia una teoria de la racionalidad? ; Influyen las razones
o0 al menos las creencias en los fendmenos sociales? ;Las razones pueden
ser causas? El sentido comun diria que si, paraddjicamente las teorias so-
ciales suelen responder que no. Mientras las personas ordinarias confian
en las razones que los llevan a mirar la calle antes de atravesarla (y no
ser atropellados) o, en un caso mas sofisticado, prefieren votar por un
partido politico afin a sus ideas a otro que no lo es; desde las trincheras
de la sociobiologia a aquellas de las ciencias sociales y de la filosofia,
se suele arguir que los individuos no actaan en virtud de los motivos

" Profesor-investigador del departamento de filosofia de la Universidad Auténoma del
Estado de Morelos. Miembro del Sistema Nacional de Investigadores. Direccion
electronica: jecruzr@me.com

Volumen 11, numero 25, mayo-agosto, 2014, p. 341-359 Andamios 341



Juan CristoBaL CRUZ REVUELTAS

que creen hacerlo. Los cientificos sociales y los filésofos consideran
demasiado frecuentemente a las creencias como simples epifendmenos
y alos individuos como “esclavos”, inconscientes de serlo, de toda suerte
de determinismos (genes, clase social, estructuras y una larga lista mas).
Para quien esta familiarizado con la historia de las ideas, le sera claro
que en las ciencias sociales de nuestros dias es frecuente encontrarnos
con nuevas versiones de una vieja idea que cuando menos remonta a
los hombres dormidos de Heraclito, a los prisioneros de la caverna de
Platon o a las maximas del moralista francés La Rochefoucauld, cuando
en 1665 afirma que: “Aquellas grandes y brillantes acciones que deslumbran
son juzgadas por los politicos como efectos necesarios de grandes proyectos;
siéndolo por lo comun efectos del humor y de las pasiones. Asi lo fue
la guerra de Augusto y de Antonio, que se le relaciona con la ambicion
que tenfan de hacerse amos del mundo, no era quizas sino el efecto de
los celos” (Rochefoucauld, 1922: 7).

Esta critica de nuestras motivaciones conscientes tendra una enor-
me posterioridad en el mundo moderno. En efecto, se encuentra luego
en David Hume cuando sostiene en el Tratado de la naturaleza humana,
publicado en 1740, que la razon es y debe ser esclava de las pasiones
(Hume, 1965: 415).También en 1874, en su texto sobre la utilidad de la
religion, John Stuart Mill se suma a esta posicion cuando anota, conven-
cido del peso (decisivo) de la opinion de la mayoria sobre las creencias
del individuo, que: “[...] es facil que la gente se complazca en pensar que
esta actuando por motivos de conciencia, cuando en realidad lo hace obe-
deciendo a motivos inferiores que luego su conciencia aprueba” (2009).

En nuestros dias, un ejemplo significativo seria el del antropodlo-
go de la violencia, René Girard, quien sostiene —a la manera de La
Rochefoucauld— que somos victimas de procesos epidémicos de difu-
sion de creencias: Brutus y sus acolitos “creen” que su deber es asesinar
a César para salvar la Republica; “creen que creen”, ya que en realidad
buscan eliminarlo porque sufren un sentimiento de rivalidad y “quie-
ren” —debido a un contagio por imitacion que los lleva a compartir
una misma obsesion— sustituirlo para ser, ellos mismos, César (Cruz
Revueltas, 2005). “El objeto, nos dice Girard, desaparece en el fuego
de la rivalidad” (Girard, 2004: 62). Bajo esta lectura, Brutus terminara
por olvidar, a manera de quien deja de lado un pretexto superficial, el

342 Andamios



IMPLICACIONES POLITICAS DE LA TEORIA DE LA RACIONALIDAD DE RAYMOND BOUDON

motivo de su accion, a saber: el de preservar el régimen republicano.
Muchos fil6sofos responderan de la misma forma, al menos aducien-
do que estamos sometidos irremediablemente a la historicidad, a la
estructura social, a la ultima episteme, al actual “desocultamiento de
Ser”, a “formas de vida” o a diversas formas de contagio intelectual. No
extrana la popularidad en los ultimos cien anos de conceptos como el
de “camara oscura” (Marx), “falsa conciencia” (Mehring) o “racionali-
zacion” (Freud). Cada uno de ellos evoca la misma critica radical de
la conciencia individual y permiten constatar que efectivamente en la
ultima centuria ha sido una constante la conviccion que las ciencias
sociales deben ignorar las creencia o las razones que llevan a los indivi-
duos a actuar. Esto, cuando no se declara llanamente que toda ciencia y
todo saber son burda mistificacién (a manera de curiosa sobrevivencia
o franca victoria de Epiménides, el filosofo cretense, célebre por argu-
mentar que todos los cretenses mienten).

:Como explicar un tan amplio consenso —como se verd, a mi
parecer equivoco— en corrientes tan diversas? Diferentes respuestas
pueden ser evocadas. Una explicacion puede hallarse en las estrategias
discursivas que adoptan los “cientificos sociales” para impresionar a
su auditorio. Un recurso seguro es el de “revelar” de golpe al publico
sus “verdaderas y mas profundas motivaciones”, mismas que hasta ese
momento los asistentes “no habian siquiera sospechado”. Una explica-
cion mas de fondo y muy influyente se puede hallar en el éxito y la
reputacion de las ciencias “duras” que llevaron en el campo de las ciencias
sociales a corrientes como el positivismo a favorecer exclusivamente “los
hechos” en la explicacion de los fendmenos sociales. Bajo esta influencia
se creyo6 necesario descartar las creencias y las razones (puesto que son
inobservables) del analisis cientifico o explicacion. Es decir, se optod
por negar que el sentido que el actor da a su accién pueda ser una
causa (lo que dara pie a la larga oposicion metodologica entre explicar
y comprender). Se prefirieron entonces las concepciones holistas que par-
ten del principio que los fenémenos sociales se pueden describir a
partir de una causalidad que liga y somete a los individuos a situaciones
globales, como lo pueden ser las fuerzas sociales o culturales, psico-
logicas o biologicas, o cualquiera que, a fin de cuentas, se imponga
inexorablemente sobre los individuos. Un ejemplo, entre muchos

Andamios 343



Juan CristoBaL CRUZ REVUELTAS

otros, relativamente reciente de este tipo de perspectiva holista seria el
de Samuel Huntington cuando defiende que el (des)orden geopolitico
actual se explica por la confrontacion entre civilizaciones (Huntington,
1997) (los atentados del 11 de septiembre del 2001 parecian darle cierta
plausibilidad a la posicion de Huntington, pero las recientes crisis en
Siria o en Irak hacen palpable que frecuentemente los peores conflictos
son “intracivilizaciones” y que ellos surgen en virtud de una pluralidad
de causas).

RAYMOND BOUDON O LA IMPORTANCIA DE LAS CREENCIAS EN LA EXPLICACION DE LOS
FENOMENOS SOCIALES

Ante este contexto, vuelvo a la pregunta inicial, ses posible aun pensar una
teoria de la racionalidad? ;Las razones pueden ser causas de los fenomenos
sociales?’ Mas aun, ¢las normas y los valores pueden también incluirse
dentro de una teoria de la racionalidad? Por principio podemos constatar
que las ideas si tienen efectos sobre el mundo real. Si no nos dejamos
intimidar por el enorme peso de las corrientes arriba mencionadas,
podemos constatar que ya el propio Nietzsche reconocia que incluso una
idea falsa como la idea de infierno, es imprescindible para entender la
historia de Occidente (mayor homenaje, sea dicho de paso, no podia
rendir el filosofo de Sils Maria a ese defensor de las ideas y en particular
del uso moral y politico de la idea de infierno que es Platéon). Sabemos
también que no es la pasion lo que detona las tragedias de Hamlet y de
Otelo, es la certeza: la prueba del panuelo demuestra que la verdadera
desgracia de Otelo no fueron los celos, fue el adoptar el empirismo de
Bacon y volverse asi insensible a las razones de Desdémona. Lo mismo
sucede con Hamlet cuando finalmente se convence que la muerte del
rey, su padre, fue un crimen. El genio de Shakespeare construye estas
obras en torno a la fuerza (destructiva) de una sola idea o creencia (por lo

'No ignoro que la pregunta sobre si las razones pueden ser causas ha sido ampliamente
discutida y debatida en filosofia al menos desde Schopenhauer y Wittgenstein hasta,
entre muchos otros, por Donald Davidson (1980). A mi parecer este debate no mina en
ninguna forma la posicion defendida por Boudon.

344 Andamios



IMPLICACIONES POLITICAS DE LA TEORIA DE LA RACIONALIDAD DE RAYMOND BOUDON

demas, una mera historia de celos dificilmente se elevaria a una tragedia
universal). Mas aun, desde Thomas Hobbes y Adam Smith a Alexis de
Tocqueville, Max Weber a John Rawls, mucho de los logros tedricos mas
significativos del pensamiento politico y social del mundo moderno
muestran la fertilidad de los enfoques que parten del postulado que
en la comprension de los fenomenos sociales se deben tomar en cuenta
seriamente las creencias e ideas de los individuos. Esta es también la
posicion que defiende el autor que me interesa aqui, Raymond Boudon.

En efecto, Boudon parte del diagnostico que hoy en dia “[...] las
ciencias humanas tienen tendencia a sub-estimar la eficiencia causal
de las razones, a explicar los comportamientos a partir de causas
que no son razones y a concebir las razones que el sujeto se da de su
comportamiento como desprovistos de influencia sobre é1” (Boudon,
1995: 162). Dicho en otras palabras, Boudon parte de la denuncia
del “sociologismo”, es decir, de aquellas teorias que ignoran o relegan
las creencias de los individuos en la explicacion de los fendmenos
sociales. Para el pensador francés el sociologismo se presenta bajo tres
paradigmas: en su primera version, la “hiperfuncionalista”, se considera
toda conducta como la expresion de un rol social en relacion al cual
el actor no tiene margen de interpretacion ni de desvio posible; en la
segunda, el sociologismo en su vertiente “hiperculturalista”, se reduce
la accion a un efecto de elementos anteriores a la accion y a ser un simple
resultado de la socializacion (habitus, normas o valores interiorizados);
y, en el tercer paradigma, en su figura “realista totalitaria”, se supone que
toda eleccion no es libre mas que en apariencia, ya que en realidad esta
determinada por la “estructura social” (Boudon, 1977) ;Qué significa
entonces tomar en serio en la explicacion de los fenémenos sociales,
las creencias de los individuos? La obra de Boudon busca ofrecernos
una respuesta a partir de dos postulados: en primer lugar, que “los in-
dividuos tienen razones de creer en aquello que creen” (1995: 455); y,
en segundo lugar, que “la nocion de racionalidad juegan en las ciencias
sociales un papel tan importante como el que ha jugado la nocion de
razon desde la noche de los tiempo en filosofia” (2012: 7).

Fallecido el 10 de abril de 2013, Raymon Boudon nace en Paris el
27 de enero de 1934. Sigue sus estudios en el centro escolar de la elite
intelectual francesa, la Escuela Normal Superior de Paris (trece premios

Andamios 345



Juan CristoBaL CRUZ REVUELTAS

nobel han egresado de ahi), donde trabaja bajo la asesoria de Raymond
Aron y se codea con profesores como Michel Foucault. En 1956 se
instala en Friburgo, Alemania, para seguir los cursos de Karl Jaspers
y de Martin Heidegger. Ahi traba estrecha amistad —segun se infiere
por datos concordantes— con el filésofo mexicano Ricardo Guerra.
Juntos suelen escapar a Berlin para asistir a las representaciones de
teatro de la Berlin Ensemble dirigida por Bertolt Brecht en la que actua,
justo en ese momento, la actriz mexicana Rosaura Revueltas. Mas tarde,
trabaja bajo la direccion de Paul Lazarsfeld y entra en contacto con
Robert Merton en el departamento de sociologia de la Universidad de
Columbia (Boudon, 2003). Profesor en la Sorbona, fundador del Grupo
de estudio de los métodos del andlisis sociologico (GEMas), miembro del muy
prestigioso Instituto de Francia, su obra ha sido ampliamente traducida
y constituye una referencia obligada del pensamiento social de los
ultimos cincuenta anos.

Como se puede constatar por su biografia y por su obra, Boudon es
un sociélogo con formacion de fil6sofo y, a fin de cuentas, un filésofo de
las ciencias sociales. En efecto, al igual que la gran tradicion sociologica
(Tocqueville, Weber, Durkheim, Simmel), de la que no cesé de nutrirse,
su obra linda entre la sociologia y la filosofia, ademas de contar con una
notable y s6lida cultura enciclopédica. Todo ello hace de sus numerosos
trabajos un material particularmente fértil para cualquier estudioso
de las ciencias sociales. Esquematicamente se puede afirmar que la
trayectoria de Boudon, cercana a la del profesor de la Universidad de
MacGill de origen argentino, Mario Bunge, se sittia en uno de los polos
del debate en la teoria social francesa cuyo polo contrario lo encarna
Pierre Bourdieu (y su nocion de habitus) y las otras formas de holismo
en ciencias sociales como el marxismo, el estructuralismo, el funcio-
nalismo, la deconstruccion o las obras de autores como Michel Foucault,
Louis Dumont o René Girard.

EL INDIVIDUALISMO METODOLOGICO
El individualismo metodologico (im) adoptado por Boudon encuentra

una de sus principales fuentes de inspiracion en Max Weber. En par-

346 Andamios



IMPLICACIONES POLITICAS DE LA TEORIA DE LA RACIONALIDAD DE RAYMOND BOUDON

ticular cuando en una carta a Rolf Liefmann confiesa que “si me volvi
socidlogo es esencialmente para poner fin a esa industria de conceptos
colectivos cuyo espectro rueda en torno nuestro” (Boudon, 2012: 38).
Valga notar que por los mismo anos y en un estado de animo analogo
al de Weber, el escritor austriaco Robert Musil se quejaba también del
uso indiscriminado de esos conceptos (intuicion, raza, clase...) que pa-
recen explicarlo todo, pero que en realidad, antes de ser “conceptos-
solucion”, son “conceptos problema”: “Nosotros los alemanes’: ficcion
de una comunidad entre obreros y profesores, mercantes e idealistas,
escritores y cineastas, que no existe” (Musil, 1978: 1070. Traduccion
mia). Tocqueville expresa una idea muy cercana cuando confiesa su
desprecio por las teorias y los sistemas absolutos que suprimen a los
hombres de la historia del género humano. (Tocqueville, 1893: 88-89).
La idea de base del m es simple: no importa la escala de que se trate,
cualquier fenomeno social es el resultado de actos, actitudes o creencias
de individuos. Valga subrayarlo: desde esta perspectiva el sentido que
los actores dan a su accion constituye la causa de su accion. A partir
de esta conviccion weberiana segtin la cual la sociologia debe practicar un
método estrictamente individualista, Joseph Schumpeter no tardara en ofi-
cializar la expresion “individualismo metodologico” (M), misma que
sera popular entre los seguidores de Friedrich von Hayek y Karl Popper.

Para Boudon esta perspectiva metodoldgica es la clave de la fecunda
obra de Weber (Boudon, 2013: 68). En realidad, el i y la teoria de la
racionalidad han sido marcos conceptuales sumamente fecundos desde
el siglo xvit hasta nuestros dias (como lo hacen patente las obras del
premio Nobel de Economia 1992, Gary Becker). Entre las concepciones
que la adoptan podemos enumerar la teoria de la decision, ilustrada por
la conocida apuesta de Pascal (para situaciones con un solo jugador);’

2 Se dird que no se tiene testimonio alguno de conversion religiosa motivada por la
apuesta de Pascal, pero si contamos con el de la renuncia a una creencia religiosa por
motivos logicos (no es aceptable una divinidad omnipotente que crea un mundo de
maldad) como es el caso de James Mill (Mill, 2008: 70-71). Por su parte, John Stuart
Mill parece invertir la apuesta pascaliana cuando anota: “el reconocimiento de que el
maximo objeto de nuestra adoracion es un ser que pudo hacer un infierno y, al mismo
tiempo, pudo crear generaciones y generaciones de seres con la certeza que estaba

»

creandolos con ese destino [...]”.

Andamios 347



Juan CristoBaL CRUZ REVUELTAS

el uso por parte de J. Rawls, en su teoria de la justicia, de la teoria
de la decision en situacion de interaccion (en la que participan varios
jugadores); Rousseau con su teoria politica cuando demuestra que
toda cooperacion esta amenazada desde el momento que suponemos
que los individuos no estan constrenidos por las promesas que han
hecho, es decir, para que la cooperacion sea viable se requiere cambiar
la libertad natural por una libertad civil (por medio del contrato social).
O también, la teoria econdomica (Turgot, Adam Smith) que desde
Mandeville muestra que el interés particular puede servir, de forma no
intencional, al interés general.

Para Boudon el v parte de tres postulados. El primero (p1) sostiene que
un momento esencial de todo analisis consiste en comprender el porqué
de los comportamientos individuales del fenémeno social que se busca
entender. El segundo (p2) sostiene que comprender el comportamiento
de un individuo es reconstruir el sentido que tiene para él. Y, finalmente,
el postulado de la racionalidad consistente (p3) en identificar la causa del
comportamiento del individuo con las razones (Boudon admite que estas
razones surgen a partir de los recursos cognitivos y sociales disponibles,
lo que de ninguna forma confina a establecer un modelo de simple
reproduccion cultural): “comprender una accion es encontrar las razones
que han llevado al actor a efectuarla [...]. Este método ‘comprensivo’
se funda en la hipotesis que las acciones son universalmente inteligibles”
(Boudon, 2009: 56-57. Traduccion mia). Ahora bien, se suele olvidar que
la posicion de Boudon se distingue de otras formas de m que agregan a
los postulados ya mencionados, otros postulados mas restrictivos. Asi,
por ejemplo, para el consecuencialismo o el instrumentalismo el sentido
de la accion reside siempre para el individuo en sus consecuencias (p4).
Otras posiciones, como la teoria de la eleccion racional, defiende que el
individuo da prioridad a lo que le concierne personalmente (p5) y que
actta siempre bajo el calculo costos beneficios (p6).

*> Un ejemplo concreto del m que Boudon se complacia en citar era el de la caida final
de la urss, comprensible desde la teorfa de juegos ya que no puede ser entendido sin
el “bluff” de la “guerra de las galaxias” por medio del cual de Ronald Reagan obligé al
contrincante, la Union Soviética, a abandonar “el dilema del prisionero” (la amenaza
nuclear mutua) en que se hallan confinados.

348 Andamios



IMPLICACIONES POLITICAS DE LA TEORIA DE LA RACIONALIDAD DE RAYMOND BOUDON

Es de notar que el éxito de los modelos instrumentalistas (es decir,
aquellos que en su explicacion incluyen los primero 4 postulados) viene
del hecho que proponen una teoria simple de la accion que hace inutil
cualquier pregunta suplementaria, son explicaciones autosuficientes,
sin “cajanegra”. No es necesario ir mas alla en la explicacion: si el ladron
roba el banco es simplemente porque ahi est4 el dinero. En tanto que la
teorfa de la eleccion racional (que incluye los 6 postulados) ademas se
pretende capaz de unificar las ciencias sociales.

A pesar de sus pretensiones y de sus indudables logros, en realidad
las teorias instrumentalistas y la teoria de la eleccion racional (TeEr) no
logran explicar muchos de los fenémenos sociales mas interesantes. Un
ejemplo es el caso del acto del voto ;Por qué a pesar de su costo y de
su poco efecto, la gente vota? ;Por el miedo a una mala reputacion?
;Porque es mal visto no votar? Para algunos (como puede ser el caso de
Jon Elster) la respuesta es sencilla: ir a depositar nuestro voto individual
no puede ser sino ser un acto irracional. Si reflexionamos seriamente,
nos dicen, constataremos que ir a votar supone el riesgo de salir a la calle
y ser atropellados o asaltados; todo por un acto que, a fin de cuentas,
tendra un impacto muy marginal o francamente nulo, al no ser sino una
gota en el mar, un solo voto en una votacion de millones de electores.

Dicho de otro modo, las teorias que reducen la racionalidad a
su aspecto instrumental o al simple calculo no pueden explicar los
fenomenos sociales que ponen en juego creencias no triviales (como el
acto de votar) o creencias prescriptivas o morales. Por ejemplo, ;por qué
cuando asistimos al teatro nos importa el destino de Antigona siendo
que no tenemos ningun interés directo en la fortuna o desgracia de un
personaje de ficcion literaria? Lo que dichas teorias no logran decir es
que la suerte de Antigona nos importa por buenas razones: porque en
ella esta en juego nuestra nocion de justicia y de valor de la persona
en general.

Peor aun, este tipo de teorias que se limitan a una racionalidad
instrumental (como la TER) terminan por favorecer el relativismo
dominante en nuestros dias, pues llevan a relegar el mundo de la cultura
al ambito de la “guerra de los dioses”, del “todo se vale” o francamente
a un terreno irracional cuando entienden la cultura como un simple
ruido carente de significacion y dominado por fuerzas oscuras. Asi, por

Andamios 349



Juan CristoBaL CRUZ REVUELTAS

ejemplo, Wittgenstein sentencia, refiriéndose implicitamente al mundo
de los valores y de la cultura, en la frase que concluye su Tractatus logico-
philosophicus (7): “De lo que no se puede hablar, debemos callar” (Wovon
man nicht sprechen kann, dariiber muss man schweigen). En realidad, a
pesar de lo que afirma la doxa contemporanea y a pesar del relativismo
cultural que favorecen las visiones instrumentales de la racionalidad, los
valores del mundo de la cultura son sorprendentemente comunicables,
estables y universales. Por otra parte, nada obliga a sacar de la “pluralidad
de valores” conclusiones inmediatamente relativistas. Por ejemplo, del
hecho que a algunos pueblos que entierran a sus muertos les pueda
parecer abominable que otros pueblos los incineren, sélo oculta que en
ambos casos se expresa un respeto (universal) de los difuntos. En cuanto
a la estabilidad de los gustos estéticos, Ernst Gombrich se complacia en
mostrar la sorprendente permanencia y difusion hasta nuestros dias, al
menos en Europa y Asia, de motivos decorativos nacidos hace miles de
anos probablemente en el antiguo Egipto (Cruz Revueltas, 2009).

Como se puede constatar, una concepcion instrumentalista y, a fin
de cuentas, demasiado estrecha de la racionalidad, lleva a una visién
esquizofrénica del ser humano: a manera de capitalistas egoistas durante
el dia y fanaticos religiosos durante la noche, seriamos, por una parte,
maquinas calculadoras que sélo buscan maximizar su beneficio; y, por
otra parte, pero al mismo tiempo y a fin de cuentas, seres sometidos a
finalidades irracionales.

LA TEORIA DE LA RACIONALIDAD ORDINARIA (TRO)

Se puede constatar que las ciencias sociales parecen dividirse entre
aquellas que conceden la existencia de un ambito de la racionalidad
y otras que simplemente lo niegan. Y cuando se llega a admitir que
los individuos pueden actuar racionalmente, sélo es para asentar la
existencia de una frontera abismal que divide el mundo social entre
un ambito del homo oeconomicus racional que calcula los costos y
beneficios de cada acto que realiza y otro del homo sociologicus irracional
incapaz de dar cuenta de los valores y finalidades que persigue. Con
su teoria de la racionalidad ordinaria Boudon, que parte de la idea que

350 Andamios



IMPLICACIONES POLITICAS DE LA TEORIA DE LA RACIONALIDAD DE RAYMOND BOUDON

generalmente actuamos con base en buenas razones (no sélo en las
conductas instrumentales), pretende poner fin a este estado de cosas.
Quizas, podriamos decir por nuestra parte, se trata de poner fin a la idea
popular en filosofia que ve en el hombre moderno un ser “sometido” a
la “mitologia” de la racionalidad (o a la “metafisica de la subjetividad”,
como diria Heidegger).

Pero, jen qué consiste la TRO que nos propone Boudon? La respuesta
sencilla consiste en afirmar que los individuos acttian en funcion de
razones que consideran mas o menos fuertes desde su contexto cognitivo
particular. Pero para hablar con precision supongamos, nos dice la
teorfa de Boudon, que x es un objetivo, un valor, una representacion,
una preferencia, una creencia o una opinion. Se dira que x se explica
por la racionalidad ordinaria si x es a los ojos del individuo que lo
adopta, la consecuencia de un sistema de creencias S cuyo elementos
le son aceptables y si no existe para él un sistema S’ preferible que
lo llevaria a adoptar x’. En ese caso, se dira que S es la causa de la
adhesion del individuo a x. Visto asi, incluso nuestras ideas falsas no se
explican por causas irracionales sino antes bien por el mismo ejercicio
de la racionalidad: “yo creo, al igual que mi vecino, en una tal idea
falsa debido a que, dada la informacion, dadas nuestras competencias,
etcétera, ella deriva del mejor posible sistema de razones que podemos
imaginar” (Boudon, 1995: 28. Traduccion mia).

Ahora bien, las proposiciones de un sistema de creencias S pueden ser
de diferentes categorias. Por una parte pueden tratarse de proposiciones
que se refieren a hechos, por lo que este tipo de proposiciones son sus-
ceptibles de refutacion. Pero también se movilizan principios que, por
su naturaleza, no son refutables. Sin embargo, los principios no estan
totalmente inmunizados a la revision ya que existe un “metaprincipio”
que consiste en el hecho que un principio p es preferible al principio
P’ si las teorias inspiradas por p son mas satisfactorias que las teorias
inspiradas en p’. Dado este modelo que nos propone Boudon, es claro
que la TRO supone que no hay ruptura radical —como quieren suponerlo
John Stuart Mill, Vilfredo Pareto y Karl Popper (Boudon, 2013: 28)—
entre las creencias ordinarias y las creencias cientificas. La racionalidad
que es responsable de las creencias cientificas lo es también de la
racionalidad de las creencias positivas y normativas. No hay rupturas

Andamios 351



Juan CristoBaL CRUZ REVUELTAS

epistemologicas radicales (como lo defiende Gaston Bacherlard), se trata
de un mismo tipo de racionalidad en el que entran en juego el mismo
tipo de inferencias. Boudon llama la atencion respecto al hecho que
Albert Einstein sostenia esta concepcion cuando en 1936 afirmaba
que “la ciencia no es otra cosa mas que un refinamiento de nuestro
pensamiento de todos los dias” (Boudon, 2012: 73).

Ahora bien, el modelo arriba mencionado de la TrRo es un tipo ideal.
De aqui que sea admisible que mientras las teorias cientificas se pretenden
independientes de su contexto y buscan ser consideradas como validas
para todos los seres humanos, desde el punto de vista del observador
externo se suelen observar creencias y conductas ordinarias que se antojan
irracionales. La TRo admite —a mi parecer de manera consecuente— la
existencia de desfases cognitivos pero sugiere evitar, lo mas que se pueda,
tomarlos como simplemente irracionales. Para Boudon el observador
siempre debe comenzar (“caritativamente”, quizas a manera de una ética
de la comprension) por suponer una motivacion racional y debe tratar de
reconstruirla. Determinar una accion como irracional solo puede ser una
ultima opcion metodologica. Actitud que por lo demas permite evitar
algunos de los efectos deplorables de otras teorias.

Por ejemplo, para explicar el caso del ritual de la Iluvia algunos, como
Lévy-Bruhl (Boudon, 2009: 71) defienden que los “primitivos” creen
en la eficacia de su ritual porque sus razonamientos o su logica serian
distintos de los nuestros. Su manera de tejer relaciones de causalidad
y de similitud no seria sensible a “nuestro” uso de la contradiccion
logica. Para otros, como Wittgenstein (Wittgenstein, 1985), los sujetos
en realidad no creen en la efectividad de su ritual, pero lo llevan a cabo
por motivos de orden expresivo. En el primer caso, se echa mano de
una explicacion excesiva y sumamente costosa ya que implica suponer
la existencia de “otro tipo de inferencias”, la existencia de “otra logica”,
que distingue al pensamiento “primitivo” del moderno. No sé6lo habria
entonces una diferencia de cultura, también habria una diferencia del
tipo de hombre o quizas incluso de realidad. Una tesis tan radical —a
saber, el de la discontinuidad de la historia humana— no puede sino
acompanarse de otro tipo de dificultades, como lo es la explicacion
del paso de “la logica primitiva” a “la nuestra”. La salida usual es la de
adoptar la estrategia argumentativa de la religion cuando se enfrenta

352 Andamios



IMPLICACIONES POLITICAS DE LA TEORIA DE LA RACIONALIDAD DE RAYMOND BOUDON

a una profunda interrogacion y relegar este “salto” a la categoria
de misterio. Por lo demas, en el primer caso como en el segundo (el de
Wittgenstein) se ignoran las buenas razones que en realidad tienen
quienes llevan a cabo el ritual. Error que, como apunta Boudon, no co-
menten autores como Weber o Durkheim quienes ven en la magia un
uso de la racionalidad ordinaria pero contextual. Dicho de otra forma,
los “primitivos” no son a-racionales, tienen “buenas razones” para realizar
el ritual. Se cree que x es bueno o v es verdadero porque atin no se conocen
las razones que las refutan. “Su problema” reside en el hecho que no
pueden sino echar mano del conocimiento que tienen disponible, sin
saber que en realidad no tienen la informacion suficiente o padecen el
hecho de que entre ellos atin no ha aparecido otra creencia colectiva
alternativa que se presente como seria competidora; situacion que el
observador externo suele no advertir, por lo que se ve tentado a calificar
como “irracionales” o “a-racionales” a quienes subscriben el ritual.

Existen ademas otras razones que permiten entender la perseverancia
en el tiempo de las creencias fragiles o dudosas. En el caso del ritual de
la lluvia sucede lo mismo que en las comunidades de cientificos, antes
de abandonar la “teoria”, lo que supone un costo elevado, se intenta
salvarla con hipotesis auxiliares del tipo “los dioses no estaban contentos”
o “el ritual no se hizo como se tenia que hacer”. Incluso en las ciencias,
en particular en las ciencias sociales, suelen aparecer teorias fragiles
y dudosas, sobre todo cuando no hay dispositivos institucionales que
favorezcan la contradiccion critica y la pluralidad de enfoques; cuando
las teorias se antojan coherentes pero “esconden” implicitos falsos (es
decir, en los sobreentendidos de la argumentacion se echa mano de
supuestos “evidentes” y “verdaderos” que en realidad son falsos); o
cuando se pasa de una afirmacion aceptable del tipo x a su sentido
hiperbélico del tipo “toda la historia humana no es mas que la historia
de x” y se le convierte, en consecuencia, en ideologia.

Valga subrayar que de ninguna manera Boudon pretende negar la
existencia de la irracionalidad (aunque es sabido que solo se puede
juzgar de irracional a una persona a quien por principio le atribuimos
racionalidad); al igual que su opcion por el individualismo no implica
negar la existencia de fendmenos sociales de naturaleza holista (pero su
teorizacion si bien logra explicar ciertos fenémenos sociales lo hace con

Andamios 353



Juan CristoBaL CRUZ REVUELTAS

el defecto que explica fenomenos extremadamente generales). Boudon
no busca tampoco ofrecernos una vision ontolédgica, en ambos casos (v
y con la TrO) simplemente se pretende optar por la via de investigacion
metodologica y heuristicamente mas fecunda.

La OBJETIVIDAD DE LOS VALORES

Como ya se ha indicado, a diferencia de la doxa dominante en el pen-
samiento filosofico y social, Boudon defiende que no existe una
diferencia profunda entre los juicios respecto a hechos y los juicios
respecto a valores (normativos e incluso estéticos): “[...] la validez
de los juicios que nos dicen como el mundo debe ser no se funda de
otra forma que aquella de los juicios que nos dicen cémo esta hecho”
(Boudon, 1995: 301. Traduccion mia). Salvo cuando son puramente
idiosincraticos (como los gustos gastronémicos), los juicios de valor
son validos (al igual que los juicios de hecho) si no violan el principio
de no contradiccion, si son imparciales, si pueden ser sostenidos
publicamente a través de argumentos aceptables y, frecuentemente, si se
apoyan en hechos (por ejemplo, al preferir, en virtud de la experiencia
historica, la democracia al totalitarismo) (Boudon, 1995: 186). Dicho
en otras palabras, también “el sentimiento moral se apoya sobre un
sistema de razones” (1995: 207). De aqui que Boudon pueda defender
la idea de una objetividad de los valores, sin suponer por ello una idea
sustancialista de dichos valores (como creen poder hacerlo Leo Strauss,
Alasdair MacIntyre o Charles Taylor).

LA EVOLUCION POLITICA Y MORAL COMO PROGRAMA

Si la TRo asume que la racionalidad (una unica forma de racionalidad)
se encuentra presente en todo lo largo de la historia humana y en
todas las latitudes, ello no impide admitir que hay contextos historicos
e institucionales mas favorables a la racionalidad que otros; que hay
sociedades mas “abiertas” (al pensamiento critico) y otras mas “cerradas”.
Sibien la Tro esta por doquiera presente, no debe ser confundida con una

354 Andamios



IMPLICACIONES POLITICAS DE LA TEORIA DE LA RACIONALIDAD DE RAYMOND BOUDON

racionalidad hegeliana inscrita en el movimiento mismo de la “Historia”
que haria de las generaciones anteriores meras victimas sacrificables en
aras de las generaciones posteriores. No hay plan predefinido y, mas
aun, puede haber regresiones. Tampoco Boudon considera viable una
ingenieria global que “bastaria” aplicar a la sociedad en su conjunto,
como lo pretendian ayer los sistemas de economia planificada y como
lo pretenden hoy en dia las llamadas politicas del decrecimiento que
suponen que el Estado puede dictar un lineamiento estricto a todos
los sectores de la sociedad y a todos los actores sociales. En efecto, a la
manera de Popper, Boudon sostiene que las sociedades no cambian por
virtud de un plan general centralizado debido no sélo al problema del
imposible manejo centralizado de la informacién, sino sobre todo
debido a los efectos perversos o no intencionales. Por ejemplo, para
resolver el problema de la educacion, con las mejores intenciones del
mundo se le democratiza, pero al hacerlo se devaltan académica y
socialmente los titulos, se saturan las salidas profesionales, decae el nivel
de estudios, etcétera. Albert Hirschman (1991), un autor generalmente
interesante, crey6 oportuno denunciar el concepto de efectos perversos
como propio de una retorica reaccionaria. Sin embargo, el problema
no es el concepto, es la realidad que no puede ser ignorada. Mas atn,
los efectos perversos o no intencionales, como bien indica esta tltima
denominacion, también pueden actuar en sentido contrario, como lo
muestra el caso de la ultima gran transformacion tecnolégica, Internet,
creada originalmente con fines militares. Recuérdese que ya en el Fausto
de Goethe, Mefistofeles confiesa ser el espiritu que quiere hacer el mal
y termina siempre por hacer el bien.

Sin embargo, consecuente con el papel tan relevante que concede
a la racionalidad, Boudon sostiene la hipotesis de un evolucionismo mo-
derado, precisamente no determinista. Contra el posmodernismo que
pretende la liquidacion definitiva de la filosofia de la historia y por
ende, nos condena al marasmo de una historia sin sentido, Boudon de-
fiende, evitando el determinismo del evolucionismo clasico, la exis-
tencia de formas de racionalizacion progresiva de las sociedades o
quizas de la humanidad en su conjunto. Este tipo de evolucion se da
gracias a la innovacion y a la seleccion de ideas y de instituciones que
se van organizando, en un principio de manera espontanea, en torno

Andamios 355



Juan CristoBaL CRUZ REVUELTAS

a constelaciones de problemas. De esta manera la historia de las ideas
puede ser entendida como la realizacion, en el mediano y largo plazo, de
diferentes programas o formas de racionalidad difusa, bajo el supuesto
que las actividades intelectuales colectivas tienden a convertirse en
procesos de racionalizacion con dinamica estable y propia (Boudon,
2003: 194). El caso mas claro e ilustrativo seria naturalmente el de la
ciencia que a partir del programa mas o menos vago, a saber, el de des-
cribir lo real tal y como es (Boudon, 2009: 90), ha logrado, gracias a un
esfuerzo colectivo de generaciones enteras, proponer teorias cada dia
mas solidas y amplias. Al grado que la ciencia puede brindarnos hoy en
dia (como lo defiende Michel Serres) una gran narracion del universo
en su conjunto, desde el Big Bang hasta su futuro colapso, pasando por
la aparicion del sistema solar, de la vida y de la inteligencia.

Pero estos procesos de racionalizacion también entran en juego
en las creencias y las instituciones politicas y morales. Los grandes
programas normativos que percibe Boudon parecen hallarse orientados,
a grandes rasgos, por el principio de dignidad y por los intereses
vitales (Boudon, 2009: 90). Boudon subraya que se trata de procesos
de los cuales no se puede precisar su origen, no tienen genealogia
Unica, puesto que, aunque son susceptibles de ser desarrollados,
de una u otra forma siempre han estado presentes. Asi, respecto al
(programa) del individualismo, Durkheim afirma que al contrario de
lo que se suele afirmar, no nacié ni durante el Renacimiento, ni en
Occidente: “no comienza en ninguna parte” (Durkheim, 1967). Uno
de los efectos de la afirmacion del individualismo seria la desaparicion
progresiva de los tabues. Evolucion, por lo demds, mal entendida
por el posmodernismo que en lugar de ver una ampliacion de la
tolerancia y de la libertad, lo interpreta simple y llanamente como una
“liquidacion” de los valores.

Es de subrayar que los enunciados centrales de los programas de
racionalizacion como pueden ser “lo real”, “la dignidad” o “la justicia”,
no poseen un valor preciso ni un significado claramente determinable.
Al contrario de lo que podria parecer a primera vista, esto no constituye
un defecto sino una cualidad, puesto que son orientaciones generales
cuyos contenidos se iran determinando progresivamente en el transcurso
de la historia. Otros procesos de racionalizacion que percibe Boudon

356 Andamios



IMPLICACIONES POLITICAS DE LA TEORIA DE LA RACIONALIDAD DE RAYMOND BOUDON

son: la desaparicion progresiva de la creencia en el infierno y en un dios
personal, la tendencia a la eliminaciéon de toda norma no justificable,
la separacion de poderes, la abolicion de la pena de muerte, el sufragio
universal, la democracia o la pasion de la igualdad (que ya para
Tocqueville se antojaba efectivamente irreversible y universal). Visto
asi, las ideas, a pesar de, o precisamente por su vaguedad constitutiva,
tendrian un valor orientador y, ante todo, transformador de la realidad
social e historica.

Se le ha criticado a Boudon su nocién de racionalidad (que tiende
a confundirse con la nocién de motivaciéon), y su individualismo
situado (no tan individualista). Sin embargo, Raymond Boudon es sin
duda, uno de los socidlogos y pensadores mas fecundos e importantes
de la Francia de las ultimas décadas. Una suerte de contrafigura del
pensamiento dominante.

Desafortunadamente, ha permanecido obstinadamente al margen
del gran publico, sobre todo en América latina. Por su timidez, por su
lenguaje claro y sus métodos, la personalidad de Boudon contrastaba
con el lenguaje grandilocuente y al tono apocaliptico que tanto gusta
hoy en dia en filosofia. Lejos de aquellos que pregonan un concepto o
un slogan (“la Era de la Técnica”, “la Modernidad liquida”, “la sociedad
del Riesgo”, etcétera) que pretender explicar por si solo la totalidad de
los fenomenos sociales, la obra de Boudon es de gran valor sobre todo
debido a que las condiciones de posibilidad de la politica democratica
no pueden ser muy distintas de aquellas que el pensador francés
propone. Mientras el determinismo y el relativismo en boga en la
mayoria de las teorias sociales no pueden sino llevar al fatalismo o al
franco cinismo; asumir, como lo hace Boudon, que las creencias y las
razones son relevantes y pueden ser causas de los fenomenos sociales, y
tomar en serio el sentido que los individuos y los actores dan a sus actos,
hace concebible la posibilidad de una transformacion social, sélo asi es
plausible entender la accion politica. No extrana que Boudon cierre su
libro sobre la racionalidad citando a Weber: “No son los intereses reales
0 supuestos sino son las ideas las que gobiernan la accion humana”
(Boudon, 2012: 114).

Andamios 357



Juan CristoBaL CRUZ REVUELTAS

FUENTES CONSULTADAS

Cruz RevUELTAS, J. C. (2009). Imagen: ¢signo, icono o idolo? De la imagen a

la representacion politica, México: Siglo xx.

(2005), “Causas y razones de las teorias dudosas”, en Juan

Cristobal Cruz Revueltas (ed.), Teorias de la conspiracion,

México: Publicaciones Cruz O., pp. 41-62.

Boupon, R. (2013), Le Rouet de Montaigne: une théorie du croire, Paris,

Hermann, 2013.
(2009), La rationalité, Paris: Presses Universitaires de France
(pUF).

(1995). Le juste et le vrai, Etudes sur Uobjectivité des valeurs et de la

connaissance, Paris: Fayard.

(1977), Effets pervers et ordre social, Paris: PUF.

, con Leroux, R. (2003), Y a-t-il encore une sociologie?, Paris: Odile

Jacob.

DavipsoN, D. (1980), Essays on Actions and Events, Oxford: Oxford
University Press.

DurkHEM, E. (1967) [1893], De la division du travail social, Paris: pUF.

GIrARD, R. (2004), Les origines de la culture, Paris, Desclée de Brower.

HirscamaN, A. (1991), Retoricas de la intransigencia, México: Fondo de
cultura Economica (FCE).

Hume, D. (1965) [1888], Treatise on Human Nature, Oxford: Oxford
University Press.

HunTINGTON, S. (1997), El Choque de civilizaciones y la reconfiguracion del
orden mundial, Buenos Aires: Paidos.

KiemN, E. (2013), “Le sens de la mesure”. Podcast transmitido el 16 de
mayo. Audio disponible en linea en http:/www.franceculture.
fr/emission-le-monde-selon-etienne-klein-le-sens-de-la-
mesure-2013-05-16#_ftnl, 16 de mayo de 2013.

Miit, J. S. (2009) [1874], La utilidad de la religion, Madrid: Alianza.

(2008), Autobiografia, Madrid: Alianza.

Musit, R. (1978), Gesammelte Werke, Hamburgo: Rowohlt.

PErrRENOUD, P, (1978), “Les limites de l'individualisme méthodologique”,
en Revue Francaise de Sociologie, vol. xix, num. 3, Paris: Centre

358 Andamios



IMPLICACIONES POLITICAS DE LA TEORIA DE LA RACIONALIDAD DE RAYMOND BOUDON

National de la Recherche Scientifique, julio-septiembre, pp.
442-454.

Rocheroucauip, E de la (1922) [1665], Pensée, maximes et réflexions
morales de la Rochefoucauld, Paris: Librairie de Firmin Didot
Frres.

TocqueviLig, A. de (1893), Souvenirs. Paris: Calmann Levy.

WITTGENSTEIN, L. (1985), Comentarios sobre la Rama dorada, México:
Instituto de Investigaciones Filosoficas (1F)-unam.

Fecha de recepcion: 30 de junio de 2013
Fecha de aceptacion: 06 de noviembre de 2014

Volumen 11, namero 25, mayo-agosto, 2014, p. 341-359 Andamios 359





