
217Andamios

¿Libertad negativa vs libertad positiva?

Enrique Serrano Gómez*

Resumen. Se ha convertido en un lugar común contraponer liber-
tad negativa y libertad positiva, como si se tratara de dos tipos 
diferentes. Además, también se ha generalizado la tesis de que lo 
propio del liberalismo es defender el primer tipo de libertad. En 
este trabajo me propongo realizar un análisis del famoso texto 
de Isaiah Berlin consagrado al tema para hacer patente que su 
propuesta es más compleja. Para empezar nunca niega el valor 
de la libertad positiva; por el contrario, para él dicha libertad es 
la base del pluralismo que defiende. Lo que cuestiona es una 
cierta concepción de la libertad positiva, que tiene sus orígenes 
en Rousseau, la cual no acepta que el aspecto negativo es una 
condición necesaria de la libertad en general. La característica 
del liberalismo es, precisamente, asumir la libertad negativa 
como una condición necesaria para mantener la libertad posi-
tiva. Por último se propone un esquema triádico, al estilo de 
Gerald McCallum, para establecer una mediación entre estas dos 
dimensiones de la libertad.

Palabras clave. Libertad negativa, libertad positiva, pluralismo, 
ámbitos público y privado, libre albedrío.

Se ha convertido en un lugar común contraponer libertad negativa y 
libertad positiva, como si se tratara de dos tipos de libertad diferentes. 
Sin embargo, cuando se analiza con cuidado el famoso texto de Isaiah 
Berlin, se percibe que el criterio del que emerge dicha distinción no es 
claro. Por otra parte, también se advierte que la intención de su autor 
no es simplemente establecer una simple contraposición entre estas dos 

* Profesor investigador de tiempo completo de la Universidad Autónoma Metropolitana, 
Unidad Iztapalapa. Miembro del Sistema Nacional de Investigadores, nivel II. Dirección 
electrónica: esg@xanum.uam.mx

Volumen 11, número 25, mayo-agosto, 2014, p. 217-241



218 Andamios

Enrique Serrano Gómez

supuestas modalidades de libertad, sino que en su argumentación se 
encierra una tesis más compleja que es preciso reconstruir con cuidado. 
Quizá la falta de claridad de “Dos conceptos de libertad” (1988) pueda 
explicarse por el hecho de que se trata de un escrito que busca responder 
con cierta urgencia a una coyuntura particular; lo cual es también un 
factor que da razón de su éxito. Recordemos que se trata de un artículo 
nacido de una conferencia magistral dictada en la Universidad de 
Oxford durante 1958, es decir, en un momento álgido de la Guerra 
Fría. A partir de una primera lectura, es evidente que su objetivo central 
es criticar aquellos regímenes políticos que se caracterizan, según él, 
por negar la libertad negativa en nombre de una cierta comprensión de 
la libertad positiva.

Sin embargo, aunque “Dos conceptos de libertad” es un escrito de 
combate, no es un simple panfleto. Para apreciar su riqueza es necesario 
situarlo en el contexto de su obra, especialmente, es preciso tomar en 
cuenta las respuestas que da Berlin a sus críticos, pues en ellas introduce 
importantes matices a su posición, los cuales son indispensables para 
determinar con precisión su tesis. Esto último me parece, a su vez, que 
es un requisito para no perderse en las confusiones que han prevalecido 
en la polémica contemporánea sobre el problema de la libertad.

Isaiah Berlin y la relación compleja entre libertad negativa

y libertad positiva

La idea de libertad que inspira la obra de Berlin, así 
como en general su sistema de ideas es, a la vez, mu-
cho más original y subversiva de la tradición heredada 
en filosofía, de lo que se percibe comúnmente.

John Gray

De acuerdo con Berlin la libertad negativa consiste en que nadie inter
fiera en mis acciones y agrega lo siguiente: “En este sentido, la libertad 
política es, simplemente, el ámbito en que un ser humano puede actuar 
sin ser obstaculizado por otros” (1988: 191. Cursivas mías). Sobre el 



219Andamios

¿Libertad negativa vs libertad positiva?

segundo concepto afirma: “El sentido positivo de la palabra libertad se 
deriva del deseo por parte del individuo de ser su propio dueño. Quiero que 
mi vida y mis decisiones dependan de mí mismo, y no de fuerzas exteriores, 
sean éstas del tipo que sean” (1988: 201. Cursivas mías). Según 
esta breve caracterización se trata, en efecto, de dos cosas distintas. 
La libertad negativa responde a la pregunta: ¿puedes hacer lo que 
quieres? En cambio la libertad positiva nos remite a la interrogante: 
¿puedes elegir el objeto de tu querer? Es posible que un individuo 
no encuentre interferencias para realizar lo que quiere y, a pesar de 
ello, carecer de la capacidad de elegir el objeto de su querer. También 
existe la posibilidad de que un individuo carezca de libertad negativa 
y, a pesar de ello, conserve su libre arbitrio; pensemos en la situación 
extrema que se describe en la novela The Star Rover (2007) [1915] de 
Jack London.1

El hecho de que estas dos modalidades de libertad se encuentran en 
niveles distintos implica que no necesariamente se da una oposición 
entre ellas; por el contrario, el ideal moderno de la libertad individual 
exige su complemento y Berlin es consciente de esto. También se ha 
convertido en un lugar común afirmar que Berlin, y con él toda la 
tradición liberal, se pronuncian en contra de las concepciones positivas 
de libertad y a favor de una visión negativa. Pero esto es un error, basta 
leer el artículo “La inevitabilidad histórica” (1988b), el cual precede en 
la clásica antología al que estoy analizando, para ver que Berlin se opone 
radicalmente a las posiciones deterministas y defiende un concepto de 
libertad positiva. Parece que se ha olvidado que la tradición liberal 
nace, en términos teóricos, de la crítica al intento de Hobbes de reducir 
la libertad a su faceta negativa. Además, el propio Berlin dice que, a 

1 La novela de London, publicada en Estados Unidos en 1915 como The Star Rover, y en 
Inglaterra como The Jacket, narra en primera persona los suplicios a los que es sometido 
Darrell Standing, un ex profesor universitario encarcelado en San Quintín y condena
do a cadena perpetua por asesinato, y a quien en la célebre prisión estadounidense lo 
torturaban usando una chaqueta de lona (the jacket) cuyos tirantes se podían apretar 
en torno al cuerpo del torturado al grado de comprimirlo completamente causándole 
asfixia e incluso angina de pecho. Standing narra cómo descubrió y desarrolló la forma 
de soportar el tormento entrando en una especie de trance, en el que se veía caminando 
entre las estrellas y revivía fragmentos de vidas pasadas. [Nota del editor].



220 Andamios

Enrique Serrano Gómez

pesar de no haberse adentrado en una disputa filosófica sobre el libre 
albedrío, él se ha inclinado por asumir su existencia:

Permítaseme empezar con la cuestión más cacareada de 
todas que afecta a la naturaleza humana: la cuestión del 
determinismo, sea causal o teleológico. Mi tesis no es, como 
han sostenido algunos de mis más vehementes críticos, 
que sea cierto (y menos aún que yo pueda demostrarlo) que 
el determinismo es falso, sino sólo que los argumentos en 
favor suyo no son concluyentes, y que si alguna vez se 
convierte en una creencia aceptada por muchos y entra 
a formar parte de la estructura del pensamiento y la con
ducta de la gente, dejarían de ser operantes o, si no, tendría 
que ser cambiado drásticamente el significado y el uso de 
ciertos conceptos y palabras que son fundamentales en el 
pensamiento humano (1988: 11).

Kant ya advertía que no es posible encontrar un argumento que pruebe 
la existencia del libre arbitrio, porque en el uso teórico de la razón 
lo que se busca son las causas; dicho de otro modo, en la teoría, el 
determinista siempre vencerá. A pesar de ello, agrega que la creencia en 
el libre albedrío, la cual fundamenta a la moral, la política y el derecho, 
encuentra su sustento empírico en la relación práctica con el mundo; tesis 
que será retomada por Goethe en su magna obra Fausto. Si bien Berlin se 
sitúa muy lejos de los senderos argumentativos de la filosofía kantiana, 
en este punto sigue uno que se aproxima a ellos. El núcleo de toda la 
reflexión filosófica de Berlin consiste en asumir que el pluralismo es un 
hecho fundamental e insuperable del mundo humano y que este hecho, 
si bien no ofrece una prueba teórica del libre arbitrio es, por decirlo de 
algún modo, un síntoma crucial de su presencia. Negar la importancia de 
la libertad positiva, sería reducir el pluralismo a un espejismo que debe 
ser superado.

Siendo caritativos con esas burdas críticas, podríamos decir que 
quizá la confusión de la que emergen se debe a que Berlin sostiene 
que tanto la libertad negativa, como la positiva tienen algo en común que 
consisten en frenar a alguien o a algo. En el caso de la libertad negativa 



221Andamios

¿Libertad negativa vs libertad positiva?

lo que se frena es la intervención de los otros y en el caso de la libertad 
positiva lo que se ve frenado son los impulsos que emergen de nuestra 
constitución física y psíquica. Afirma Berlin: “Es indudable que toda 
interpretación de la palabra libertad, por rara que sea, tiene que incluir un 
mínimo de lo que yo he llamado libertad negativa” (1988a: 232. Énfasis 
mío). Pero esto no implica negar la distinción, ni cuestionar el valor 
de la libertad positiva. Lo que presupone es la presencia de algo que 
comparten los dos conceptos, lo cual justifica que en ambos casos se 
utilice el término “libertad”, a saber: la ausencia de coacción. Coacción de 
los otros seres humanos o coacción de fuerzas que impiden al individuo 
actuar de acuerdo a lo establecido por la deliberación.

Como he dicho, el texto de Berlin es confuso, pero ello se debe 
a que él introduce otro criterio de distinción. En la respuesta a sus 
críticos afirma que el sentido positivo de la libertad responde a la 
pregunta ¿quién es el que manda?, mientras que el sentido negativo 
remite a la interrogante ¿en qué ámbito mando yo? Pero esto es una 
cuestión de lo que se puede llamar topología social y, especialmente, de 
la diferenciación entre el espacio privado y el público. Con ello nos 
aproximamos al también célebre contraste que estableció Benjamin 
Constant entre libertad de los antiguos y libertad de los modernos.2 A partir 
de esta observación podemos volver al texto de la conferencia de 1958 y 
encontrar que este criterio es el que predomina en el apartado dedicado 
a la libertad negativa, el cual concluye de la siguiente manera:

La respuesta a la pregunta “quién me gobierna” es lógi
camente diferente de la que responde a la pregunta “en qué 
medida interviene en mí el Gobierno”. En esta diferencia es 
en lo que consiste en último término el gran contraste que 

2 Constant (1989). Sobre esto Angelo Panebianco observa: “Una prueba de la confusión 
generada por el ensayo de Berlin es la siguiente: Examinando la literatura se descubre 
que los lectores de Berlin se dividen en dos categorías: los que consideran su concepción 
una puesta al día de las tesis de Constant y los que no comparten esta opinión […]. 
El hecho de que sean posibles interpretaciones tan diversas de la relación entre la 
concepción de Berlin y Constant, demuestra cuánta confusión y ambigüedad arrastran, 
desde siempre, las discusiones sobre la libertad negativa y sobre la libertad positiva” 
(2009: 51-52).



222 Andamios

Enrique Serrano Gómez

hay entre los dos conceptos de libertad negativa y libertad 
positiva. El sentido positivo de la libertad […] El deseo de 
ser gobernado por mí mismo o, en todo caso, de participar 
en el proceso por el que ha de ser controlada mi vida, 
puede ser tan profundo como el deseo de un ámbito libre 
de acción y, quizá, históricamente, más antiguo. Pero no es 
el deseo, de la misma cosa. En efecto, es tan diferente que 
ha llevado en último término al gran conflicto ideológico 
que domina nuestro mundo. Pues esta concepción 
“positiva” de la libertad —no el estar libre de algo, sino 
el ser libre para algo, para llevar una determinada forma 
prescrita de vida—, es la que los defensores de la idea de 
libertad “negativa” consideran como algo que, a veces, no es 
mejor que el disfraz engañoso en pro de una brutal tiranía 
(1988a: 200).

En esta larga cita resulta claro que la libertad negativa se identifica con 
la existencia de un ámbito (privado) donde cada uno pueda actuar 
sin la interferencia de los otros, especialmente del gobierno (libertad 
de los modernos). En cambio, la libertad positiva se vincula con la 
capacidad de participar en el proceso de toma de decisiones colectivas 
(libertad de los antiguos). El uso simultáneo y poco cuidadoso de estos 
dos criterios de distinción es lo que genera confusiones. Por ejemplo, 
como se ha visto, de acuerdo con el primer criterio la libertad negativa 
es calificada como política (ausencia de interferencia por parte de los 
otros), ya que la libertad positiva, entendida como libre arbitrio, es un 
asunto privado. En cambio, desde la perspectiva del segundo criterio, 
hay que admitir que la libertad política por excelencia es la libertad 
positiva. Por tanto, lo primero que tenemos que hacer es distinguir, 
con precisión estos dos criterios, lo cual me lleva a proponer el 
siguiente cuadro:



223Andamios

¿Libertad negativa vs libertad positiva?

Cuadro 1: Dos criterios de libertad positiva/negativa

Primer criterio Segundo criterio

Libertad negativa 1
No-interferencia

Libertad negativa 2
Ámbito privado 

Libertad positiva 2
Ámbito público

Libertad positiva 1
Libre arbitrio

----

Ahora bien, en el texto mencionado también se hace patente que para 
Berlin no se trata de dos criterios distintos, sino de uno solo o, por lo 
menos, de dos criterios que no se pueden separar. Aquello que unifica 
estos dos criterios es otra distinción, implícita en el desarrollo de su 
argumentación, a saber: libertad de x y libertad para y. La ventaja de esta 
última es que hace patente la relación entre las dos dimensiones de la 
libertad. Se exige la libertad de no ser obstaculizado (libertad negativa), 
para (libertad positiva) realizar lo que se ha elegido. En las aclaraciones 
a su texto Berlin dice: “El ámbito que tiene mi libertad social o política no 
sólo consiste en la ausencia de obstáculos que impidan mis decisiones reales, 
sino también en la ausencia de obstáculos que impidan mis decisiones posibles, 
para obrar de una manera determinada, si eso es lo que decido” (1988: 
41. Cursivas mías). Para Berlin la ausencia de interferencias, tanto en 
el ámbito privado, como en el público se identifica con la libertad en  
la medida que se trata de una condición necesaria para ejercitar la 
capacidad de elección (libre arbitrio).

Berlin admite que en “Dos conceptos de libertad” cometió el error 
de caracterizar la libertad como la ausencia de obstáculos para el logro de 
los deseos del ser humano, pues esto llevaría a pensar que se puede 
incrementar la libertad, a la manera budista, suprimiendo los deseos. El 
valor de la ausencia de obstáculos reside en que hace posible el ejercicio 
del libre arbitrio. La unificación de los dos criterios se puede presentar de 
la siguiente manera:



224 Andamios

Enrique Serrano Gómez

Cuadro 2: los dos criterios de libertad unificados

Criterios 1 y 2

Libertad negativa 1-2
No-interferencia en el ámbito privado.

----
Libre arbitrio

Libertad positiva 1-2
No interferencia en el ámbito público.

----
Libre arbitrio

Berlin también reconoce que en su debatido artículo se equivocó al no 
subrayar que la creencia en la libertad negativa es compatible con la 
producción de grandes y duraderos males sociales. El ejemplo que él pone 
es la ideología del laissez-faire, utilizada para justificar la presencia de una 
forma de dominación, sustentada en la distribución injusta de los medios 
que hacen posible el ejercicio efectivo de la libertad; esto es, “La libertad de 
los lobos frecuentemente ha significado la muerte de las ovejas”:

Yo suponía que casi todos los escritores modernos serios 
que se preocupaban de este tema ya habían dicho bastante 
sobre el destino que tuvo la libertad personal durante 
el reinado del individualismo económico desenfrenado: 
sobre las condiciones en que vivía la mayoría de la gente 
(principalmente en las ciudades), maltratada, cuyos hijos 
eran destrozados en las minas o en los molinos, mientras 
que sus padres vivían en la pobreza, en la ignorancia y con 
enfermedades; situación en la que el disfrute de los derechos 
legales por parte de los pobres y débiles, a gastar el dinero que 
quisiesen o a escoger la educación que deseasen, se convirtió 
en un abominable escarnio. Todo esto es claramente verdad. 
Las libertades legales son compatibles con los extremos de 



225Andamios

¿Libertad negativa vs libertad positiva?

explotación, brutalidad e injusticia. Sobran, por tanto los 
argumentos en defensa de la intervención del Estado o 
de otras instituciones para asegurar las condiciones que 
requieren tanto la libertad positiva de los individuos, cuanto 
un grado mínimo de su libertad negativa (1988: 47-48).

Para justificar esta omisión Berlin aduce que, de acuerdo con su diag
nóstico de la situación que le ha tocado vivir, el ultraindividualismo 
liberal es cosa del pasado, mientras que los riesgos del futuro pro
vienen de la retórica de aquellos que dicen defender una peculiar 
interpretación de la libertad positiva. Sin duda, en la actualidad se 
puede decir que ese diagnóstico era equivocado, pues la ideología del 
ultraindividualismo, calificada con frecuencia como neoliberalismo, 
sigue siendo un instrumento para tratar de legitimar una situación de 
injusticia. A pesar de ello, lo importante para mi interpretación, es que 
dicho diagnóstico muestra que para Berlin los peligros que enfrenta la 
libertad provienen de la separación de estos dos conceptos de libertad. 
En efecto, la no interferencia directa es compatible con una forma brutal 
de opresión, cuando se hace a un lado que la libertad exige la capacidad 
y los medios para poder elegir.

Sin embargo, existe una fuerte objeción a la interpretación que se ha 
propuesto, pues, aunque en diversos momentos Berlin parece asumir, 
de manera implícita, la necesidad de mantener la vinculación entre los 
dos conceptos de libertad, de manera explícita rechaza esta tesis. En 
“Negative and Positive Freedom” (1967) Gerald McCallum sostiene que 
la libertad debe entenderse a partir de una relación triádica: el actor x es 
libre, respecto al actor y, para hacer o ser z. De acuerdo a esta definición 
toda libertad negativa es al mismo tiempo positiva. Berlin rechaza 
esta sugerencia porque afirma que un individuo o un pueblo pueden 
luchar por librarse de sus cadenas sin dirigirse conscientemente a una 
situación determinada. Pero este ejemplo, aunque marca la diferencia 
entre libertad negativa y libertad positiva, al mismo tiempo, hace 
patente la necesidad de mantener su relación. Recordando lo afirmado 
por Hannah Arendt, un individuo o un pueblo pueden liberarse de una 
opresión para caer, simplemente, en otra. La realización de la libertad 
requiere no solo liberarse de un yugo, sino también crear un espacio 



226 Andamios

Enrique Serrano Gómez

social para ella.3 Incluso, como demuestra Ian Carter (1999) el objetivo 
de la libertad (z) no tiene que definirse de un modo específico, pero 
implícitamente está ahí. Decimos que las personas aspiran a liberase 
para hacer cosas que su opresor les impide hoy, aunque esas cosas 
todavía no estén determinadas. Como dice el propio Berlin cuando 
hablamos de libertad, pensamos en posibilidades de acción.

Se podría únicamente desechar la distinción tajante entre ambos 
conceptos, para decir, simplemente, que se trata de dos aspectos de la 
libertad, como plantean McCallum y muchos otros intérpretes. Pero 
creo que es importante llegar a comprender las razones que motivan 
a Berlin en su insistencia de poner el énfasis en la diferenciación entre 
la dimensión negativa y positiva de la libertad, pues en ello se encierra 
el núcleo de su crítica a las sociedades modernas. Para ello tenemos 
que abandonar la discusión en torno a definiciones en abstracto, para 
adentrarnos en el contexto polémico. Debemos conservar dos tesis de 
este apartado: 1) Toda noción de libertad implica un aspecto negativo, 
la ausencia de coacción. 2) Berlin no cuestiona la libertad positiva en sí 
misma, sino cierta concepción de ella, la cual, como se verá, se encuentra 
en la filosofía de Jean-Jacques Rousseau.

Berlin, Rousseau y el Gran Inquisidor de Dostoievski

Nosotros los convenceremos de que sólo serán libres 
cuando deleguen en nosotros su libertad y se nos 
sometan.

Fiodor Dostoievski, “El Gran Inquisidor”

Según Berlin, la originalidad de Rousseau reside en la manera en que 
pretende reconciliar el deseo de la libertad y la necesidad de establecer una 
autoridad que garantice las condiciones necesarias para la coexistencia 
social. Aunque el autor ginebrino comienza por afirmar que la libertad 

3 Cabe señalar que la necesidad de mantener unidos lo que se conoce como libertad 
negativa y libertad positiva es la tesis central de la filosofía práctica hegeliana.



227Andamios

¿Libertad negativa vs libertad positiva?

consiste en que a los seres humanos no se les impida realizar las cosas 
que desean, de inmediato agrega que si un individuo desea aquello que 
no es bueno para él, quedará preso de la insatisfacción. De acuerdo 
con esta tesis, para que un individuo sea libre, no sólo tienen que estar 
ausentes las interferencias de otros; también deber conocer aquello que 
le ofrece una verdadera satisfacción. Si un ser humano sabe lo que le 
dejará satisfecho, ello denota que está dotado de razón y es ella la que 
ofrece siempre una respuesta a la pregunta ¿qué debo buscar para que yo 
quede plenamente satisfecho? Berlin afirma que esta peculiar idea de la 
libertad presupone que existe una escisión en la naturaleza humana que 
puede y debe ser superada por la razón.

Lo que yo defiendo es que, históricamente, la idea de 
“libertad positiva” —que responde a la pregunta quién es 
el que manda— fue distinta de la idea de libertad negativa, 
que responde a la pregunta “en qué ámbito mando yo”, y que 
esta diferencia se acentuó en la medida en que la idea del 
yo se escindió metafísicamente en un yo que era, por una 
parte, el yo “superior” e “ideal”, destinado a regir al yo 
—o naturaleza— que era, por otra parte, el yo “inferior”, 
“empírico” y “psicológico”; en la medida en que el yo se 
escindió en el “mí mismo en grado sumo”, dueño y señor 
de mi yo inferior cotidiano; el gran “yo soy” del que habla 
Coleridge, que está por encima de sus encarnaciones 
menos trascendentes situadas en el espacio y en el tiempo 
(1988: 45-46).

Desde esta perspectiva encontramos que Rousseau considera que el 
individuo alcanza la auténtica libertad cuando su Yo inferior, en donde 
residen los deseos, se somete al Yo superior, representado por la razón. 
Sometimiento que hace posible superar todos los conflictos, en la 
medida que la razón le indica al individuo lo que es bueno en cada 
caso. Esta es la creencia a la que se opone radicalmente Berlin pues 
presupone una concepción monista del Bien. Para él, en cambio, la 
libertad reside en la capacidad de elegir en sí misma, con independencia 
de su contenido, porque no existe una definición unívoca y universal del 



228 Andamios

Enrique Serrano Gómez

bien para todos los individuos. Además, se puede elegir libremente el 
mal; precisamente ello otorga a éste último su carácter moral (el mal 
moral, diferenciado del mal físico).

En contraste con la aspiración utópica rousseauniana, inherente a su 
idea monista del Bien, Berlin destaca que la libertad no sólo nace del con-
flicto, sino que también persiste gracias a él. Los seres humanos son libres 
porque tienen que elegir entre diferentes concepciones del bien, es decir, 
sus decisiones siempre tienen un carácter trágico. Pensemos en la elec-
ción que enfrentó Aquiles: tener una vida larga, aunque monótona, o una 
vida corta, pero intensa y llena de aventuras. En esta situación, la razón 
puede indicarle al héroe aqueo los medios para lograr sus fines, así como 
las consecuencias que encierra cada una de las opciones; incluso puede 
señalarle que para alcanzar su satisfacción debe ser consecuente con su 
elección, es decir, asumir los costos de cada una. Pero la razón no puede 
decirle cuál debe ser su elección. La definición del proyecto de vida bue-
na es un tema que trasciende la razón; la determinación del núcleo del 
ideal de felicidad no proviene de la facultad descriptiva de la razón, sino 
de la imaginación. Ser consecuente con el hecho del pluralismo, el cual 
incluye asumir que hay diferentes concepciones del bien, exige admitir 
que lo racional o irracional, en cuanto al contenido de la decisión, depen-
de del punto de vista en que estemos situados.

La relevancia de esta disputa de antropología filosófica para el 
pensamiento político se percibe cuando se considera el siguiente 
argumento: si la libertad consiste en elegir sólo lo que dicta la razón y 
ésta siempre determina lo que es bueno en cada caso, entonces lo que 
elige un individuo libremente (racionalmente) tiene que coincidir con 
lo que elige cualquier otro ser humano que actúa de manera racional. 
Este argumento es lo que conduce a la noción de Voluntad General, esto 
es, aquella misteriosa entidad que si bien no se identifica con la simple 
suma de individuos, es común a todos ellos y, como tal, representa la 
posibilidad de acceder a la unidad armónica de la sociedad:

Cuanto más reina lo concreto en las asambleas, es decir, cuanto 
más se acercan a la unanimidad, más dominante es tam-
bién la voluntad general; pero los largos debates, las disen-
siones, el tumulto anuncian el ascendente de los intereses 



229Andamios

¿Libertad negativa vs libertad positiva?

particulares y el declive del Estado […]. La voluntad cons-
tante de todos los miembros del Estado es la voluntad gene-
ral; por ella es por lo que los ciudadanos son libres […]. Por 
tanto, cuando la opinión contraria a la mía prevalece, esto 
no prueba otra cosa sino que yo me había equivocado, y  
que lo que yo estimaba que era la voluntad general no lo 
era. Si mi opinión particular hubiera vencido, yo habría 
hecho otra cosa distinta de lo que hubiera querido, y en-
tonces es cuando no habría sido libre (Rousseau, 1985: 
108-109).

En esta peculiar caracterización de la Voluntad General, sustenta Berlin 
su afirmación de que si bien la teoría de Rousseau empieza por ser una 
defensa de la libertad, termina por ser la justificación de una cierta de 
idea de autoridad, la cual adquiere el derecho de intervenir en todos los 
aspectos de la vida social. La línea argumentativa puede reconstruirse 
de la siguiente manera: sólo la autoridad que actúa de manera racional 
puede ser legítima y los ciudadanos que obedecen sus mandatos alcanza 
la auténtica libertad. Por tanto, los ciudadanos pueden ser obligados a 
ser libres (¡!), es decir, a obedecer los mandatos racionales. Berlin afirma 
que mientras en la mayoría de las formas de dominación tradicionales se 
apelaba a razones sobrenaturales para justificar la coacción, Rousseau, 
mediante su mitología del verdadero Yo, ofrece un recurso para justificar 
la coacción en nombre de la razón y, con ella, de una supuesta libertad 
auténtica. Por eso, él concluye que el autor ginebrino fue uno de los 
más siniestros y más formidables enemigos de la libertad en toda la 
historia del pensamiento moderno.

Creo que esta interpretación debe ser matizada, porque toda 
afirmación tajante en torno a la posición de la filosofía de Rousseau, hace 
a un lado la complejidad y también la ambigüedad que caracterizan las 
reflexiones de este autor. Por ejemplo, sería necesario reconocer que su 
contribución básica es haber destacado que la constitución de un orden 
civil democrático exige siempre un compromiso entre libertad y justicia. 
A pesar de ello, tampoco me parece que sea una interpretación errónea.

Siguiendo de cerca la tradición republicana, Rousseau sostiene que 
la única manera de constituir un compromiso entre libertad y justicia 



230 Andamios

Enrique Serrano Gómez

consiste en constituir un gobierno de las leyes, siempre y cuando estas 
sean un producto colectivo (sólo corresponde a los que se asocian estipular 
las normas de la sociedad). Sin embargo, en el momento que él pasa 
a un nivel pragmático, con el objetivo de determinar los medios que 
conducen a la realización de ese ideal político se plantea la siguiente 
pregunta: ¿cómo una multitud ciega que con frecuencia no sabe lo que quiere, 
porque rara vez sabe lo que le conviene acometería por sí misma una tarea 
tan grande y tan difícil como es un sistema de legislación? Curiosamente, en 
su respuesta Rousseau abandona el republicanismo para aproximarse 
nada menos que al Platón de La República, pues apela a un legislador 
que posea una inteligencia superior, la cual le permita contemplar todas 
las pasiones humanas, ¡sin experimentar ninguna!

Por sí mismo el pueblo siempre quiere el bien, pero por sí 
mismo no siempre lo ve. La voluntad general es siempre 
recta, pero el juicio que la guía no siempre es esclarecido. 
Hay que hacerle ver los objetos tal cual son […]. Todos 
tienen igualmente necesidad de guías: hay que enseñar al 
otro a conocer lo que quiere. De las luces públicas resulta 
entonces la unión del entendimiento y de la voluntad en 
el cuerpo social; de ahí el exacto concurso de las partes, 
y finalmente la fuerza mayor del todo. He aquí de donde 
nace la necesidad de un legislador (1985:  44-45).

De esta manera Rousseau queda atrapado en la ilusión platónica 
de que es posible localizar una solución técnica al problema de la 
constitución de un orden civil justo. Esa creencia justifica posponer 
o suspender la vigencia del derecho a la libertad individual, para 
facilitar la implementación de esa supuesta solución. El esquema de la 
argumentación de Rousseau puede exponerse de la siguiente manera: 
para alcanzar el compromiso entre libertad y justicia es menester que 
los seres humanos renuncien a su libertad natural, esto es, la libertad 
inmediata de hacer lo que se quiere sin ninguna restricción (lo que 
Locke llama licencia), para alcanzar su libertad civil, la cual consiste en 
que, al subordinarse todos a la ley, nadie queda sometido al arbitrio de 
otro. Pero en el tránsito entre la libertad natural y la libertad civil se abre 



231Andamios

¿Libertad negativa vs libertad positiva?

un espacio temporal para dar lugar a la intervención de ese hipotético 
legislador sabio, capaz de establecer leyes justas. De ahí se concluye que 
sólo puede otorgarse el derecho a la libertad, una vez que los individuos 
hayan sido formados, educados, mediante la disciplina que impone el 
orden civil; porque sólo de esa manera puede lograrse que la libertad de 
cada uno sea compatible con la de los otros.

Esta propuesta de Rousseau dio pie a que los revolucionarios que 
se inspiraron en sus ideas consideraran que resulta legítimo limitar el 
ejercicio de la libertad individual hasta la consolidación de un orden 
civil que garantice la justicia distributiva. El argumento adquiere ahora 
este contenido: para el gran número de individuos que carecen de los 
bienes básicos (algunos hablan de las condiciones materiales), el sistema 
de derechos que garantiza la libertad no tiene valor (¿qué es la libertad 
para aquellos que no puedan usarla?). En cambio, para el grupo que 
tiene suficientes recursos, más de los que necesita, esos derechos les 
permiten disfrutar su libertad a expensas de los otros. A partir de estas 
dos premisas se concluye que si bien la libertad es un atributo básico 
del ser humano, su ejercicio sólo resulta aceptable una vez que se ha 
establecido un orden civil justo. La fuerza de este argumento emana de 
la idea que expresó un escritor radical ruso del siglo xix: Hay situaciones 
en las que las botas son superiores a las obras de Shakespeare; la libertad 
individual no es la primera necesidad de todo el mundo (citado por Berlin).

Sin duda un mínimo de recursos son necesarios para actuar de 
manera libre. En este sentido tiene razón Rousseau al plantear que el 
valor de la libertad se encuentra ligado a una exigencia de justicia. La 
libertad de cada individuo se justifica en la medida en que se reconoce 
a todos los otros como seres libres; es decir, la libertad deja de ser un 
privilegio, para convertirse en un derecho. En la medida que el ejer-
cicio de la libertad requiere de ciertos bienes básicos, ella se relaciona 
con la justicia distributiva. El error de Rousseau, por lo menos, en 
la interpretación que hacen de su teoría los jacobinos y el socialismo 
revolucionario, consiste en sostener que la realización de la justicia 
distributiva debe anteponerse a la garantía de la libertad. Según esto, 
la libertad, sin justicia distributiva es un engaño; derechos civiles y 
políticos serían mero formalismo burgués, que justifica la dominación 
impersonal del capitalismo.



232 Andamios

Enrique Serrano Gómez

Para comprender en qué consiste este error podemos remitirnos a 
las fuentes de la tradición republicana, me refiero a la teoría política de 
Aristóteles, quien ya había advertido que la justicia universal (legalidad 
+ equidad) remite a la justicia distributiva. Sin embargo, él agrega que 
el problema de la justicia distributiva, antes de ser un asunto técnico, 
es una cuestión práctica, política en sentido estricto, porque no existe 
una fórmula que nos permita acceder a ella. Podemos proponer ciertos 
principios generales de justicia distributiva como puede ser cada quien 
de acuerdo con su contribución o, más cercano al comunismo moderno, 
cada quien de acuerdo a sus necesidades, pero en cuanto pasamos a un 
nivel concreto encontramos que no existe un criterio universal para 
establecer una comparación entre las contribuciones o las necesidades. 
Dicho de otra manera, para Aristóteles no existe una solución técnica 
al complejo problema de la justicia distributiva que pueda ser 
implementada por un grupo de reformadores o revolucionarios bien 
intencionados; asumiendo, de manera muy ingenua —por no decir otra 
cosa— que en la política lo que cuenta son las buenas intenciones.

A diferencia de jacobinos y comunistas, para Aristóteles se debe 
empezar por garantizar la libertad de los ciudadanos, con el objetivo 
de que todos los grupos participen en la definición de los criterios 
distributivos (el ideal del gobierno mixto). Criterios que tienen un 
carácter provisional, porque serán continuamente transformados, 
conforme cambien las circunstancias sociales. De esta manera, tenemos 
que la garantía de la libertad es una condición necesaria, aunque 
no suficiente, para avanzar por el sendero que conduce a la justicia 
distributiva. En este punto coinciden el antiguo republicano Aristóteles 
y el moderno liberal Berlin:

En su celo por crear condiciones económicas y sociales, 
que son las únicas en las que la libertad tiene un auténtico 
valor, los seres humanos tienden a olvidar la libertad 
misma y, si se recuerda, se le puede hacer a un lado para 
dar lugar a estos valores que se han puesto a preocuparse 
los reformadores y los revolucionarios […]. Los que están 
obsesionados con la verdad de que la libertad negativa 
no vale para mucho sin las condiciones suficientes para 



233Andamios

¿Libertad negativa vs libertad positiva?

ejercitarla, o sin la satisfacción de otras aspiraciones 
humanas, se prestan a minimizar su importancia, a negarle 
el título mismo de libertad, a transferirla a algo que ellos 
consideran más preciado y, por último, a olvidar que sin 
ella se esfuma la vida humana, tanto individual como 
social (1988: 57 y 61).

Resulta significativo que en la defensa de su posición Berlin recurra a 
la narración del Gran Inquisidor que se encuentra en la novela Los 
hermanos Karamazov de Dostoievski, porque en ella se plantea, de 
manera extraordinaria, que la estrategia paternalista de dominación 
consiste precisamente en prometer la realización de las condiciones 
necesarias para la libertad, con el objetivo de justificar la negación de 
la libertad misma. El razonamiento que subyace al paternalismo podría 
reconstruirse de la siguiente manera: 1) Existe un Bien común que puede 
determinarse racionalmente (sólo puede haber una sola manera correcta 
de vivir). 2) Dicho Bien no sólo establece las condiciones generales que 
hacen posible la coexistencia social, sino que también representa el 
objeto que ofrece la satisfacción real de las aspiraciones individuales. 3) 
El individuo sólo alcanza la auténtica libertad cuando sus acciones se 
subordinan a los preceptos derivados del hipotético Bien común (sólo 
la verdad libera, y la única manera de que yo pueda aprender la verdad es 
haciendo hoy lo que tú, que la conoces, me mandes hacer).

En numerosas ocasiones hemos visto que en sus discursos las 
tiranías no rechazan el valor de la libertad; sin embargo, sostienen que 
el pueblo no está preparado para ejercerla. El problema de esto consiste 
en que para aprender a ejercer la libertad se tiene que estar liberado. Sin 
duda ello implica muchos riesgos, pero no hay manera de suprimirlos. 
Por el contrario, como nos advierte Berlin, el intento paternalista de 
evitarlos encierra un riesgo mayor. Desgraciadamente, el paternalismo 
no ha sido exclusivo de las tiranías, sino también una característica de 
gran parte de la tradición socialista, bajo el supuesto de que la ausencia 
de ciertas condiciones materiales impide el ejercicio de la libertad. Con 
ello parecen olvidar una enseñanza básica de la historia del movimiento 
obrero, a saber: el avance constante por el sendero que conduce a la 
justicia distributiva sólo se ha dado en donde se garantiza lo que ellos 



234 Andamios

Enrique Serrano Gómez

califican, de manera despectiva, como condiciones formales o burguesas 
de la libertad. En cambio, ahí donde ha predominado el paternalismo, 
como sucede en América latina, lo que se ha desarrollado son fenómenos 
como el corporativismo estatista, el populismo y el clientelismo, es decir, 
fenómenos que no sólo niegan la libertad, sino también la permanencia 
de las conquistas en pos de la justicia distributiva. Berlin cita a Kant: el 
paternalismo es el mayor despotismo imaginable.

Las dimensiones de la libertad: pluralismo sin dicotomías

De acuerdo con los conservadores,
la libertad es un lujo, no una necesidad

para los seres humanos.
Los pobres, la gente ignorante

no pueden disfrutarla.
Dadles primero otras cosas.

Usad el poder para su bienestar
y sacrificad la libertad a la seguridad,

a la moralidad, a la prosperidad.

Lord Acton

Después de realizar esta breve exploración por el contexto polémico 
en el que debemos situar el artículo de Berlin, tenemos los elementos 
para caracterizar con más precisión la idea de libertad que subyace 
a su argumentación. Como he mencionado, es un hecho que “Dos 
conceptos de libertad” es un trabajo confuso, por lo que siempre dará 
pie a diversas interpretaciones. Ubicarlo en el conjunto de la obra de 
su autor permite superar algunas de esas confusiones y, también, las 
simplificaciones que han predominado en la polémica contemporánea 
en torno a la libertad. Sin embargo, no por ello se suprime la ambigüedad 
que encierra su argumentación. Afortunadamente, mi objetivo no es 
acceder a comprender lo que verdaderamente dijo o quiso decir Berlin, 
sino situar la discusión sobre la libertad más allá de la férrea dicotomía 
que él propuso.



235Andamios

¿Libertad negativa vs libertad positiva?

En primer lugar hay que decir que la confusión sobre la creencia de 
que Berlin se inclina a favor de la libertad negativa se debe a que su tesis 
consiste en afirmar que en los dos conceptos de libertad se encierra un 
aspecto negativo que consiste en frenar a alguien o a algo, es decir, la 
ausencia de dominación. En el caso de la libertad negativa, la dominación 
de los otros; en el de la libertad positiva el dominio de los impulsos y 
las tradiciones que impiden la reflexión y la decisión del individuo. Pero 
eso no quiere decir, que niegue el valor de la libertad positiva, entendida 
como la capacidad de ejercer el libre arbitrio.

Incluso se puede decir que, de acuerdo al primer criterio de 
diferenciación, el valor de la libertad negativa (la ausencia de inter
ferencias) reside en que hace posible el ejercicio de la libertad positiva 
(la capacidad de elegir). El punto central de la teoría de Berlin no 
sólo es reconocer al pluralismo como un hecho del mundo humano, 
sino caracterizarlo como un valor fundamental. Contra el monismo 
platónico (la idea de que todos los bienes genuinos son compatibles), 
el pluralismo de valores de Berlin consiste en afirmar que, en numerosas 
ocasiones, los bienes no sólo son inconmensurables, sino también 
inconciliables. Esa defensa del pluralismo, no se puede separar del 
reconocimiento de la libertad positiva. De acuerdo con la antropología 
que subyace a su posición teórica, aquello que hace humana a la vida 
de los individuos se encuentra en la facultad de elegir su propia noción de 
vida buena.

Para Berlin lo que define la libertad no es elegir el bien o la verdad, 
sino el acto mismo de elegir. No sé hasta qué punto él era consciente 
de que su crítica se dirigía no sólo a Rousseau y a sus seguidores, sino 
a una tradición más añeja que, a partir de San Agustín, se convirtió 
en la doctrina oficial o hegemónica del catolicismo. San Agustín parte 
de la distinción entre el libre albedrío y la libertad. El primero es 
la capacidad de elegir entre el bien y el mal; en cambio la segunda 
es la elección del bien, auxiliada por la gracia. En la medida que el 
libre arbitrio es falible (puede elegir el mal) no es, según el pensador 
católico, un valor supremo, este último solo puede encontrarse en la 
libertad, ya que remite a una situación de bienaventuranza en la que no 
cabe el pecado. Al igual que Rousseau, San Agustín considera que los  
seres humanos únicamente alcanzan la auténtica libertad cuando 



236 Andamios

Enrique Serrano Gómez

eligen el Bien. En contraste, según el representante del liberalismo, la 
libertad positiva consiste en el ejercicio de libre arbitrio.

Si seguimos esta línea argumentativa volvemos a nuestro punto de 
partida: si bien libertad negativa (ausencia de interferencias) y libertad 
positiva (libre arbitrio) son diferentes, tienen que ser complementarias, 
para poder realizar la libertad individual. En la respuesta a sus críticos, 
Berlin admite que ambos conceptos tienen un origen próximo, pero que 
su objetivo es demostrar que la escisión y tensión entre libertad negativa 
y positiva es resultado de un proceso histórico.4 Precisamente en este 
punto, entra en escena el segundo criterio que he mencionado, es decir, 
el que liga la libertad a ámbitos sociales diferenciados. Al igual que 
Constant, Berlin sostiene que en el mundo clásico el ser libre significaba, 
básicamente, poder participar en el gobierno de la ciudad y que lo propio 
de la modernidad consiste en que llega a dominar la idea de que existe 
una dimensión de la vida —la vida privada— en la que no es deseable 
que interfiera la autoridad pública, a menos que se trate de circunstancias 
extraordinarias. La protección al ámbito privado es descrita por él 
como una gran conquista, pues hace posible la expresión del pluriverso 
humano. La libertad se asocia con la capacidad del individuo de definir y 
realizar su propia idea del bien, a su manera.

Pero la ausencia de interferencias en el ámbito privado, no es en 
sí misma una garantía de una sociedad libre. Refugiarse en lo privado 
genera aislamiento (lo que Tocqueville llamó en sentido peyorativo 
individualismo),5 lo cual hace que los individuos queden inermes 

4 De hecho esto ya se encuentra planteado claramente en el artículo: “La libertad que con-
siste en ser dueño de sí mismo y la libertad que consiste en que otros seres humanos no me 
impidan decidir como quiera, pueden parecer a primera vista conceptos que lógicamente no  
distan mucho uno del otro. Sin embargo, la idea positiva y negativa de la libertad se de-
sarrollaron históricamente en direcciones divergentes, no siempre por pasos lógicamente 
aceptables, hasta que al final entraron en conflicto directo la una con la otra” (1988a: 202).
5 “Retirado cada uno aparte, vive como un extraño al destino de todos los demás, y sus hi
jos y sus amigos particulares forman para él toda la especie humana […]. Sobre estos [los 
individuos aislados] se eleva un poder inmenso y tutelar que se encarga sólo de asegurar sus 
goces y vigilar su suerte. Absoluto, minucioso, regular, advertido y benigno, se asemejaría 
al poder paterno, si como él tuviese por objeto preparar a los seres humanos para la edad 
viril; pero, al contrario, no trata sino de fijarlos irrevocablemente en la infancia y quiere que 
los ciudadanos gocen, con tal de que no piensen sino en gozar” (Tocqueville, 1973: 633).



237Andamios

¿Libertad negativa vs libertad positiva?

frente a los poderes sociales, esto es, lo que caracteriza a las formas 
de dominación impersonales, indirectas, de las sociedades capitalistas. 
El propio Berlin destaca que la retirada a la ciudadela interna lo único 
que hace posible es una falsa sensación de seguridad y libertad. En 
este punto es donde debemos introducir los riesgos que entraña la 
instrumentalización de la libertad negativa, entendida como un valor 
en sí mismo; riesgos que Berlin considera en su diagnóstico, de manera 
errónea, como una fuerza descendente (apenas podría decirse que el 
ultraindividualismo liberal es en la actualidad una fuerza ascendente).

La ausencia de interferencias en el ámbito privado sólo se vincula a 
la libertad, cuando el individuo tiene opciones en él y eso depende, a su 
vez, de la relación entre las dos preguntas que destaca Berlin: ¿en qué 
ámbito mando yo?, y ¿quién manda? El ámbito privado sólo es funcional 
a la libertad individual cuando existe un control, tanto del poder político, 
como de los otros poderes sociales, empezando por el económico. A 
diferencia de Berlin, Constant puso énfasis en esa idea, pues si bien afirma 
que la libertad individual en el ámbito privado es la verdadera libertad 
moderna, al mismo tiempo, no pierde de vista que la libertad política 
es su garantía. Por eso concluye, después de advertir los peligros que 
encierra tanto la libertad antigua y la moderna cuando se separan, con lo 
siguiente: “Lejos, pues, señores de renunciar a ninguna de las dos clases de 
libertad de las que he hablado, es necesario, como he demostrado, aprender 
a combinar la una con la otra” (1989: 285. Cursivas mías).

En lo que tiene razón Berlin es que la mera presencia del pueblo 
en el espacio público tampoco es garantía de libertad. A las diferentes 
formas de regímenes tiránicos siempre les ha complacido la reunión de 
los súbditos que los aclaman. De hecho, una de las razones que explica 
el éxito de las tiranías, especialmente en su comienzo, es que generan 
la ilusión de romper con las cadenas que mantienen a los individuos 
aislados. Es en ello donde emerge la retórica de la concepción deformada 
de la libertad positiva, en la que se niega el valor de la libertad negativa. 
Se impulsa a los individuos a salir de su estrecho ámbito privado, pero 
se encuentran en un espacio público sin opciones.

La participación política únicamente es funcional a la libertad 
cuando los ciudadanos se enfrentan ante una diversidad de opciones 
entre las que pueden elegir, y un factor básico para crear y mantener 



238 Andamios

Enrique Serrano Gómez

esa pluralidad en el ámbito público consiste en garantizar la libertad 
negativa, entendida como la ausencia de interferencias en el ámbito 
privado. Precisamente esto último es lo que distingue a la democracia 
de la tiranía de las mayorías.

Creo que de la confrontación con el famoso texto de Berlin se puede 
extraer la idea de que es fundamental diferenciar no entre dos conceptos 
de libertad, sino entre dos dimensiones de la libertad. Digo que no se 
trata de dos conceptos, sino de dos dimensiones, pues la realización 
de la libertad consiste en producir una mediación entre ellas. Utilizo la 
noción de mediación en el sentido que le dio la filosofía clásica alemana, 
es decir, no como un punto medio entre dos extremos, sino como una 
actividad que los unifica, sin por ello suprimir la tensión que hay entre 
ellos (por eso es una actividad y no un estado o situación definitiva). 
Los peligros que percibe Berlin emanan cuando, en términos retóricos, 
se separan estas dos dimensiones, en cualquiera de los dos criterios 
utilizados en su distinción (ausencia de interferencias-libre albedrío o 
ámbito privado-ámbito público).

El sentido primario de la libertad es la ausencia de dominación. No 
estar dominados por otros seres humanos, ni por impulsos o tradiciones. 
Pero el valor de esa ausencia reside en que abre la posibilidad de que los 
individuos elijan, para que construyan su propia noción de vida buena 
y, con ella, su identidad. El aprendizaje de las posibles combinaciones 
entre las dos dimensiones de la libertad exige volver a la fórmula 
tríadica de McCallum (el actor x es libre, respecto al actor y, para hacer 
o ser z); sin embargo se requiere de otra forma de expresión que nos 
permita hacerla compatible con las consideraciones de Berlin, las cuales 
lo llevaron a mantener la necesidad de diferenciar libertad positiva y 
libertad negativa. Me parece que una expresión de la fórmula tríadica 
que hace posible alcanzar este objetivo es la siguiente:

El actor x es libre, en relación con las determinaciones en el 
contexto y, para elegir entre a, b, c…, n y actuar conforme a 
esa decisión.

Lo primero que se plantea es que la interferencia que puede enfrentar 
el actor en un contexto social determinado no sólo puede provenir 



239Andamios

¿Libertad negativa vs libertad positiva?

directamente de otros actores, sino que existen muchos tipos de 
interferencias. Desde interferencias ocultas o indirectas, hasta las que 
provienen del propio actor. Es importante advertir que se debe eludir 
el riesgo de utilizar una comprensión absoluta de la libertad, es decir, la 
libertad como ausencia total de determinaciones, lo que representa un 
absurdo, porque contradice el principio de razón suficiente. Tendríamos 
que pensar en un individuo capaz de situarse no sólo más allá de su 
contexto social, sino también de su constitución física o biológica, lo cual, 
evidentemente, es imposible. Toda acción se realiza dentro de un contexto 
determinado y como tal es imposible eludir las determinaciones.

La libertad no emerge de la ausencia total de determinaciones, sino 
del hecho de que el conjunto de determinaciones que confluyen en la 
voluntad de un individuo no es coherente, sino que entre ellas existen 
tensiones y contradicciones que abren el espacio de la elección. Para 
decirlo de una manera muy simple no existe, por ejemplo, una armonía 
entre las exigencias culturales y las exigencias biológicas. La posibilidad 
de la acción libre no está en la ausencia de determinaciones, sino en el 
conflicto entre ellas. Esto es fundamental para nuestra argumentación, 
ya que implica que la ausencia de interferencias (una determinación 
de la que no puede distanciarse el individuo), únicamente se hace 
patente, en términos empíricos, mediante el ejercicio de la elección. La 
libertad de…, sólo puede comprobarse mediante el ejercicio de la libertad 
para…; de esta manera se reafirma la tesis respecto a que la realización 
de la libertad requiere la mediación entre su dimensión negativa y su 
dimensión positiva.

En la fórmula tríadica propuesta, además, se recupera la principal 
observación crítica de Berlin respecto a que la libertad no consiste 
en elegir algo determinado (la verdad, el bien, la justicia), sino en la 
capacidad de elegir en sí misma. A diferencia de la posición dominante 
en el cristianismo y la tradición rousseauniana, se mantiene la unidad 
entre libertad y libre albedrío; de esta manera, se conserva también la 
relación entre libertad y pluralidad, lo cual representa la preocupación 
central de Berlin. Por una parte, la presencia de la pluralidad es lo que 
nos permite afirmar la existencia de la libertad (su ratio cognoscendi); 
por otra parte es la libertad lo que permite explicar la pluralidad como 
hecho básico del mundo humano (su ratio essendi). Así como el grado 



240 Andamios

Enrique Serrano Gómez

de libertad de un individuo se define por la cantidad de opciones que 
posee en su elección, el grado de libertad de un pueblo se encuentra en 
la amplitud de la pluralidad que encontramos en él.

Al mismo tiempo, se asume que el espectro de alternativas entre las 
que puede elegir el individuo no tiene que estar definido, ni cualitativa, 
ni cuantitativamente. Sin embargo, la idea es que la ausencia de 
interferencias tiene el sentido de hacer posible que el individuo sea 
capaz de tomar una elección, en el proceso de determinar los fines 
de sus acciones. Liberarse, en sentido estricto, no presupone únicamente 
suprimir las interferencias, sino abrir lo más posible, tanto a nivel 
individual como social, el campo de las opciones. Abogar por la libertad 
implica, de manera ineludible, asumir el sino trágico de nuestra vida, es 
decir, que el conflicto y, con él, lo político es nuestro destino.

Fuentes consultadas

Aristóteles (2005), Política, Madrid: Istmo.
Berlin, I. (2004), Sobre la libertad, Madrid: Alianza.

 (2004a), La traición de la libertad, México: Fondo de Cultura 
Económica (fce).
 (1988), Cuatro ensayos sobre la libertad, Madrid: Alianza.
 (1988a), “Dos conceptos de libertad”, en Cuatro ensayos sobre la 
libertad, Madrid: Alianza, pp. 187-243.
 (1988b), “La inevitabilidad histórica”, en Cuatro ensayos sobre 
la libertad, Madrid: Alianza, pp. 106-186.

Carter, I. (1999), A Measure of Freedom, Oxford: Oxford University Press.
Constant, B. (1989), Escritos políticos, Madrid: Centro de Estudios 

Constitucionales.
Gray, J. (1996), Isaiah Berlin, Valencia: Alfons el Magnànim.
Hayek, F. A. (2008), Los fundamentos de la libertad, Madrid: Unión 

Editorial.
Hegel, G. W. F. (1999), Filosofía del derecho, Barcelona: Edhasa.
Kant, I. (1999), Fundamentación de la metafísica de las costumbres, 

Barcelona: Ariel.



241Andamios

¿Libertad negativa vs libertad positiva?

London, J. (2007) [1915], The Jacket (Star Rover), Gloucester, uk: Dodo 
Press.

MacCallum, G. (1967), “Negative and Positive Freedom”, en Philosophical 
Review, vol. lxxvi, núm. 3, julio-septiembre, Ithaca, ny: Cornell 
University/Duke University Press, pp. 312-334.

Mill, J. S. (2008), Sobre la libertad, Madrid: Tecnos.
Panebianco, A. (2009), El poder, el Estado y la libertad. La frágil constitución 

de la sociedad libre, Madrid: Unión Editorial.
Rousseau, J. J. (1985), Del contrato social. Discursos, Madrid: Alianza.
Taylor, C. (2005), La libertad de los modernos, Buenos Aires: Amorrortu.
Tocqueville, A. de (1973), La democracia en América, 2ª ed., México: fce.

Fecha de recepción: 10 de diciembre de 2013 
Fecha de aceptación: 06 de noviembre de 2014

Volumen 11, número 25, mayo-agosto, 2014, p. 217-241




