
Andamios 167

Sobre algunas transformaciones contemporáneas 
de la reflexión teórica en torno a la política. 
Entrevista con Lourdes Quintanilla Obregón

Israel Covarrubias y Arturo Santillana Andraca*

Lourdes Quintanilla Obregón es profesora de tiempo completo en 
la Facultad de Ciencias Políticas y Sociales (FCPyS) de la Universidad 
Nacional Autónoma de México (UNAM), en donde labora desde hace 
41 años. Entre sus principales obras destacan Benjamin Constant: la 
fragilidad política publicada en la Editorial Sexto Piso; Ernst Jünger: 
la mirada de un siglo de la editorial Libros en red, e Itinerario de viaje 
editado por el Centro de Investigación y Análisis político GALMA. En es-
ta última obra Lourdes Quintanilla nos dice: “Pensar la política en una 
sociedad planetaria requiere abandonar viejos esquemas y aventurarse 
en un mundo donde todo es posible. Ante la desmesura, la fragilidad 
de todo acontecer y la complejidad circundante hay que ir en busca de 
la política como actividad fundamentalmente creadora, lúcida, crítica, 
capaz de preservar la autonomía social y sus instituciones que se hacen 
y rehacen de acuerdo con los tiempos”. 
	 Su inquietud por pensar la política como una actividad en constante 
cambio y cuyo sentido tendríamos que re-significar desde disciplinas 
como la historia, la religión, la literatura, abrió horizontes de reflexión 
para muchos universitarios que han conocido su obra y su cátedra. 
Crítica de los dogmatismos en un ambiente predominantemente mar-
xista, la doctora Quintanilla introdujo la lectura de autores como Michel 
de Montaigne, Benjamin Constant, Ernst Jünger, Roberto Calasso,  
Friedrich Nietzsche, Martin Heidegger, Peter Sloterdijk, como rutas 
distintas para repensar los fenómenos políticos y sociales. Con esta 
entrevista, pretendemos rendirle un homenaje a los aportes que ha de-
jado tanto su obra como su cátedra en la FCPyS de la UNAM. Con el 
propósito de aprovechar la presente entrevista para contribuir a la 

* Profesores-investigadores de tiempo completo en la Academia de Ciencia Política y 
Administración Urbana de la Universidad Autónoma de la Ciudad de México. 

Volumen 11, número 24, enero-abril, p. 167-179



Andamios168

Sobre algunas transformaciones contemporáneas de la reflexión teórica

divulgación de sus obras, hemos intercalado en algunas respuestas, con 
la autorización de Lourdes Quintanilla, pasajes de Itinerario de viaje y 
Benjamin Constant, la fragilidad de la política.

—Quisiéramos organizar esta entrevista con una constatación que opera 
como nuestra premisa teórica sobre la política contemporánea. Tal parece que 
nos encontramos en una suerte de “crisis” del horizonte deontológico moderno, 
que durante mucho tiempo hizo descansar la razón de ser de la política y 
la legitimidad que le acompañaba, en el derecho. Al mismo tiempo supone 
sostener que en la actualidad nos confrontamos con un mundo totalmente am-
biguo desde el punto de vista político; un mundo cuya politicidad es recreada y 
asfixiada por la fuerza creciente del mercado, y en el que, además, existe una 
invasión o colonización sobre las instituciones público-políticas por parte de 
grupos y procesos de distinta índole. No obstante, la vida política sigue como 
estructura de representación; de igual modo, continúa la toma de decisiones; el  
proceso democrático desarrolla su marcha ordinaria, pero al precio de que, 
por ejemplo, para el caso mexicano, tenemos la imagen y la expresión de 
una ciudadanía desdibujada, que cuenta con pocos espacios de intervención 
efectivos en los ámbitos donde se encuentran “las decisiones que cuentan”. 
	 De este modo, la política se ha reducido y al mismo tiempo se eclipsa en  
la disputa de circuitos de intereses divergentes, económica y socialmente es-
tructurados. Pensar la política en algunas de sus dinámicas actuales desde 
un horizonte no convencional como usted lo ha hecho en sus textos y en sus 
clases implica un reto, sobre todo si la relacionamos con esferas como el arte, 
la economía, la sociología, la historia, la literatura, etcétera. Para comenzar, 
quisiéramos saber desde qué horizonte o plataforma de pensamiento 
podríamos pensar hoy los fenómenos políticos.
—Creo que la política se ha quedado a la saga de las grandes 
transformaciones mundiales. Han avanzado la física, la astronomía, la  
química, las matemáticas; sin embargo, la política parece estar en  
la Edad Media. Así de terrible lo veo, porque si ustedes se dan 
cuenta, la noción de asamblea representativa, así como la división de 
poderes ya existían en la Edad Media. No se ha inventado nada. Por ello 
es muy importante relacionarla con el arte, con la necesidad de creación 
y de impulso de nuevas formas de sociabilidad. Se usan conceptos, por 



Andamios 169

Israel Covarrubias y Arturo Santillana Andraca

ejemplo, como el de sociedad civil, que me parece muy oscuro, ya que 
no dice nada y de hecho nadie entiende. La verdad, yo no me siento 
parte de la sociedad civil. Hoy los estudiosos de la política son muy 
ignorantes a causa de la flojera de pensar, de enseñar nuevas formas. 
Como sea, no es fácil.
	 Por su parte, las investigaciones redundan sobre lo mismo. Por ejem-
plo, en la Facultad de Ciencias Políticas y Sociales de la Universidad 
Nacional Autónoma de México observo que sólo se dedican a la cuestión 
de las elecciones y me pregunto: ¿qué tanto hacen con las elecciones?, 
¿por qué no piensan en otra cosa? Sin embargo, les da flojera, es pereza 
mental. En la UNAM hay gente muy inteligente, eficiente, linda, pero están 
aislados, la mayoría tiene una cultura regular, un poco general y que 
todo el mundo acata, donde siguen con Weber y con Habermas a morir. 
En uno de mis libros escribí: “Estamos en el mundo e interrogamos, pe-
ro no hay respuesta porque no hay forma de penetrar en los secretos del 
Universo. Aceptemos el enigma”.

—Usted se ha distinguido en el interior del universo académico de la FCPyS 
por introducir la lectura de autores novedosos, justo para contrastar una parte 
relevante de la tradición de la ciencia política. En particular, estamos pensando 
en autores como Roberto Calasso, Ernst Jünger, Benjamin Constant, que eran 
una novedad hace treinta años, cuando predominaba la tradición marxista 
y eran mal vistos o sencillamente no se entendían. ¿Cuál es su balance al 
introducir a este tipo de pensadores?
—Hay estudiantes que lo aprovecharon, empezaron a mirar el mundo 
de otra manera y eso me da mucho gusto, pero claro son unos cuantos. 
Ahora estoy impartiendo un curso sobre historia mundial, donde hasta 
el nombre de la materia resulta un poco absurdo por pretensioso, ya que  
una historia que abarque todo el mundo, solamente un dios la podría 
dar. Pero bueno, revisamos acontecimientos importantes, para que pue-
dan dirimir la situación en el mundo y les gusta, se interesan, me siguen 
y escuchan. Otros maestros enseñan otras cosas; no hace mucho me 
encontré con un alumno que traía un trabajo de otra clase de historia  
de México, un control de lectura, ¿a quién se le ocurre en estos tiem-
pos dejar controles de lectura? Ni el maestro los lee, y les da el libro de 



Andamios170

Sobre algunas transformaciones contemporáneas de la reflexión teórica

José Agustín para estudiar historia de México, ¿qué puede hacer uno? 
Hay algunas personas que se dedican a estudiar de otra manera, eso sí 
creo y me reconforta después de mis 41 años en la UNAM. 
	 En otro momento escribí: “Por los caminos del bosque, Heidegger 
reflexiona sobre el origen de la obra de arte, dialoga con Hölderlin y 
Rilke, le acompañan Nietzsche y Anaximandro. Ernst Jünger encuentra 
bosques en los desiertos y en las grandes ciudades. El emboscado posee 
la libertad originaria y la fuerza en sí mismo para afirmar la vida. […] 
A solas con los ángeles u los demonios, entre el cielo y la tierra, se 
busca un claro en medio del bosque, un rato de luz. Puede ocurrir un 
milagro”.

—Existe un campo que ha explorado con cierta intensidad, y que está 
vinculado con la noción de la escritura de la política. En particular, con la po-
sibilidad de mirar a la política no sólo como fenómeno “institucional”, más bien 
como fenómeno intelectual y literario. Quizá esto puede permitir desplazar el  
fenómeno de la política a lugares distintos que nos permitan entender qué  
es aquello que la funda. En este sentido, ¿cuáles serían las relaciones probables 
entre literatura, política y teoría?
—En mi libro Itinerario de viaje, escribí: “El mundo no está compuesto 
por segmentos intercambiables a voluntad, mas la especialización del 
fragmentado yo moderno y la división del trabajo nos ha impedido ver 
el mundo de otra manera. […] ¿La literatura sólo es literatura y es ajena 
a todo lo demás o, por el contrario, es parte integrante del mundo?  
La respuesta no se hace esperar: ha contribuido esencialmente a nuestra 
visión del mundo”.
	 Se habla de teoría política cuando hay muchas teorías políticas don-
de además muchas de ellas son obsoletas. No es posible que se estudie 
así la ciencia política porque es aburrida, ni siquiera es interesante. Si  
tú lees el libro de Stendhal, Rojo y negro, entiendes más de lo que pa-
só con la Revolución francesa. Es necesario romper mitos, como es 
el de la Revolución francesa, que es impresionante. En efecto, pensar 
cuesta trabajo, hay que leer, estudiar, y reflexionar muy rápido. A mí, 
la lectura de Roberto Calasso me ayudó mucho a entender todo esto, 
creo que es el gran pensador contemporáneo. No es fácil, hay que tener 
cierta preparación para leerlo, ya que abre un horizonte inmenso de 



Andamios 171

Israel Covarrubias y Arturo Santillana Andraca

metapolítica. Por ello, la literatura es tan esencial. Por ejemplo, si tú te 
pones a leer a Constant, podrás observar que siempre estuvo criticando 
los errores del Terror, no los de Napoleón, quien sí era político; él sí 
entendía lo que pasaba, por eso fue tan apartado, era un señor que esta-
ba en el mundo, que estudiaba religión, que se enamoraba, una persona 
que se daba cuenta de la fragilidad de la política. No hay una receta po-
lítica para ningún acontecimiento, es fragilidad, siempre fragilidad. 
	 Escribí un libro sobre Constant y le llamé precisamente Benjamin 
Constant: la fragilidad política. En ese texto sostengo que: “1789 y sus 
secuelas modificaron las expectativas del siglo anterior con nuevas ta-
reas y nuevos retos. Constant toma elementos del pasado y del presente 
para la conservación y el cambio. Se trataba de preservar Francia, na-
da más y nada menos. Se inventa en el camino, sobre la marcha, con 
la ayuda de los dioses y de los demonios. Un país no se dibuja en el 
escritorio. Constant siempre criticó la vanidad de quienes pretendían 
hacerlo y lanzaban consignas incendiarias irresponsablemente. Los 
moderados construyen en medio de todos los radicalismos, operan con 
la ilusión de un orden, aunque su funcionamiento se nos escape. No  
se trata de explicar solamente, como pretende la fe secularizada, sino de  
comprender. El voluntarismo no edifica, pues no se puede partir  
de cero, cambiarlo todo”.

—En muchas de sus clases reflexionaba sobre el papel de Talleyrand justo 
en la Revolución francesa y durante el Antiguo régimen. ¿Tendríamos hoy 
alguien equiparable a Talleyrand? 
—No creo, en la actualidad son muy menores. Talleyrand tenía cultura, 
estaba muy preparado. Hoy la gente lee poco y no basta leer mucho 
porque, como decía Montaigne, “puede haber asnos cargados de libros”. 
Sin embargo, era gente que reflexionaba y pensaba. La literatura abre un 
campo muy grande de reflexión, incluso abre a la filosofía. Pongamos 
el caso de Peter Sloterdijk, que me gusta mucho, y que es de los po-
cos pensadores contemporáneos que está convencido realmente que la 
filosofía casi ha muerto. 
	 “El presente nos ha reservado un mal descubrimiento. Las teorías  
a largo plazo ya no sirven. Ya no es el cosmos y su totalidad, sólo queda 
pensar en la explosión. Las teorías antiguas eran joviales, visionarias, las 



Andamios172

Sobre algunas transformaciones contemporáneas de la reflexión teórica

modernas sólo juegan con conceptos, simulan. Hoy es imposible que los 
intelectuales sean alegres, ‘no hay teoría contemplativa de la explosión’, 
dice el filósofo. Sloterdijk afirma que la revolución queda como tema 
central del verdadero pensamiento. No se puede eliminar del horizonte 
a pesar del fracaso de la vieja izquierda. Se lanza también a estudiar una 
especie de ‘arqueología de la revolución’ porque el movimiento del 68 
no conoció más que al hombre sociológico e ignoraba el existencial. 
[…] El nacimiento es el tema de los temas. Aquí coincide la filosofía de 
la existencia, el psicoanálisis, la historia discreta de la civilización. El 
nacimiento de una “fuente subjetiva de revolución”. El cambio espiritual 
experimentado puede permitir, por así decirlo, ‘des-equivocarse’ y di-
ferenciar caminos”. 
	 Hay otros pensadores como Bruno Latour, que es de primera, dice 
que ya no somos modernos, pero porque es gente que está leyendo, 
estudiando, pensando, reflexionando y bueno depende también del 
lugar donde te muevas. No es lo mismo estar reflexionando en París, 
que estar reflexionando en la FCPyS o en la UACM. No es lo mismo porque 
el pensamiento se contagia, las reflexiones se contagian y comparten. 

—En este sentido, ¿nos falta tradición académica crítica?
—Sí, falta bastante tradición académica, porque defender mucho la 
academia no es garantía si falta su tradición. Recuerdo que hace mu-
chos años en la FCPyS había continuamente conferencias, ciclos de 
verano y llegaba gente importante de Europa, ahora ya no hay nada de 
esto. Las conferencias sirven para auto-glorificar a alguien. No más. Así 
no se puede, hasta flojera da. 

—¿También se podría sugerir que hay una suerte de quiebra de la transmisión, 
o sea de la ley de la filiación que surge, por ejemplo, en la relación maestro-
discípulo -y con ello estaríamos frente a la constatación de una imposibilidad 
para hacer y fundar “escuela”-, en el sentido de lo que usted está diciendo, es 
decir, ir más allá de los compartimentos estancos al tiempo de transmitir y 
heredar este saber no acabado y poco convencional sobre la política?
—La FCPyS necesita renovarse, aunque algo siempre se hace. Se puede 
mejorar con seminarios, conferencias continuas, con invitar gente ajena, 
digamos al propio centro, que amplié el horizonte… Lo importante es 



Andamios 173

Israel Covarrubias y Arturo Santillana Andraca

ampliar el horizonte. Yo creo que la lectura y el conocimiento es como 
decían los orientales: despertar. Buda es un despertar, el ignorante es 
el que no está despierto, está dormido, hay que despertar. Pero el mal 
viene desde la preparatoria…
	 Recuerdo que cuando empecé a dar clases fue en el CCH Sur, que de  
hecho lo inauguramos nosotros. Pasaba el 68 y había un grupo de maes-
tros con deseo por hacer una preparatoria diferente. Porque si la prepa 
no fuera buena la UNAM necesariamente tendría que mejorar. No podría 
seguir como se encuentra, pero todo degenera y se comparten los 
errores; yo creo que desde ahí viene el problema, desde el bachillerato. 
Éstos están muy mal, son programas de la época del rector Chávez. Si 
no se estudia con placer mejor que no se estudie. ¿Para qué estudiar una 
carrera? Ya no funciona para encontrar un trabajo. Si no estudias por 
placer, olvídate, mejor dedícate a otra cosa. 

—Incluso para los académicos la existencia del Sistema Nacional de 
Investigadores como un sistema de puntaje para complementar su salario, 
puede llegar a pervertir el placer por la vida académica, porque se 
mercantiliza…
—Un salario decente para un maestro es importante. Los maestros de 
la UNAM tienen salarios muy bajos, claro que con estímulos se puede 
mejorar un poco. Pero no puede ser que uno esté peleándose por un 
puntito. Si das una conferencia tienes que pedir puntito o si haces  
un examen. No se vale, es burocrático el sistema. Me parece inmundo 
hacer todo eso, rompe con toda posibilidad de creación, de hacer al-
go diferente. Por ello nunca me inscribí al SNI porque es burocracia y 
no la soporto, ya bastante tiene uno con el PRIDE (Programa de Primas al 
Desempeño del Personal Académico de Tiempo Completo) de la UNAM. 

—¿Es posible seguir pensando la política como la arena de la deliberación y la 
participación ciudadana con miras al bien común? Dicho en otras palabras, 
¿cobra sentido en nuestros días el ideal republicano? Usted en su libro El 
itinerario de viaje, cuestiona si realmente vale la pena seguir pensando desde 
las coordenadas del republicanismo.
—En realidad me parece que una buena monarquía, una buena re-
pública son buenas en esencia, pero el solo hecho de ser república, no 



Andamios174

Sobre algunas transformaciones contemporáneas de la reflexión teórica

puede garantizar nada; creo que una monarquía debe ser republicana y 
una república debe de ser monárquica de vez en cuando ¿no? 

—Es decir, ¿no se puede aislar la democracia del decisionismo?
—La democracia de la que tanto se habla está por la calle de la amargura, 
¿es posible una democracia? Quién sabe; además ¿qué  garantiza? En una 
entrevista realizada a Sloterdijk por Carlos Oliveira, se le preguntaba si 
el sometimiento de la política a la racionalidad económica atenta o no 
contra la democracia, y el filósofo alemán respondió que la mayoría  
no desea la democracia, sino que le interesa sólo en la medida que 
facilita y aligera la existencia. Sin embargo, hay que seguir teniendo 
optimismo, confianza en que se pueda lograr algo; creo que no hay 
que perder nunca las ganas de estudiar, de aprender y participar en la 
formación de la gente dentro de lo que se pueda; es un privilegio del 
maestro, pero también de echarlos a perder. He aquí la responsabilidad 
enorme de un maestro, en la cual se piensa muy poco. Tienes una 
responsabilidad con la gente con la que estás. 

—¿Cuál sería el balance en torno a los estudios “no convencionales” sobre la 
política en nuestro país?.
—¿A qué llaman estudios no convencionales?

—Por ejemplo, pensamos en las célebres querellas político-académicas de 
Octavio Paz; estudios no convencionales son aquellos que se ocupan de pensar 
las bases subjetivas o simbólicas de la obediencia. En cierta medida, algunos 
historiadores han intentado explicarlo (por ejemplo, John Womack hace toda 
su reflexión sobre Zapata en este tenor), pero al final pareciera que son pocos 
y están aislados. ¿En México en qué situación nos encontraríamos?
—Creo que Paz hizo mucho por la política a su manera, estemos o 
no de acuerdo con él, pero fue uno de los primeros que se atrevió a 
poner en cuestionamiento el marxismo. De hecho lo atacaban por eso; 
creo que Gabriel Zaid también lo ha intentado, aun Krauze, ha tratado  
de que se conozca, de que se aprenda, de que se estudie, aunque sea la 
república imperial. A mí no me parece, pero ha logrado que la gente co-
nozca, aprenda y estudie, lo cual es muy bueno. No cabe duda que Paz 



Andamios 175

Israel Covarrubias y Arturo Santillana Andraca

tenía una enorme cultura, eso es lo que hay que entender y también 
Zaid. 

—Y la relación entre política y estética, ¿nos promete algo?
—Se habla mucho de eso, pero sobre la estética se dicen muchas tonterías. 
Es una palabra que no me gusta mucho. El arte es fundamentalmente 
creación; y siguiendo a Pierre Bourdieu, podríamos decir que el arte lo  
entiende la gente que ha vivido con él. Ahora sí que son élites, no es 
cierto que se enseña, no es cierto que está en los museos. Bourdieu 
dice que no, que es pura demagogia, que solamente entiende la gente 
que ha vivido con el arte siempre, son élites, aunque existan galerías y 
programas; creo que tiene razón Bourdieu aunque no es nada elegante, 
no es algo popular; es una formación, casi de familia. Por ejemplo, el 
museo tiene una intención hacia la vista y si vemos a Mussolini, es 
impresionante, el señor. En pleno fascismo manda a Londres una 
exposición de la mejor pintura italiana al grado de que duró seis meses  
la exposición, no querían que se fuera y la supo aprovechar políticamente. 
No es el arte sino cómo se aprovecha en el museo, cómo se aprovecha 
en las conferencias. El arte, ¿quién lo entiende realmente? 

—En el intento de vincular la política con la estética, no podemos eludir el 
llamado al estilo de gobernar. No todos los gobernantes tienen estilo, ya que 
el estilo puede variar, algunos tienen carisma… y es algo que se extraña ¿no? 
—Sí, se extraña, que sean elegantes. Respecto a la elegancia política, 
el único elegante hablando políticamente es Maquiavelo. Para mi 
Maquiavelo es el rey, ese es saber político en esencia. Al final Maquiavelo 
sería como la corroboración de lo que decía hace un momento de 
la fragilidad de la política. Maquiavelo sí sabía y entendía qué era la 
política, sobre todo en los Discursos…, no en El Príncipe. Recordemos 
que Maquiavelo no era un erudito, era la experiencia lo que lo formó; 
fue un burócrata, y se formó en la señoría, en el Consejo de los Diez, 
por eso entendía tan bien la política; además los Discursos…, se los 
dedica a los jóvenes, eso para mí es fascinante, es una lectura que hay 
que hacer con mucho cuidado. Atentamente. Para mí Maquiavelo es el 
artista de la política, desgraciadamente la gente no lo lee, o nada más 
leen El Príncipe y no lo entiendes si no lees los Discursos….



Andamios176

Sobre algunas transformaciones contemporáneas de la reflexión teórica

	 La política es una guerra secreta, eso lo vio Maquiavelo. Es una guerra 
secreta que contiene sus normas secretas, no las sabemos nosotros, pero 
siempre la política ha sido una guerra secreta, tampoco es la maravilla 
que va a sacar al mundo del caos. No, eso es una ilusión decimonónica. 

—Es la continuación de la guerra por otros medios, decía Foucault. 
—Creo que exageran Foucault y Clausewitz. Cuando hay guerras es 
porque paga la política. No puede ser que la gente se mate y la política 
se quede callada, hay que hacer algo, a veces muy drásticamente hay 
que hacerlo. 

—Entonces la política tiene que ver con la toma de la palabra.
—¡Sí, claro! Y con la acción, no nada más con la palabra, es con la acción. 
De nada sirven tantos discursos con esos bárbaros del narcotráfico, no 
saben lo que es eso. Ahora, qué hacemos. Lenin planteó la pregunta y 
tampoco pudo hacer nada. Yo creo que la política tiene también sus 
límites. Un genio político como el de Tayllerand sabía que la política  
también es medicina; la política es curación, él lo sabía muy bien, 
estaba acostumbrado a que la verdad curara a los enfermos, es muy 
interesante el fenómeno de los reyes taumaturgos en Europa, que se 
creía curaban a los enfermos. Así debe de ser la política: como medicina, 
como una vacuna, así debería ser la política ¿no creen?

—¿Esto tendría relación con el tema de la redención en Walter Benjamin?
—Benjamin era un gran escritor; estaba bien cuando hablaba de 
Baudelaire. Ahí sí entendía el mundo; yo creo que es un gran escritor 
judío. Los judíos tienen muy buenos escritores. En realidad la cul-
tura judía a fines del siglo XIX era de primerísima línea, gente muy 
preparada, inteligente, entera. 

—¿Cuáles son sus pensadores favoritos que pudiera recomendar para 
repensar la política? 
—Políticamente recomendaría a Calasso y a Jünger quienes entendían 
muy bien lo que era la política; sin embargo, no se dedicaron a ella; 
Jünger era genial, aunque mal comprendido: la gente dice que era 
fascista, pero nadie sabe lo que es el fascismo. El fascismo fue solamente 



Andamios 177

Israel Covarrubias y Arturo Santillana Andraca

italiano, nada más, en otras partes nunca hubo fascismo; lo que pasa es 
que Stalin le llamo fascistas a todos sus enemigos. Pero el fascismo fue 
italiano. Es Mussolini, ni Hitler era fascista. 
	 “Si el autoconocimiento se da a través de la mirada, ‘el primer ene-
migo de la estética es el significado’ afirma Calasso. En la experiencia 
estética el significado está allí pero nunca se impone. Lo que domina es  
una presencia de algo o de alguien que no quiere nombrarse. La 
búsqueda de sentido aparta al espectador de lo que tiene delante de 
sus ojos. Hay algo que se oculta como “una pura luz de pleno verano”, 
semejante a la presencia de Dioniso. […] Aquí recuerdo a Ernst Jünger 
para quien una obra de arte “revela una relación que se halla oculta pe-
ro que retorna siempre”.

—Incluso Schmitt es un autor que nos permite pensar el presente.
—Sí, pero vean, que hasta hace poco se estudia, porque hace treinta 
años nadie lo mencionaba, era un maldito nazi; sin embargo, qué in-
teligente era ese señor y cuando lo lees te das cuenta de la inteligencia 
de su análisis. Pero es un tabú. Él era elegante. Por ejemplo, yo pienso 
también en la señora Thatcher. Cuántas veces oímos que era una 
maldita neoliberal, aliada de Reagan, enemiga de los sindicatos. Este es 
el discurso de la izquierda, pero viéndolo bien, la señora era una líder 
de primera categoría, no gusta pero como política la señora lo hizo bien; 
a mí no me simpatizaba pero estábamos atontados por la izquierda. La 
mirábamos con categorías de la Revolución francesa, ya que como de-
cía Jünger: a veces se usa la mano derecha, a veces la mano izquierda, 
pero hay que usar las dos.

—¿Esto significa que el bien común, la justicia, la libertad siempre fueron 
mitos, o finalmente ya no están en la agenda?, ¿es en este sentido que ha 
cambiado la política, o la política siempre ha sido lo mismo y lo único que 
cambia es la forma en cómo se expresa y manifiesta?
—Son ideales, imperecederos. Por ejemplo, me gusta Mandela, ya  
que fue un tipo que luchó por lo que creía que debía de ser; sufrió, 
incluso, 28 años de cárcel; él sabía de antemano que no iba a ganar pero 
seguía lu-chando. Es fascinante Mandela, me encanta su biografía y él 



Andamios178

Sobre algunas transformaciones contemporáneas de la reflexión teórica

sabía que tenía que hacer cambios, y los hizo con tacto y delicadeza, 
con conocimiento de lo que hacía.

—¿Y Gandhi?
—Gandhi, sí, a su manera lo hizo bien, ahora, desde una mentalidad 
occidental, claro que uno se desespera con el señor, pero él estaba en 
su cultura. No lo estaba haciendo pacíficamente porque se le ocurrió; 
era también su cultura tradicional, no son muchos los que han brillado 
así. Desgraciadamente yo creo que el fascismo y el comunismo tuvieron 
líderes excepcionales, pero para hacer el mal como Mao, quien fue 
terrible. Sin embargo, hay quienes lo siguen alabando. 

—Michel Foucault desde los años setenta criticaba a la revolución como histo-
ria romántica, como la gran irrupción que generaría las transformaciones, 
decía: “Finalmente las relaciones de poder se reproducen en la subjetividad, y 
la subjetividad no se derrumba necesariamente con una revolución”. 
—Por lo general la revolución no logra nada. No tenemos alguna que 
sirva de ejemplo. En la Revolución francesa, Michelet decía que Francia 
vivía en estado salvaje, y creo que tenía razón, guillotinaban día y noche. 
¿Cómo va a ser agradable la Revolución francesa? Borran el terror para 
explicarla. Lo elegante de la Revolución francesa, como decía Constant, 
fueron los derechos del hombre y el ciudadano, la creación de la Asamblea 
Nacional, pero fuera de ahí todo fue barbarie; ¿qué pasó? Llegó Napoleón 
y puso en orden a todos. No había otra que un golpe militar. El déspota 
ilustrado: Napoleón era eso, pero se ha repetido hasta el cansancio que 
llevó los ideales de la Revolución para que Europa se desarrollara. Son 
puros cuentos chinos, Napoleón llevó el hambre, el horror y la muer-
te, pero son mitos, y se vive de mitos.

—Kant decía que por “lo único que vale la pena es por el entusiasmo que 
genera”.
—¡Sí, eso sí puede ser! Lo entiendo. Pues la Revolución mexicana como 
que ya, ¿no? Habrá quien piense que la Revolución mexicana cam-
bió a México; pienso que no; Porfirio Díaz fue muy inteligente, y era 
buen político, lo hizo bien, nos guste o no, lo hizo a su manera. Lo que 



Andamios 179

Israel Covarrubias y Arturo Santillana Andraca

pasa es que depende de la posición en la que estés cuando emites el 
juicio. 

—¿Qué relaciones podría haber entre el tema del mal absoluto, “a la Mao”, 
con la política y con la fundamentación simbólica de una sociedad?
—Lo que pasa es que el mal existe desde tiempos remotos. Eso no se 
va acabar nunca…

—Es el tema preferido de Dostoievski…
—¡Claro! Ese es de los que pensaban, lo que pasa es que no es fácil 
aceptarlo, porque de verdad el cielo y el infierno están dentro de 
nosotros. 

Volumen 11, número 24, enero-abril, p. 167-179




