
Andamios 15

Sobre la comunidad ético-política contemporánea1

María Concepción Delgado Parra*

Resumen: ¿El desacuerdo entre la ley humana y la ley divina, 
derivado del “juicio”, imprime la continuidad a la comunidad 
ético-política en el tiempo? ¿La colusión entre el juicio y la cul-
pa salvaguardan al poder en su finitud en el territorio de la vida 
práctica? En este sentido, ¿es el movimiento incesante de la con-
tradicción donde se revela la insuperable paradoja de que en 
la perversión del encerramiento de la comunidad anida su re-
configuración? Mediante estas interrogantes, el artículo propone 
rastrear los límites que habitan en el discurso especulativo de la 
Fenomenología del espíritu de Hegel para re-pensar la comunidad 
ético-política contemporánea.

Palabras clave: Antígona, comunidad, movimiento, acción, in-
superable paradoja.

Nosotros como la misma brecha,
trazo azaroso de una ruptura

Jean-Luc Nancy, Ser singular plural

* Doctora en ciencias políticas y sociales por la UNAM. Profesora investigadora en el 
Posgrado de Humanidades y Ciencias Sociales (UACM). Visiting Fellow en el Macmillan 
Center en la Universidad de Yale (2013-2014). Miembro del Sistema Nacional de 
Investigadores (SNI) Nivel 1. Correo electrónico: concepcion.delgado@uacm.edu.mx; 
conception.delgado@yale.edu 
1 Este artículo forma parte del trabajo de investigación “La comunidad por venir y su 
relación con la emergencia de nuevas ciudadanías en el mundo global”, desarrollado en 
el marco del seminario dirigido por Seyla Benhabib, Eugene Meyer Professor of Political 
Science and Philosophy, en la Universidad de Yale.

Volumen 11, número 24, enero-abril, p. 15-33



Andamios16

María Concepción Delgado Parra

Introducción

Es innegable que el mito de la comunidad fundado en el principio de la 
tierra, de los iguales, del Estado, del trabajo, de la familia, de los hermanos 
y de la sangre, es interpelado por un tiempo de pérdida y desencanto. 
Sobre el sujeto autosuficiente (egoísta) pesa el desmoronamiento del  
sistema único de valores al que se anclaba su ficticia seguridad. De 
pronto, en un instante, se descubrió en medio del juego confuso de pro-
mesas ofrecidas y anhelos insatisfechos, entre la violencia del dominio 
y la intolerancia lógica, entre la apariencia de la libertad y el engaño del 
conformismo. Los símbolos son difusos, edificamos un mundo universal, 
absoluto y unificado, a partir del carácter dislocado, discordante y frag-
mentado de la existencia. La luz que guiaba el pasado, el presente y 
el porvenir confundió su sentido metamorfoseando lo racional en 
suprarracional en su carrera por alcanzar el absoluto. En su inamovible 
orden lógico, no tolera ninguna forma cambiante, disuelve contenidos 
y se sustrae para organizarlo todo desde la frialdad de la abstracción, 
donde la razón pura profiere su propia disolución y se entrega al va-
cío juego de las convenciones intolerantes, a la que sigue considerando 
certeza superior.
	 Frente a este desolado escenario, ¿qué es lo que nos convoca a re-
pensar la experiencia de la comunidad ético-política contemporánea? 
¿Qué significa la comunidad? La experiencia del vivir aquí nos obliga, 
hoy más que nunca, a escudriñar la cuestión de la comunidad, a pensarla 
desde otro lugar, a sumarse a la resonancia de ciertos pensadores eu-
ropeos contemporáneos2 que en las últimas décadas comenzaron a 
plantear la pregunta sobre el silencio que se organiza alrededor del 
discurso de “lo común” instrumentado por la tradición de Occidente. 
Sin embargo, no se trata de “borrar” lo que ha sido pensado. Es preciso 

2 Jean-Luc Nancy inaugura este debate con el texto La communauté desouevrée (2000a), 
seguido por la respuesta de Maurice Blanchot en La comunidad inconfesable (2002), al 
que le han continuado inquietantes reflexiones como la de Jacques Derrida (2001a; 
2000; 1998); Roberto Esposito (2003); y, en alguna medida, Giorgio Agamben (2003). 
Vale la pena referir las resonancias de George Bataille (2001; 1961) y Emmanuel Levinas 
(2000; 1999; 1987) en el marco de esta reflexión.



Andamios 17

Sobre la comunidad ético-política contemporánea

distanciarse, sí, de la comunidad puesta en marcha en términos de 
tarea o proyecto político, dejar de pensarla como punto de partida o 
finalidad, pero también se trata de volver sin descanso al silencio donde 
están grabadas las primeras improntas. El acercamiento a la comunidad 
tendría que realizarse mediante la interrupción de una tradición que 
se niega a sí misma en su “inoperancia”3 y delinear los contornos  
de una geografía —imposible, ilícita— de la proximidad. Ciertamente, 
para que esto tenga lugar es necesario convocarla desde su absoluta 
contemporaneidad, escanciarla hasta que retorne al enigma que la sus-
tenta, que recorra su propia traza, desde allí, pensar “lo común” con y 
contra la tradición filosófica de Occidente.
	 Este ensayo propone interrogar la idea de comunidad ético-política, 
en términos de “totalidad reconciliada”, a partir de la lectura de algunos 
pasajes de la Fenomenología del espíritu (1985). Aunque la figura de 
Antígona sólo se vislumbra como evocación en el discurso especulativo, 
Hegel regresa al lenguaje de la tragedia para dilucidar sus afirmaciones 
sobre la finitud, en sus esfuerzos por garantizar su vencimiento, crea un 
contrapunto entre el triunfo de lo absoluto y la tragedia (George, 2006). 
En este sentido, y partiendo del supuesto de que la experiencia de 
Antígona está estrechamente tejida al discurso fenomenológico, sugiero 
desarrollar la reflexión en torno a dos ejes problemáticos. El primero se 
refiere al incesante movimiento de Antígona que en su transitar acciona 
la “creación de mundos”, una creación que desconcierta y desvirtúa la pro-
blemática de la producción del argumento ontológico, toda vez que 
en su movimiento pone en crisis la vida ética del mundo. El segundo, 
derivado de esta creación-en-acto (Nancy, 2006: 32), es la experiencia 
en la que se precipita la “insuperable paradoja” desatada con su acción, 
cuya marca revela la imposibilidad del cierre de la reconciliación de-
finitiva de la comunidad ético-política, toda vez que modifica la 
concepción especulativa de la unidad guiando la visión del espíritu 
humano, no sólo a alcanzar la experiencia unificada sino también al 
inevitable reconocimiento de sus límites.

3 Recupero el término de la traducción al español de la La communauté desouevrée de 
Nancy realizada por LOM Ediciones: La comunidad inoperante (Nancy, 2000b).



Andamios18

María Concepción Delgado Parra

Del movimiento obsesivo a la “creación de mundos” 

En pocos filósofos es tan clara la huella de la experiencia de la acción 
política concreta como en Hegel. Particularmente, en la Fenomenología 
del espíritu, cuyo propósito fundamental es la discusión de la vida éti-
ca para comprender cómo ésta se entreteje a través de las otras, y de 
qué manera la lucha de la conciencia en sus esfuerzos por encontrar 
un lugar como ser racional en el mundo político, social, histórico y de 
las relaciones filiales, se ve confrontada continuamente a cierta crisis 
que debe superar para alcanzar la verdad del Espíritu en el que se 
sintetiza la esencia ética real (Hegel, 1984: 260-261), lo que se muestra 
es la noción misma de la vida ética en su relación con la experiencia 
concreta de la comunidad. El enfoque especulativo le exige dilucidar 
las cuestiones políticas, sociales, históricas y éticas, en términos con-
cretos. Precisamente en esto radica la dificultad para entender la 
representación de la vida ética en Hegel, toda vez que la asocia no sólo 
con una etapa importante en el desarrollo de la racionalidad consciente 
de sí misma, sino también con el periodo histórico de la antigua Grecia, 
al mismo tiempo que desarrolla una gama de temas vinculados a la 
experiencia política de la comunidad moderna referidos al poder del 
Estado, las facciones, la familia, el género y el sexo, la guerra, el cambio  
de época y la tradición (George, 2006: 73). Desde este trazo, la acción de  
Antígona desplegada en su obra bien podría ser considerada como un 
testimonio de los peligros del poder político y autoritario moderno 
que el hombre debe enfrentar para su realización y que, como tal, 
representa la expresión de una etapa crucial en la formación del mundo 
moderno, en el que el individuo se desprende del crisol de la lucha de 
la conciencia, contra el poder y la autoridad del Estado, poniendo en 
juego una concepción de “lo común” no “realizado”.4

4 En esta interpretación recurro a lo que Gary Madison describe en términos de una 
estrategia de interpretación que busca  reducir el second level, es decir, lo intencional 
o explícito en el autor, y destacar el significado de las expresiones simbólicas que 
aparecen en una dimensión oculta, ajena a la interpretación y comprensión tradicional 
de la materia (Madison, 1988: 93). Ejercicio inevitable en la Fenomenología del espíritu, 
dado el tejido que Hegel lleva a cabo con la tragedia de la Antígona de Sófocles.



Andamios 19

Sobre la comunidad ético-política contemporánea

	 Es innegable que la huella de esta experiencia concreta de lo 
político en Hegel ha generado un fuerte debate en torno a la lectura 
de su obra. Pensadores como Weil, Marcuse, Kojéve, sólo por citar 
algunos ejemplos, plantearon nuevamente el problema de la filosofía 
hegeliana en su totalidad, poniendo el acento en los escritos en los que 
expresó su preocupación política (Weil, 1950; Marcuse, 1954; Kojéve, 
1969). De esta manera, mostrar el paralelismo que había entre sus 
escritos políticos y la recíproca evolución de su Sistema (Habermas, 
2000: 87-122). Este debate impulsó la lectura de la Fenomenología 
del espíritu que había sido desatendida a favor de sus textos más sis-
temáticos, particularmente la Enciclopedia y Filosofía del derecho, si se 
trataba de comprender adecuadamente su propuesta ético-política. 
La nueva lectura desplazó los acentos de la imagen de un Hegel 
totalitario y reaccionario hacia un “neohegelianismo” que cruza con  
el existencialismo de Sartre5 y, en alguna medida, toca a Merleau-Ponty 
(1962); al materialismo trascendental de Bloch (1983); la teoría crítica 
de la sociedad de Horkheimer y Adorno (2002); incluso, se muestra en  
el horizonte heideggeriano, particularmente en la Carta sobre el hu-
manismo (Heidegger, 2008), en Identidad y diferencia (Heidegger, 1988) 
y en la Fenomenología del espíritu de Hegel (Heidegger, 1992); así como 
en Butler, Žižek y Laclau (Butler, Žižek y Laclau, 2000) para referir 
cierta resonancia hegeliana a la reflexión de pensadores lacanianos.
	 Indudablemente, todo pasa entre las interpretaciones de Hegel, la 
enunciación de esta experiencia al inicio del apartado lo advierte, de un 
singular a otro hay contigüidad, pero sin continuidad. Hay proximidad, 
pero en la medida en que lo extremo de lo próximo acusa la distancia 
que lo aumenta (Nancy, 2006: 21). A pesar del pensamiento central 
de la Fenomenología del espíritu, que radica en mostrar el conocimiento 
que el espíritu logra progresivamente de sí mismo; de asegurar que se 
trata de la ciencia de la experiencia de la conciencia; en cuanto tal, su 
finalidad es “pensar lo pensado” (Mondolfo, 1982: 12), el denomina-
do “neohegelianismo” y las múltiples lecturas de su pensamiento no 

5 El trabajo desarrollado por Klaus Hartmann (1989) y Fry M. Christopher (1989), 
constituyen dos interpretaciones muy relevantes para comprender la vinculación del 
corpus de Hegel con el “Existencialismo” de Sartre.



Andamios20

María Concepción Delgado Parra

constituyen una homogeneidad de sentido; en el núcleo mismo de la 
obra se deposita su espaciamiento como condición absoluta para seguir 
diciendo. El acontecimiento de la experiencia política en Hegel, cuya 
unicidad pretende objetivarse en la creación de la civilización y en  
esa tentativa cae en errores que la confrontan continuamente con el límite 
o negación de lo otro, es lo que permite seguir pensando la experiencia 
política de lo pensado en los intersticios donde ésta se manifiesta. De 
pensar frente a la realidad caótica, fragmentada y confusa, en la que hoy 
se constituye.
	 Al igual que dentro de una partitura, en la Fenomenología del espíritu, 
las indicaciones referidas a Antígona introducen la línea melódica en 
diálogo con la voz del Espíritu que la sostiene; la palabra filosófica 
captura la lógica precisa de un razonamiento que cautiva su evidencia: 
la presentación del triunfo del Espíritu, armonizado por la tragedia. 
Esta ambición especulativa, quizás arrogancia, como apunta George 
(2006: 3), nos obliga a mantenernos en guardia sobre la realización 
de la comunidad en su forma absoluta e indagar si el juego de la es-
peculación y la tragedia extrae un sentido de espíritu y finitud. Es difícil 
entender la exactitud de una palabra sin apreciar la medida de su paso. 
Así pues, me dedicaré a seguir el movimiento de su rasgo para aprender 
a percibir lo casi inaudible porque “aquello a lo que no se tiene acceso 
por una experiencia vivida —escribe Nietzsche— no se tiene oídos 
para escucharlo […]. En ese caso, no se escucha nada de lo que dice 
el autor y se tiene la ilusión de que allí donde no se escucha nada, 
tampoco hay nada” (Nietzsche, 1990: 277). Pero la nada no es nada 
más que la dis-posición del surgimiento en la que Antígona introduce  
la conciencia empírica de lo sensible, del que surgirá la autoconciencia, 
luego la razón, hasta finalmente alcanzar el Espíritu. Sin embargo, con 
su movimiento también pone en marcha la “creación de mundos”, 
donde todas las figuras anteriores vuelven insostenible el concepto de 
“origen” y “resolución”: 

[…] la autoconciencia [Antígona] experimenta en sus 
actos tanto la contradicción de aquellas potencias en que la  
sustancia se ha desdoblado y su mutua destrucción como 
la contradicción de su saber acerca de la eticidad de sus 



Andamios 21

Sobre la comunidad ético-política contemporánea

actos con lo que es ético en y para sí, y encuentra su propio 
declinar. Pero, de hecho, con este movimiento la sustancia 
ética se ha convertido en autoconciencia real, o este sí 
mismo se ha convertido en algo que es en y para sí; pero 
con ello, precisamente se ha hundido la eticidad (Hegel, 
1985: 262).

El movimiento de Antígona desconcierta y desvirtúa la síntesis del 
espíritu que es la esencia ética real, tras su acción, después de las 
contradicciones que siempre preceden al retorno de la esencia real 
absoluta que se sostiene a sí misma, no hay camino de regreso. La 
experiencia de la conciencia de la vida ética será incapaz de elidir los 
desacuerdos.6 En este lugar, Antígona produce un movimiento que no 
posee otra consistencia más que el surgimiento de la llegada en nada 
(“en persona”), dirá Nancy, “es una distancia que tiene de golpe toda 
la amplitud de todo espacio-tiempo, y que de golpe también no es 
nada más que el intersticio de la intimidad del mundo” (Nancy, 2006: 
32). No es nada previo, ni tampoco hay nada que preexista a la creación 
de lo que tiene lugar ahí, simplemente es el acto del surgimiento, el 
origen mismo en tanto que no es más que la creación ex-nihilo.7 Es la 
aparición singular del vestigio, es la ex-posición singular de lo existente, 
es la existencia. Y la existencia es creación que, por otra parte, no debe 
ser interpretada en términos del pensamiento antropocéntrico que si-
túa al hombre en el centro de “la creación” sino que lo atraviesa en la 

6  Theodore George señala que la dependencia de Hegel con Antígona para el desarrollo 
central de sus argumentos lo conducen a afirmar que cualquier acción de la conciencia 
puede tornarse en criminal, del mismo modo que todas las acciones de un agente 
racional están inextricablemente vinculadas a cierto sentimiento de culpa (George, 
2006: 75). En este sentido, Hegel sostendrá que esta culpabilidad es inherente a la 
acción como tal y, esto, no debe interpretarse en términos de un fracaso moral o ético, 
sino como un momento formal del obrar en general (Hegel, 1984: 277).
7 En esta reflexión propongo volver a Nancy en el sentido de que si la creación es ex 
nihilo, esto no debe interpretarse en términos de que un “creador” obre a partir de nada. 
Esto significa más bien, que el “creador” mismo es el nihil y, por otra parte, que este nihil 
no es, lógicamente, algo “de donde” lo creado pudiera provenir, sino la procedencia 
misma, y el destino, de algo en general o de cualquier cosa. Y si la nada no es na-
da previo, no queda más que el ex, para calificar la creación-en-acto (Nancy, 2006: 32).



Andamios22

María Concepción Delgado Parra

desmesura de su infinita singularidad original (Nancy, 2006: 33). En 
Antígona, la existencia es expuesta y exponente. Quizá, por ello, este 
personaje mítico cautiva a Hegel, toda vez que se mantiene rozando los 
orígenes. Constituye un terreno fértil para representar los esfuer-
zos de la conciencia en su reconciliación con los ineluctables y legítimos 
deberes derivados de la comunidad, la herencia, la familia y la ley, con 
un profundo conocimiento de sí misma y como un ser genuinamente 
racional que debe dotarse de los principios para orientar sus acciones 
y su vida; caracteriza el impulso de la conciencia para establecer un 
sentido de lo individual frente a la amenaza del poder del Estado; 
pero, también, interroga el significado de la conciencia que abraza una 
serie de compromisos políticos, sociales y éticos, al mismo tiempo que 
permanece fiel a sí misma (Barnett, 1988: 1). En su movimiento, la 
figura de Antígona “crea mundos” en los que habla de las formas de 
discontinuidad y de los límites que el Espíritu encuentra en el curso 
de su desarrollo para armonizar los compromisos divergentes: “…
la comunidad sólo puede mantenerse reprimiendo este espíritu de la 
singularidad y, siendo este espíritu un momento esencial, la comunidad  
lo engendra también, y lo engendra precisamente mediante su acti-
tud represiva frente a él, como un principio hostil” (Hegel, 1985: 281).
	 Si bien es cierto que para Hegel la conciencia al final triunfa sobre 
esta forma de vulnerabilidad de la comunidad en la medida en que su 
lado negativo reprime hacia dentro la singularización de los individuos 
a través de la superación dialéctica en el desarrollo del espíritu (Hegel, 
1985: 282), la experiencia de la vida ética enseña que sólo en las más  
altas fases del desarrollo de la conciencia —la reflexión filosófica, la re-
ligión y el arte— es posible unificar las dificultades de la vida práctica  
mediante la experiencia del perdón. Las figuras de “la buena con-
ciencia, el alma bella, el mal y su perdón” (Hegel, 1984: 368-392), 
representan en la Fenomenología el momento de resolución definitiva 
de los conflictos de la moral moderna que, después del progresivo 
movimiento del Espíritu, encuentra su redención. Sin embargo, en 
el reconocimiento de que la experiencia de la conciencia absoluta no 
limpia de la memoria las experiencias dolorosas del espíritu de desunión 
y sólo a través de la vida contemplativa deviene la redención, se  
rasga el territorio en el que se desarrolla la cruda acción de lo  



Andamios 23

Sobre la comunidad ético-política contemporánea

práctico, corroborando la imposibilidad de la reconciliación definitiva 
de la comunidad.
	 Desde esta perspectiva, es posible sugerir que el tratamiento que 
realiza Hegel sobre ciertas formas de reflexión de la vida práctica, 
dirigidas a lograr la “sutura” de la comunidad frente a los aspectos más 
hostiles del mundo práctico, abren interrogantes fundamentales sobre 
cuestiones concretas de la praxis que continúan teniendo vigencia hasta 
nuestros días, pero en otro tenor. La introducción de la “culpa” y su 
reconocimiento, como figura mediante la que se expresa la dualidad 
superada del fin ético y el retorno a la disposición ética contempla-
da sólo en el derecho,8 anticipa la asociación entre el “juicio y la culpa”9 
que encontrará resonancia en el movimiento de las potencias éticas de la 
ley, que en su lucha por conciliar la individualidad con lo universal son 
impelidas por la oposición irreconciliable de lo trágico, como se muestra 
en el desarrollo de la Antígona de Sófocles. Tras acompañar a su padre 
ciego al exilio, Antígona regresa a Tebas donde sus hermanos Polinices 
y Eteocles se enfrentan para obtener el trono de la ciudad encontrando 
ambos la muerte. Eteocles es enterrado con todos los honores, mientras 
que Polinices no recibe sepultura al ser considerado por Creonte un 
traidor10 de los tebanos. Bajo pena de muerte se prohíbe el entierro de 
Polinices, condenándolo al castigo infame que conlleva la errancia, por 
cuanto vagará sin sepultura. Antígona contradice la orden y da sepultura 
a su hermano. Tras ser descubierta, su tío la condena a morir encerra-
da en una cueva. En su obstinación por defender la ley civil, a pesar de 
ser contraria a la ley divina, Creonte provoca el suicidio de Antígona, 
la muerte de su hijo y la de Eurídice, su mujer (Sófocles, 2000: 84, 
90-95, 106-107, 120-123,125). En este trazo, la representación del  
carácter trágico de la finitud es tan poderosa que amenaza con soca-
var la unidad final del espíritu. Sin embargo, ahí, precisamente, tiene 

8 Escribe Hegel, citando la Antígona de Sófocles: “Porque sufrimos reconocemos haber 
actuado mal” (Hegel, 1984: 278).
9 En el desarrollo del siguiente apartado retomaré con mayor detalle esta asociación.
10 El tema de la “traición” es un elemento que trasmina la perspectiva del “juicio” de la 
acción de los agentes racionales, revelando la confrontación entre la ley humana y la ley 
divina de la que se deriva la imposibilidad de la reconciliación de la comunidad, como 
se apunta en el siguiente apartado.



Andamios24

María Concepción Delgado Parra

lugar la ex-posición de Antígona, entendida como creación-en-acto en la 
que la existencia está expuesta como tal. El desacato a la ley, representa-
da por Creonte, y la condena por su acción, llevaría a la consumación 
del espíritu manifiesto en el que éste experimenta su supremo dere-
cho del desafuero y con su victoria establece su propio declinar (Hegel, 
1984: 280). Sin embargo, lo que Antígona ex–pone como tal, no es 
el mundo de los hombres sino lo no-humano a lo que lo humano se 
expone y que lo humano expone a su vez (Nancy, 2006: 34). La fuerza 
de ley encarnada en Creonte obedece al fin, la acción de Antígona no 
tiene fin ni fondo:

Frente a esta universalidad vacía tiene la sustancia la for-
ma de plenitud y del contenido, y éste queda ahora en plena 
libertad y no ordenado; en efecto, ya no se halla presente 
el espíritu que lo sojuzgaba y lo mantenía coherente en su  
unidad. Por tanto, este uno vacío de la persona es, en su rea-
lidad, un ser allí contingente y un moverse y obrar sin 
esencia (Hegel, 1984: 284).

Simplemente es lo expuesto, no es su medio ni su representación. Por 
eso estas dos figuras no pueden ser complemento para la resolución 
de la vida ética de la comunidad. No son la ley del día y la ley de la 
noche disueltas en la consumación del amanecer. De nada sirve que 
Creonte amenace a Antígona de muerte, el acaparamiento del sentido 
de la conciencia que le da el valor a su poder es trastocado por la re-
presentación de un espaciamiento “que no sería representación sino 
inmersión en la cosa misma, existiría solo y sólo en él estaría el origen 
y la cosa” (Nancy, 2006: 34), no es más que la creación ex nihilo, como 
se explica líneas arriba, es el surgimiento de la llegada en nada. Es la 
creación que desconcierta y desvirtúa la problemática de la produc-
ción del argumento ontológico, toda vez que representa, como señala 
Patocka, el llamado a una esperanza ínfima que Creonte ha ocultado 
para nosotros: “el hecho de que el hombre no se pertenece, que su 
sentido no es el Sentido, que el sentido humano se acaba en cuanto se 
llega a la orilla de la Noche, y que la Noche no es una nada, sino que 



Andamios 25

Sobre la comunidad ético-política contemporánea

pertenece a lo que <es> en el sentido del estricto término” (Patocka, 
1973: 59).
	 El conflicto entre Creonte y Antígona así, y de nuevo, crea un es-
pacio de “curiosidad” en el que la conciencia arriba a la vida ética con 
el aprendizaje de que la centralidad de la razón y todas las cuestiones 
vinculadas deben ser gobernadas por las leyes de su propio hacer. 
Sin embargo, no se trata de la curiosidad entendida por Heidegger 
en términos de buscar lo nuevo sin la preocupación de ver para com-
prender lo visto, aquella que sólo busca ver, saltar eso a otra cosa, 
curiosidad caracterizada por una típica incapacidad de quedarse en 
lo inmediato, sin detenerse en la contemplación (Heidegger, 2013: 
172-175), sino a la manera de Nancy, una curiosidad que retira lo 
inconsistente, pero atiende el acceso a la apertura del existente, accede 
al estrato más primitivo de una curiosidad en la que estamos en primer 
lugar interesados por la alteridad siempre renovada del origen. “Los 
otros seres son curiosos para mí, porque me dan acceso al origen, me 
lo hacen tocar, me dejan ante él y ante su vuelta sustraída cada vez” 
(Nancy, 2006: 35-36). Desde esta mirada, la conciencia de la vida ética 
estará dedicada a la armonización del conocimiento de sí misma en tér-
minos de un ser legislativo, con la conciencia de que su vida también 
está guiada por los múltiples acuerdos y condiciones de los que no 
tiene la autoría (George, 2006: 77). De este modo, la obsesiva carrera  
de la conciencia por alcanzar lo absoluto, al mirarse en el espejo éti-
co de la sustancia, será repelida por la curiosidad de una Antígona, que  
en su ex-posición a la muerte, produce la ruptura de la vida práctica de 
la comunidad. Con su acción, la reflexión de Hegel es desplazada hacia 
la idea de que la vida práctica no se constituye sobre la base potencial 
de la cohesión y la unidad —y en esta parte seguiré la tesis de George 
Theodor—, sino en la “insuperable paradoja” que nos coloca en la falla 
de una línea imborrable que separa nuestros vínculos con el mundo, del  
sentido que tenemos de nosotros mismos (Theodor, 2006: 87), di-
mensión que desvirtúa la producción del argumento de la tradición 
antigua de la dialéctica, toda vez que arroja la idea de “lo común”, a 
la irresoluble crisis de la universalidad de la ley, expresada en la ley 
humana y la ley de la singularidad, encarnada en la ley divina.



Andamios26

María Concepción Delgado Parra

La “insuperable paradoja” de “lo común”

Hegel culmina la Fenomenología del espíritu afirmando que no solamente 
el espíritu del hombre está destinado a alcanzar una forma absoluta 
de la autoconciencia, sino que también está adherido al potencial de lo-
grar su independencia (Hegel, 1984: 473). En su planteamiento, hay un 
desplazamiento de la preocupación hegeliana hacia el “desacuerdo” 
entre lo singular y lo universal, como característica intrínseca de la 
“unidad”. Con esto no quiero decir que Hegel no se haya dado cuen-
ta del giro que da a su discurso, él sabe que su exposición no siempre 
alcanza la necesidad de la cosa, precisamente, por eso apela al contiguo 
despliegue dialéctico con el propósito de acercarse de un modo distin-
to (Gadamer, 2005: 19); lo que pretendo destacar es que en el desarrollo 
de este movimiento emerge la idea de que la unidad está atravesada,  
no sólo por la resolución de los contrarios, sino también por la distan-
cia que los acerca.
	 Antes de continuar, es necesario incorporar un segundo elemento 
a la reflexión en relación con la acción-decisión11 de Antígona de “dar 
sepultura” a Polinices, acción que pone en marcha la problemática 
del “juicio” y la “culpa”, expresada en la confrontación con Creonte, 
en la que se debate la ley humana con la ley divina. En el prefacio 
de la Fenomenología del espíritu —afirma Gadamer—, Hegel presenta 
la distinción entre la filosofía antigua preocupada por elaborar la dia-
léctica especulativa, en la que reconoce a Platón como el primero en 
elaborar una dialéctica que aspira a contemplar lo universal, “aquello 
que debe valer como determinación”, tomado puramente en sí mismo, 

11 Me serviré de la explicación desarrollada por Klenner a partir del estudio que realiza 
sobre la Propedéutica filosófica de Hegel para aproximar una síntesis a la noción de 
“acción-decisión”, a la que me refiero. En relación con la “acción” hegeliana –señala– 
a ésta pertenece sólo aquello que del hecho hay en la decisión o en la conciencia, 
y que la voluntad reconoce como propio. Y, refiriéndose al “actuar” (handeln), verbo 
correspondiente a la acción (Handlung), apunta que Hegel lo describe como el “tránsi-
to de una determinación interna a la externalidad” y como “una síntesis de lo interno 
y lo externo”. El actuar puede implicar —continua Klenner— tanto la negación de la 
inmediatez de la determinación interna, o decisión; como la negación de algo externo, 
ya sea inmediato o mediato (Klenner, 2000: 65-66).



Andamios 27

Sobre la comunidad ético-política contemporánea

lo cual significa mostrarlo en su unidad con su contrario. En este sen-
tido, Aristóteles constituye para Hegel el verdadero adoctrinador del 
género humano, toda vez que es capaz de reducir las más diversas 
determinaciones a un solo concepto: recoge todos los momentos de 
una representación en la que aparecían desperdigados e inconexos, sin 
dejar fuera determinaciones ni establecer primero una y luego otra, sino 
juntándolas todas en una sola. Inversamente, señala Hegel, la tarea de la 
filosofía moderna consiste en realizar lo universal e “infundir espíritu” 
mediante la abolición de los pensamientos fijos y determinados. Sin  
embargo, de esta contraposición resulta la mera elevación a la uni-
versalidad del pensamiento, pero para Hegel aún queda la tarea de 
descubrir en esta universalidad, inmediatamente corroborada, la “pura 
certeza de sí mismo”, la autoconciencia. En esto radica, desde su 
perspectiva, la deficiencia de la conciencia filosófica de la antigüedad. 
La Fenomenología —lejos de la interpretación que afirma que se trata 
de una propedéutica que todavía no tiene el carácter de ciencia— es 
la que prepara el camino que eleva la conciencia común a conciencia 
filosófica, cuyo final será la figura del saber absoluto (Gadamer, 2005: 
15-19). En esta trayectoria, la tragedia antigua constituye la mediación 
del saber puro, del pensarse-a-sí-mismo en todas las determinaciones y 
la filosofía moderna la ley que gobierna el movimiento de la dialéctica, 
que es la autoconciencia (Gadamer, 2005: 20). Por ello, la acción-
decisión de Antígona, al adelantar el movimiento del espíritu, de la época 
de la Grecia clásica a la República de Roma, al conocimiento de la in-
terpretación legalista romana del ser humano asumido como persona, 
crea el espacio para reflexionar sobre los límites de la conciencia para 
alcanzar la vida ética. Este cambio de época, considerado por Hegel 
uno de los más importantes para la historia del espíritu, anticipa el des-
cubrimiento de la personalidad de la conciencia, aunque aún de 
manera incipiente, del individuo libre moderno (George, 2006: 88). 
Movimiento con el que se anuncia la insuperable paradoja en la que lo 
singular y lo universal permanecerán en continua confrontación.
	 Los dos movimientos referidos en los primeros párrafos del aparta-
do testifican la alianza que Hegel establece con Antígona para discutir 
que en el mundo ético griego la acción racional en los asuntos prácticos 
está impregnada por la finitud, en la medida en que está adherida a 



Andamios28

María Concepción Delgado Parra

una forma peculiar de fracaso. Ahora bien, y aquí es donde se deslizan 
algunas preguntas y una sospecha. Si el fracaso constituye la marca 
inherente de la comunidad, su “insuperable paradoja”, ¿es el desacuerdo 
entre la ley humana y la ley divina, derivado del “juicio”, lo que permite 
su continuidad en el tiempo? ¿Acaso, la colusión del juicio con la culpa 
salvaguarda el poder en su finitud, es decir, la acción racional de recibir, 
escoger, seleccionar, filtrar, conceder, en el territorio de la vida práctica? 
En este sentido, ¿es el movimiento incesante de la contradicción el que 
“revela”, una vez y cada vez, las perversiones del encerramiento de la 
comunidad, al mismo tiempo que permite su re-configuración? Pensar 
lo pensado, esto es lo que propone la dialéctica. El pensar de algo en 
sí mismo, para sí mismo, en cuanto tal, es por necesidad pensamiento 
conjunto de determinaciones contradictorias, donde la unidad de las 
determinaciones contradictorias, en cuanto éstas son superadas en una 
unidad, tiene la naturaleza propia del sí mismo (Gadamer, 2005: 31). 
¿En esto radica la existencia de la comunidad ético-política, en indagar 
la fuente de su permanente disolución?
	 Una de las más importantes respuestas de Hegel en relación con la 
estructura de la tragedia en el encuentro con la conciencia es la con-
frontación entre la ley humana y la ley divina, a la que interpone el 
cadáver del “traidor”, revelando que el “juicio” tendrá como resultado la 
violación de una de las dos leyes. Esta contradicción, cuya inscripción 
tendríamos que rastrear en el juicio reflexivo en la comunidad ético-
política contemporánea, particularmente en el debate desarrollado por  
Seyla Benhabib (2004; 1996; 1992), resulta del hecho de que ambas 
leyes prescriben deberes legítimos y necesarios para los agentes asig-
nados a respetar las leyes: Creonte y Antígona están obligados por  
la razón y la costumbre a cumplir con sus deberes. Sin embargo, en la  
vida práctica estas dos leyes se repelen, provocando que cada una 
de las partes defienda su ex-posición frente a la otra, en el marco de 
compromisos éticos que arriban en una suerte de conjetura especulati-
va imposible de reconciliar. Ante el cadáver del traidor, escribe George, 
ninguna de las partes es capaz de evitar la culpa por la acción realizada 
para sostener una ley sobre la desobediencia de la otra (George, 2006: 
89).



Andamios 29

Sobre la comunidad ético-política contemporánea

	 Pero, ¿cuál es el propósito de Hegel al confrontar a la conciencia con 
el enigma de que al mundo ético le impulsa el punto de vista de que 
no sólo la acción racional sobre la conducta de los seres humanos está 
atravesada por la culpa, sino también la acción racional de la ley divina? 
El propósito de la ley de la universalidad, de la ley humana, es hacer 
cumplir el respeto de la fuerza vinculante de la ley, como tal, su tarea 
consiste en guiar todas las acciones de los seres humanos gobernados 
por leyes. Por lo tanto, el gobierno al que está adherido el deber de la 
ley debe permanecer “ciego” ante los reclamos hechos sobre él mismo 
por la ley divina. Del mismo modo que la ley divina de lo singular, que 
trasmina todas las arenas de la vida práctica, exige su cumplimiento en 
la figura de la mujer (Antígona), quien debe también, en cierto sentido, 
permanecer “ciega” a las exigencias de la ley humana. Hegel afirma que 
la culpabilidad del agente racional es similar en Creonte y Antígona, 
esto lo expresa en una breve cita tomada directamente de la tragedia de 
Sófocles que señala: “Porque sufrimos, reconocemos haber obrado mal” 
(Hegel, 1984: 278). Si las leyes de la universalidad y de la singularidad 
atraviesan toda acción del mundo ético y si estas leyes prueban ser 
incompatibles entre sí y antitéticas para la práctica concreta, entonces, 
el argumento sería que todas las acciones racionales son dirigidas por la 
culpa. Por lo tanto, tendríamos que preguntar si ¿el conflicto entre la ley 
humana y la ley divina revela a la culpa como regla general de la acción 
racional? 
	 Este movimiento ex-pone un ángulo de entrada desconcertante y 
oblicuo para transitar por el camino de la comunidad ético-política 
contemporánea. En la lógica del respeto al cumplimiento de la ley y 
su suplemento “la culpa”, germina el límite del “juicio” de la acción 
racional de los agentes para establecer la existencia de “lo común”. El 
problema de la deliberación se precipita en el trayecto de la acción-
decisión. Antígona es guiada por una ley racional de larga tradición, 
lo que conduciría a afirmar que es inocente, aunque el cumplimiento 
de sus fines la lleva a violar el decreto de Creonte. En la ex-posición 
singular de lo existente, que no es otra cosa que la existencia, Hegel 
interrumpe el movimiento de la especulación, para volver a la falla im-
borrable: ¿qué significa participar en una comunidad política, social y 



Andamios30

María Concepción Delgado Parra

ética configurada por otros individuos racionales, sin dejar de ser fiel a 
sí mismo como ser legislativo? Al mismo tiempo regresa para repetirnos, 
una y otra vez, que no solamente el espíritu del hombre está destinado 
a alcanzar una forma absoluta de la autoconciencia, sino que también 
está adherido al potencial de lograr su independencia (Hegel, 1984: 
473).

A manera de interrupción…

En el cruce de estos dos movimientos, donde la unidad es atravesada, 
no sólo por la resolución de los contrarios sino también por la distan-
cia que los acerca y la acción-decisión de Antígona, que desplaza a la 
conciencia al conocimiento de la interpretación legal del ser humano 
devenido en persona, anida la experiencia en la que se precipita la 
“insuperable paradoja” que revela la imposibilidad del cierre de la re-
conciliación definitiva de la comunidad ético-política. Sin embargo, a 
esto es a lo que corresponde la readmisión de la dialéctica antigua con 
la verdad de la filosofía moderna. En el discurso especulativo, Hegel 
acredita que no ha logrado aún llevar a término la tarea de integrar 
el legado de la tradición antigua y moderna en un proceso dialéctico 
unitario.12 Precisamente, a partir de esta falla “insuperable”, en el ca-
rácter inacabado y contradictorio, se reinscribe, quizá, la decisión de 
pensarnos como comunidad ético-política, atendiendo la problemática del 
“juicio” y la “culpa”, expresada en la confrontación entre la ley humana 
y la ley divina, donde se revelan los significados más profundos de  
la acción de los agentes racionales en el territorio de la vida prácti-
ca. La dialéctica hegeliana —señala Gadamer—, sea que se considere 
a la lógica o a la fenomenología o a cualquier otra parte de la ciencia 
especulativa la ley que gobierna el movimiento de esta dialéctica, tiene 
su fundamento en la verdad de la filosofía moderna, que es la verdad  
de la autoconciencia, como tal, el pensamiento comienza consigo 
mismo, esto es, con la decisión de pensar (Gadamer, 2005: 20).

12 Desde el punto de vista de Gadamer, la maestría dialéctica de Hegel se acredita en los 
detalles que le impiden alcanzar la totalidad del legado antiguo en la unidad, toda vez 



Andamios 31

Sobre la comunidad ético-política contemporánea

Fuentes consultadas

Adorno, T., y Horkheimer, M. (2002), Dialectic of Enlightenment, 
Redwood City: Stanford University Press.

Agamben, G. (2003), La comunidad que viene, Valencia: Pretextos.
Barnett, S. (1998), “Introduction: Hegel Before Derrida”, en Stuart 

Barnett (ed.), Hegel After Derrida, Nueva York: Routledge.
Bataille, G. (1961), Le coupable. Suivi de Làlleluiah, París: L’imaginaire-

Gallimard. 
_________ (2001), Lo imposible, Madrid: Arena Libros.
Benhabib, S. (2004), Los derechos de los otros. Extranjeros, residentes y 

ciudadanos, Barcelona: Gedisa.
_________ (1996), The Reluctant Modernismo of Hannah Arendt, 

Thousand Oaks: Sage.
_________ (1992), “Judgment and the Moral Foundations of Politics 

in Hannah Arendt’s Thought”, en Situating the Self. Gender, Co-
mmunity and Postmodernism in Contemporary Ethics, Nueva York: 
Routledge.

Blanchot, M. (2002), La comunidad inconfesable, Madrid: Arena Libros.
Bloch, E. (1983), Sujeto-objeto: el pensamiento de Hegel, México: Fondo 

de Cultura Económica.
Butler, J., Laclau, E. y Žižek, S. (2000), Contingency, Hegemony, Uni-

versality: Contemporary Dialogues on the Left, Londres: Verso.
Christopher M. F. (1989), Sartre and Hegel: The Variations of an Enigma in 

“L’étre et le Néant”, Bonn: Bouvier.
Derrida, J. (2001a), Cosmopolitanism and Forgiveness, Nueva York: 

Routledge. 
_________ (2001b), Writing and Difference, Londres: Routledge.
_________ (2000), La hospitalidad, Buenos Aires: Ediciones la Flor.
_________ (1998), Políticas de la amistad, Valladolid: Editorial Trotta.
Esposito, R. (2003), Communitas: origen y destino de la comunidad, Buenos 

Aires: Amorrortu.

que este carácter indeterminado testimonia hasta qué punto ha sido fecundado por la 
dialéctica antigua (Gadamer, 2005: 20-21).



Andamios32

María Concepción Delgado Parra

Gadamer, H. (2005), La dialéctica de Hegel. Cinco ensayos hermenéuticos, 
Madrid: Cátedra Teorema.

George, T. D. (2006), Tragedies of Spirit. Tracing Finitude in Hegel’s 
Phenomenology, Albany: State University of New York Press.

Hartmann, K. (1989), Sartre’s ontology: a study of “Being and Nothingness” 
in the light of Hegel’s Logic, Evanston: Northwestern University 
Press.

Habermas, J. (2000), Teoría y praxis. Estudios de Filosofía social, Madrid: 
Tecnos.

Hegel, G.W.F. (1985), Fenomenología del espíritu, México: Fondo de 
Cultura Económica. 

_________ (1982), Ciencia de la Lógica, Buenos Aires: Ediciones Solar.
Heidegger, M. (2013), Ser y tiempo. Libro en línea disponible en 

http://espanol.free-ebooks.net/ebook/Ser-y-el-Tiempo/
pdf?dl&preview, Consultado el 28 de octubre de 2013. 

_________ (2008), Basic Writings, Nueva York: Harper Perennial Mo-
dern Thought. 

_________ (1992), La fenomenología del espíritu de Hegel, Madrid: 
Editorial Alianza.

_________ (1988), Identidad y Diferencia, Barcelona: Anthropos.
Klenner, A. (2000), Esbozo del concepto de libertad: filosofía del derecho de 

Hegel, Santiago de Chile: LOM.
Kojéve, A. (1969), Lectures on Hegel’s Phenomenology of Spirit, Nueva 

York: Basic Books.
Levinas, E. (2000), Ética e infinito, Madrid: La balsa de la medusa. 
_________ (1999), Totalidad e infinito, Salamanca: Sígueme.
_________ (1998), De otro modo que ser o más allá de la esencia, Sa-

lamanca: Sígueme.
Madison, G. (1988), Hermenéutica de la postmodernidad, Bloomington: 

Indiana University Press.
Marcuse, H. (1954), Reason and Revolution. Hegel and the Rise of Social 

Theory, Nueva York: Humanities Press.
Merleau-Ponty, M. (1962), Phenomenology of Perception, Nueva York: 

Routledge.
Mondolfo, R. (1982), “Prólogo” en Ciencia de la Lógica, de G. W. F. 

Hegel, Buenos Aires: Ediciones Solar.



Andamios 33

Sobre la comunidad ético-política contemporánea

Nancy, J. (2006), Ser singular plural, Madrid: Arena Libros. 
_________ (2000a), La communauté desouevrée, Madrid: Arena Libros.
_________ (2000b), La comunidad inoperante, Santiago de Chile: LOM 

Ediciones.
Nietzsche, F. (1990), Ecce Hommo, París: Gallimard.
Patocka, P. J. (1973), Platon et l’Europe, Lagrasse: Verdier.
Sófocles (2000), “Antígona”, en Tragedias, Madrid: Biblioteca Básica 

Gredos.
Weil, E. (1950), Hegel et L’Etat, París: Vrin.

Fecha de recepción: 12 de julio de 2013
Fecha de aceptación: 11 de diciembre de 2013

Volumen 11, número 24, enero-abril, p. 15-33




