
Andamios 333

Manuel Gamio y las bases de la política 
indigenista en México

Irving Reynoso Jaime*

Resumen. En este trabajo se presenta el perfil intelectual de 
Manuel Gamio, considerado el padre de la antropología moderna 
en México, y uno de los principales ideólogos del indigenis­
mo latinoamericano del siglo XX. La influencia de Gamio se 
ejerció en el debate ideológico y permeó hacia las políticas pú­
blicas y en la lógica de la construcción de las instituciones 
de orientación indigenista. Se expone su formación en la co­
rriente del relativismo cultural bajo la tutela del antropólogo 
norteamericano Franz Boas, y sus innovaciones en los campos de 
la arqueología, etnografía y antropología mexicana, así como su 
decisiva influencia para dejar atrás el paradigma decimonóni­
co de “el indio bueno es el indio muerto”, enfatizando la 
necesaria incorporación del indígena al proyecto de estado 
moderno posrevolucionario.

Palabras clave. Indigenismo, antropología, Manuel Gamio, siglo 
XX, historia.

Introducción

En la segunda mitad del siglo XX, los movimientos etno-políticos co­
menzaron a adquirir mayor protagonismo en la problemática de los 
países de América Latina, como resultado de un largo proceso de 
lucha y organización. Dichos movimientos expresaban nuevas formas 

* Doctor del Programa de Posgrado en Estudios Latinoamericanos de la Universi­
dad Nacional Autónoma de México. Actualmente colabora en el Colegio de Estudios  
Latinoamericanos, Facultad de Filosofía y Letras de la UNAM. Correo electrónico: 
irving.reynoso@gmail.com

Volumen 10, número 22, mayo-agosto, 2013, pp. 333-355



Andamios334

Irving Reynoso Jaime

de participación política y planteaban una relación distinta entre los 
indígenas y el Estado. En el caso de México se puede tomar como 
fecha simbólica el año de 1974, cuando el obispo de San Cristóbal de 
las Casas, Samuel Ruiz, organizó el Primer Congreso Indígena Fray 
Bartolomé de las Casas, en el que 1 230 delegados tzotziles, tzeltales,  
choles y tojolabales se expresaron por medio de ponencias sobre te­
mas como la tierra, el comercio, la educación y la salud. Este congreso 
es considerado el antecedente de mayor relevancia de las luchas in­
dígenas del último cuarto del siglo XX. Su influencia se dejó sentir de 
inmediato cuando, un año después, Gonzalo Aguirre Beltrán, entonces 
director del Instituto Nacional Indigenista, llevó a cabo el Primer Con­
greso Nacional de los Pueblos Indígenas, en Pátzcuaro, Michoacán. La 
coyuntura de 1992, cuando el gobierno español festejó los 500 años 
del descubrimiento de América, generó un importante debate sobre 
la problemática indígena ente los partidarios de la “conquista” y los 
del “descubrimiento” —Miguel León Portilla, intentando resolver 
la polémica, se refirió al “encuentro de dos mundos” (Zolla y Zolla 
Márquez, 2004).
	 En este contexto se alentó una importante reflexión sobre el 
concepto de cultura, la relación de los indios con el Estado, el carácter 
pluricultural de la nación mexicana y las responsabilidades sociales que 
esto implicaba. Con la vuelta de siglo a la vista, se hacía evidente la 
incapacidad de las políticas indigenistas que se venían aplicando en 
México. Es interesante detenernos a revisar los diversos organismos que 
el Estado mexicano creó durante el siglo xx para el estudio y atención 
de los pueblos indios: Junta para el Mejoramiento de la Raza Ta­
rahumara (1906), Sociedad Indianista Mexicana (1910), Dirección de 
Antropología (1917), Departamento de Educación y Cultura Indígena 
(1921), La Casa del Estudiante Indígena (1926), Departamento Autó­
nomo de Asuntos Indígenas (1936), Instituto Nacional de Antropología 
e Historia (1938), Dirección General de Asuntos Indígenas (1946), 
Instituto Nacional Indigenista (INI, 1948) y la Escuela Nacional de 
Antropología e Historia (1951); en la actualidad, la mayor instancia gu­
bernamental orientada hacia los indígenas es la Comisión Nacional para 
el Desarrollo de los Pueblos Indígenas, que desde 2003 reemplazó al 
INI. A esto hay que agregar las veinte legislaciones estatales que entre 



Andamios 335

Manuel Gamio y las bases de la política indigenista en México

1992 y 2001 sancionaron algún tipo de reconocimiento de los derechos 
indígenas.1

	 Y sin embargo, una de las cuestiones que vino a demostrar la 
insurgencia del Ejército Zapatista de Liberación Nacional en 1994, es  
que la política indigenista en México es un problema no resuelto. El 
neozapatismo abanderó las demandas del movimiento indígena na­
cional, dando un papel central a la lucha por la autonomía, la crítica 
del neoliberalismo y la búsqueda del reconocimiento de la pluralidad  
y el derecho al autogobierno de las comunidades indígenas (Zolla y 
Zolla Márquez, 2004).
	 Ante la incapacidad del Estado mexicano para atender las deman­
das de la población indígena, se pueden plantear algunas interrogantes: 
¿Cuáles son los supuestos teóricos y conceptuales que han inspirado   
la política indigenista en México? ¿Cómo se concibe al indígena y qué 
lugar ocupa en la sociedad? ¿Cuáles son los proyectos de desarrollo social, 
económico y cultural para los indígenas y qué objetivos persiguen? ¿En 
qué medida los indígenas han participado o influido en la elabora­
ción de dichas políticas y proyectos? ¿Quiénes han reflexionado sobre 
este problema y cuál es su opinión al respecto?
	 Obviamente, el esclarecimiento de estas cuestiones implica un análi­
sis que excede las pretensiones de este trabajo. Nuestro punto de partida 
es el estudio de la figura intelectual más representativa del indigenismo 
mexicano: Manuel Gamio. Considerado el “padre de la antropología 
mexicana”, sus planteamientos conceptuales, su investigación de campo 
y su actuación en el desarrollo institucional del indigenismo, ejercieron 
una influencia definitiva en todos los personajes asociados a esta co­
rriente en México, como Gonzalo Aguirre Beltrán, Lázaro Cárdenas, 
Alfonso Caso, Isidro Castillo, Luis Orozco Chávez, Juan Comas, 
Vicente Lombardo Toledano, Ricardo Pozas, Moisés Sáenz, Miguel León 
Portilla y Arturo Warman, entre otros. Dado su carácter de ideólogo del 
indigenismo —tanto en el ámbito nacional como en el latinoamericano 

1 Guerrero, Oaxaca, Querétaro, Hidalgo, Sonora, Jalisco, Chihuahua, Estado de México, 
Campeche, Quintana Roo, Michoacán, Chiapas, Veracruz, Durango, Tlaxcala, Sinaloa, 
Coahuila, San Luis Potosí, Morelos y Tabasco. Véase Zolla y Zolla Márquez (2004, en­
trada “Historia”).



Andamios336

Irving Reynoso Jaime

e incluso a nivel internacional—, es pertinente identificar los principa­
les planteamientos de Gamio con respecto a la población indígena, en 
aras de formular un balance de la política indigenista que surgió con el 
Estado posrevolucionario en México durante el siglo XX.

El padre de la antropología mexicana contemporánea

Gamio se formó en la Universidad de Columbia, entre 1909 y 1911, 
adscribiéndose a la corriente antropológica del relativismo cultural bajo 
el magisterio de Franz Boas, con quien sostuvo correspondencia hasta  
su muerte. Al regresar a México trabajó entre 1912 y 1916 en la Inspec­
ción General de Monumentos Arqueológicos, e ingresó como becario 
del gobierno en la Escuela Internacional de Arqueología. En 1914 par­
ticipó en la exploración de San Miguel Amantla, en Azcapotzalco, obra 
que inauguró las excavaciones estratigráficas en México. Para 1917, 
gracias a sus auspicios políticos, consiguió la creación de la Dirección 
de Antropología, cuyos postulados fundamentales, elaborados por el 
propio Gamio, afirmaban la necesidad de investigar científicamente y 
de forma integral los problemas sociales y culturales de la población 
indígena (González Gamio, 1987: 32-35, 39-42, 48-49).
	 Justo un año antes, en 1916, había publicado una de sus obras 
fundamentales, Forjando patria. Pro-nacionalismo, un verdadero pro­
grama de acción para la unificación nacional, que advertía sobre las 
profundas diferencias que impedían la integración de la sociedad me­
xicana, dividida por factores de raza, idioma y cultura. De ahí que la  
verdadera obra revolucionaria debería encaminarse a forjar una nue­
va patria “hecha de hierro y bronce confundidos” (Gamio, 1986: 6). Es 
importante enfatizar el contexto político en el que se publicó esta obra, 
justo antes de la promulgación de la Constitución de 1917. Gamio 
critica la idea que atribuía una agresividad natural a los indígenas para 
justificar su exclusión del proyecto nacional, por el contrario, sostuvo 
que el indio tenía que incorporarse a la sociedad a través de la unifica­
ción del idioma y de la cultura, para dejar de considerarlo como un  
enemigo (Gamio, 1986: 10). Por tanto, no es gratuita su crítica a la 
Constitución de 1857, a la que califica de “extranjera de forma y fondo”, 



Andamios 337

Manuel Gamio y las bases de la política indigenista en México

sólo aplicable a una minoría de la población del país con cultura euro­
pea, pero inapropiada y exótica para la gran mayoría (Gamio, 1986: 
30). Gamio concluye que es indispensable que los gobernantes conoz­
can a los indígenas para legislar sobre su vida social: “Entonces podrá 
formarse una constitución general de grandes lineamientos y leyes par­
ticulares adecuadas a las características étnico-sociales y económicas de 
nuestras agrupaciones y a las condiciones geográficas de las regiones 
que respectivamente habitan” (Gamio, 1986: 31).
	 Además de la influencia de esta obra en el desarrollo posterior del 
indigenismo, personajes contemporáneos de primer orden simpatizaron 
con sus planteamientos, como Álvaro Obregón, quien consideró que 
Forjando patria era “un estudio profundamente científico del verdadero 
origen de nuestros grandes males” (González Gamio, 1987: 47).
	 Así, con su programa de acción expuesto y con la creación de la 
Dirección de Antropología, Gamio pudo dedicarse a llevar a cabo sus  
proyectos de investigación sobre los pueblos indios. En 1920 crea la 
revista Ethnos, dedicada al “estudio y a la mejoría de la raza indíge­
na de México” (González Gamio, 1987: 63). Entre 1917 y 1920 
coordina la investigación que vería la luz en 1922 bajo el nombre de 
La población del valle de Teotihuacan (Gamio, 1922), un esfuerzo por 
llevar la teoría a la práctica. Este trabajo, además de valerle el doctora­
do en la Universidad de Columbia, lo consagra en el ámbito nacional 
e internacional. En opinión de Eduardo Matos Moctezuma, con dicha 
investigación Gamio cristalizó el aporte fundamental de la antropología: 
“estudiar integralmente una zona, desde sus raíces prehispánicas has­
ta las condiciones actuales, pasando por la época colonial, con la 
participación de especialistas de diversas ramas del conocimiento” 
(Matos Moctezuma, 1972: 14-16, citado en González Gamio, 1987: 
56-57). Además del estudio monográfico de la población —historia, 
religión, gobierno, alimentación, el problema de la tierra, educación, 
condiciones materiales, manifestaciones artísticas, características fí­
sicas y demás— Gamio promueve diversas obras para beneficio de la 
comunidad: desazolve de ríos, construcción de presas, bombeo eléctrico 
de agua, enseñanza de técnicas agrícolas y ganaderas, construcción de  
un camino entre el pueblo y la zona arqueológica, modernización 
de la producción industrial típica (González Gamio, 1987: 59). El 



Andamios338

Irving Reynoso Jaime

conocimiento generado por la investigación de campo se tradujo en 
acciones específicas de desarrollo.
	 El impacto internacional de La población del valle de Teotihuacan 
fue notable. En 1922 recibió el Gran Premio de la Exposición In­
ternacional del Centenario, celebrada en Río de Janeiro, y en 1929 el 
de la Iberoamericana de Sevilla, además de numerosas felicitaciones de 
gobiernos, universidades, museos, eminentes antropólogos y sociólo­
gos, revistas especializadas y sociedades científicas (González Gamio, 
1987: 61).
	 Sin embargo, los reconocimientos internacionales no le evitaron 
problemas en el medio político mexicano. Con Plutarco Elías Calles  
en el poder, Gamio acepta en 1925 la Subsecretaría de Educación 
Pública, cargo del que sería separado por el Jefe Máximo luego de que 
denunciara malos manejos de los fondos públicos y externara críticas al 
Secretario de Educación, José Manuel Puig Casauranc (González Gamio, 
1987: 79-81). Las cosas irían mejor con el gobierno de Cárdenas, don­
de obtuvo apoyo institucional para desarrollar varios proyectos, como 
la sustitución del maíz en la dieta por el fríjol soya y la recuperación 
de algunas industrias domésticas —cultivo del gusano de seda, tapetes 
tejidos a mano y la producción de cerámica—. De esta época data su 
libro Hacia un México nuevo (Gamio, 1935), colección de ensayos so­
bre diversos problemas sociales, donde externa sus simpatías por el 
régimen cardenista y se lanza contra la “barbarie callista” (González 
Gamio, 1987: 93-95, 107-113).
	 Finalmente, el grueso de su contribución al fortalecimiento insti­
tucional del indigenismo ocurrió entre 1942 y 1960, periodo en que  
fungió como director del Instituto Indigenista Interamericano, desa­
rrollando proyectos para el mejoramiento de la población indígena 
de diversa índole: alimentación y hábitos alimenticios, salud, artes 
populares y gobierno indígena (González Gamio, 1987: 132), además de 
difundir intensamente la investigación a través de varias publicaciones, 
como la revista América Indígena y el Boletín Indigenista. Un balance de la 
actuación del Instituto durante la gestión de Gamio, afirma que “se centró  
en el rescate del patrimonio cultural de los indígenas, el mejoramien­
to de sus condiciones nutricionales, de salud, educativas y de trabajo, 



Andamios 339

Manuel Gamio y las bases de la política indigenista en México

la lucha contra la discriminación racial, la defensa de la propiedad de la 
tierra y el reparto agrario” (González Gamio, 1987: 135-136).
	 En 1951, la Universidad Nacional Autónoma de México le otorgó el 
doctorado Honoris Causa y, en 1956 —poco antes de su muerte, ocu­
rrida en 1960—, la Sociedad Mexicana de Antropología organizó un 
homenaje con la asistencia de notables intelectuales de la época. En la 
presentación del libro que se editó como resultado del homenaje, los 
antropólogos mexicanos expresaron su gratitud al “iniciador de la etapa 
moderna de la antropología en México” (González Gamio, 1987: 149).

Forjar un alma mestiza

Gamio reconoció en muchas ocasiones la influencia de Franz Boas en 
sus planteamientos sobre los indios. Al recibir el doctorado Honoris 
Causa en la Universidad de Columbia, afirmó que los métodos de  
Boas le permitieron “comprender mejor al indígena y conocer exten­
samente sus necesidades y aspiraciones, a fin de poder satisfacerlas de 
manera autorizada” (González Gamio, 1987: 144-145).
	 Boas desarrolló un programa de investigación antropológica en una 
época en que la antropología estadounidense se caracterizó por evitar 
toda síntesis teórica —primera mitad del siglo XX—. Aunque siempre 
negó ser el centro de una escuela, se le reconoce como el fundador 
de la corriente antropológica del particularismo histórico, una de las 
primeras reacciones contra el evolucionismo lineal, instalándose como 
una de las figuras más influyentes en la historia de las ciencias sociales 
(Harris, 1982: 218-219).
	 Para el evolucionismo, la cultura se dividía en “etapas de desarrollo 
o grado evolutivo”, por las que los pueblos ascendían de acuerdo con el 
nivel tecnológico alcanzado. En cambio, para el particularismo históri­
co —o relativismo cultural— la cultura era un conjunto de prácticas, 
tanto materiales como intelectuales, que respondían a circunstancias y  
vicisitudes históricas. Para comprender una cultura habría que com­
prender sus circunstancias históricas. Es decir, el relativismo no niega 
la evolución ligada a la idea del progreso, pero critica abiertamente que 
el progreso sea unilineal y que dependa de la tecnología.



Andamios340

Irving Reynoso Jaime

	 Boas denunció el prejuicio que asociaba mecánicamente raza, 
lengua y cultura, una idea representativa de la opinión culta, tanto 
en la antropología como en la sociedad occidental. Indicó que las ca­
racterísticas físicas no eran estables, como tampoco las mentales y 
sociales, que eran altamente variables y dependían de “condiciones 
externas”, por lo que no era plausible una relación íntima entre raza 
y cultura. De ahí que la cultura se explique fundamentalmente por  
la historia y no exclusivamente por la biología (Boas, 1964: 153, 158; 
Harris, 1982: 222). La implicación más importante de esta postura es 
que no existen grupos inferiores de seres humanos, pues las diferen­
cias entre las culturas son producidas por causas históricas, geográficas, 
de educación y medio.
	 Otra de las aportaciones de Boas fue su insistencia en la investigación 
etnográfica de campo, colocándolo como un requisito central del tra­
bajo antropológico. De hecho, el trabajo de campo y la recolección de 
datos no eran del todo novedosos, pero sí la afirmación de que dichas 
actividades eran más importantes, más prestigiosas y más científicas que  
cualquier tipo de teorización (Harris, 1982: 218, 224). Esto es así por­
que sólo a través del trabajo de campo se puede “vivir la experiencia 
del otro”, uno de los requisitos centrales del programa boasiano, “co­
nocimiento desde dentro”, aproximándose al conocimiento de la cultura 
a través del contacto con “la vida interior” de los individuos (Harris, 
1982: 233-234).2

	 La influencia de esta corriente antropológica es fácilmente reconocible 
en las obras más significativas de Manuel Gamio. Forjando patria es un 
esfuerzo por explicar la situación de los pueblos indios de México 
apelando a su historia y un llamado de atención sobre la necesidad de co­
nocer las características de la población indígena y compenetrarse de 
sus propias concepciones sociales y culturales —“forjarse un alma in­
dígena”—. Así, Gamio niega la concepción del indio como “una rémora 
para el progreso” o un “elemento refractario de la cultura” destinado  
a desaparecer, de igual forma que critica la postura opuesta que 
enaltece las facultades de indio y lo considera superior al europeo en 

2 En estos planteamientos es clara la influencia del filósofo Wilhelm Dilthey.



Andamios 341

Manuel Gamio y las bases de la política indigenista en México

sus aptitudes físicas e intelectuales (Gamio, 1986: 23). “Ni unos ni otros 
tienen razón”, sostiene categóricamente, ya que:

Sucede que determinados antecedentes históricos, y es­
pecialísimas condiciones sociales, biológicas, geográficas, 
etcétera, del medio en que vive [el indio] lo han hecho 
hasta hoy inepto para recibir y asimilar la cultura de origen 
europeo […] lo prejuzgamos con nuestro criterio, cuando 
deberíamos compenetrarnos del suyo para comprender­
lo y hacer que nos comprenda. Hay que forjarse —ya  
sea temporalmente— un alma indígena. Entonces, ya po­
dremos laborar por el adelanto de la clase indígena. 
(Gamio, 1986: 24-25)

Para este propósito se tendría que conocer el tipo físico, la civilización y 
el idioma de las familias indígenas, con base en un criterio antropológi­
co e histórico que indagara sus antecedentes precoloniales y coloniales, 
así como sus características contemporáneas (Gamio, 1986: 15).
	 Dicho proyecto debía ser abordado de acuerdo con un concepto 
de cultura definido como “el conjunto de manifestaciones materiales e 
intelectuales” que caracteriza a los grupos humanos, pero sin establecer 
gradaciones culturales deterministas, evitando clasificar a los pueblos 
de cultos e incultos —aquí es patente la influencia del particularismo 
histórico—, pues la cultura “se elabora en la mente colectiva de los 
pueblos y se deduce directamente de los antecedentes históricos y del 
medio y las circunstancias que los rodean”. En estos planteamientos, 
Gamio reconoce su deuda con el capítulo “Prejuicios raciales” del li­
bro La mente del hombre primitivo de Franz Boas, donde se afirma que 
no existe la pretendida inferioridad innata que se atribuye a algunos 
grupos humanos en relación con otros, por lo que propone que no se 
hable más de “pueblos cultos o incultos”, ya que equivale a calificarlos 
de “humanos e inhumanos”, incurriendo en una grave falacia pues la 
cultura es inherente a la naturaleza humana (Gamio, 1986: 23, 103, 
106-107).
	 La necesidad del trabajo de campo y la estrecha relación con “el 
otro”, elementos medulares del programa boasiano, ocupan un lugar 



Andamios342

Irving Reynoso Jaime

protagónico en las preocupaciones de Gamio, sólo que éste agrega a sus 
proyectos de investigación un fuerte componente político tendiente a 
la unificación de la cultura nacional: el mestizaje. Si se ha de estudiar 
a la población indígena y conocer íntimamente sus percepciones del  
mundo y de la vida, es con el propósito de estar en mejores condiciones 
de aculturarlos e incorporarlos gradualmente a la cultura occidental, 
no eliminándolos, sino fundiendo lo mejor de su cultura, aquellos ele­
mentos dignificantes de los indígenas, con los de la cultura occidental. El 
objetivo de dicho proyecto era la consolidación de la nación mexicana, 
que ya no sería indígena ni europea, sino mestiza, “hecha de hierro 
y bronce confundidos”. En esta idea radica la política indigenista del 
Estado mexicano posrevolucionario.
	 Esto explica la activa participación de Gamio en la gestión de 
políticas públicas, las recurrentes sugerencias a los gobiernos sobre la  
importancia de estudiar científicamente a la población indígena y su 
decisiva contribución a la institucionalización del indigenismo en 
México. El programa de la Dirección de Antropología —que Gamio 
contribuyó a crear en 1917— pretendía, como afirma su artículo 1º, 
adquirir conocimientos referentes a las características raciales, cultura­
les e intelectuales, a los idiomas y dialectos, a la situación económica y  
las condiciones del ambiente físico y biológico de “las poblaciones re­
gionales actuales y pretéritas de la República”; más adelante, en su artículo 
3º, el objetivo político del mestizaje se hace evidente: “Preparación del 
acercamiento racial, de la fusión cultural, de la unificación lingüística 
y del equilibrio económico de dichas agrupaciones, las que sólo así 
formarán una nacionalidad coherente y definida y una verdadera patria” 
(Gamio, 1922: X-XI).
	 Este fue el espíritu que inspiró su monumental investigación sobre 
la población del valle de Teotihuacan que, como vimos, alcanzó un 
impacto internacional dada la originalidad del proyecto para la época. 
En sus comentarios sobre la población indígena del valle, afirma  
que la mayoría pertenece a la civilización “atrasada” y se lamenta de que 
el número de inmigrantes extranjeros sea reducido, pues su influen­
cia ayudaría a “extender el radio de acción de la civilización moderna 
y [… a] extender el mestizaje” (Gamio, 1922: XXIII). Por otra parte, 
aclaraba que el mejoramiento económico de los indígenas se daría en 



Andamios 343

Manuel Gamio y las bases de la política indigenista en México

la medida en que aumentara el mestizaje hasta generalizarse en toda la 
población, dando “un gran paso en su evolución con el sólo hecho de 
ser racialmente homogénea” (Gamio, 1922: XXVII). De hecho, en los 
congresos internacionales, Gamio aconsejaba poner especial énfasis en 
el estudio de los contactos étnicos y culturales entre los grupos indíge­
nas y blancos, pues ahí estaba el origen del “importantísimo grupo 
mestizo” (Gamio, 1932: 5-6).
	 La importancia de la investigación histórica y etnográfica residía en 
determinar el grado evolutivo de desarrollo en el que se encontraban  
las poblaciones indígenas, establecer la manera de beneficiar su progreso 
y, finalmente, poner en práctica gradualmente el proyecto de mestizaje, 
incorporando aquellas características dignas de ser preservadas en 
los indios. En este último punto, Gamio distinguía entre los valores 
estáticos y los valores dinámicos de los grupos indígenas. En su opinión, 
los “indios del presente” conservaban muchas de las características de 
sus antepasados precolombinos (valores dinámicos), mientras que otros  
rasgos habían desaparecido, aunque podían resurgir (valores estáticos). 
No obstante, ciertas supervivencias eran de poco valor, o en algunos 
casos operaban en detrimento de la vida indígena —agricultura pri­
mitiva, prácticas de hechicería, el uso de drogas y estimulantes en  
la medicina tradicional—, por lo que tenían que ser transformadas, co­
rregidas o reemplazadas por características culturales de tipo 
occidental, mientras que otros rasgos eran de innegable valía y tenían 
que ser conservados y promovidos —las manifestaciones artísticas y las 
tendencias democráticas de los gobiernos indios— (Gamio, 1943: 386, 
390, 392; 1932: 6).
	 Resulta pertinente reflexionar sobre este punto, pues habría que 
matizar y contextualizar las ideas acerca del mestizaje, para no etique­
tar el proyecto de Gamio como una empresa abiertamente hostil hacia  
las comunidades indígenas. En realidad, se estaba combatiendo con­
tra la concepción liberal del indígena que fue dominante en el siglo 
XIX, particularmente durante el porfiriato. El liberalismo triunfante 
elaboró un relato histórico nacionalista en el que se apropió del “glo­
rioso pasado indígena” para oponerlo a los símbolos de sus antiguos 
dominadores españoles. Se habló entonces del pueblo azteca como el 
antepasado directo de la nación mexicana, recuperando su iconografía 



Andamios344

Irving Reynoso Jaime

para elaborar los nuevos símbolos republicanos (el águila y la serpiente 
en el escudo nacional) y se exaltaron las manifestaciones artísticas y ar­
quitectónicas de las antiguas culturas como ejemplo de la grandeza 
originaria de los habitantes de América. El indio ejemplar era el indio 
histórico. En cambio, las comunidades indígenas de carne y hueso su­
frieron un ataque sistemático de parte de la legislación liberal contra su 
autonomía política, su organización económica, su cultura comunal y 
sus usos y costumbres. En algunos casos la ofensiva amenazaba con el 
exterminio, como lo padecieron los mayas y los yaquis. El indio bue­
no era el indio muerto.
	 No obstante, algunas voces habían advertido sobre el peligro de 
mantener excluidos a los indígenas. En 1864, Francisco Pimentel es­
cribía: “Hay dos pueblos diferentes en el mismo terreno; pero lo que 
es peor, dos pueblos hasta cierto punto enemigos”. La hostilidad de los 
indígenas se debía a su condición degradada, producto de su exclusión 
del proyecto nacional. Por ello afirmaba que “mientras los naturales 
guarden el estado que hoy tienen, México no puede aspirar al rango de 
nación propiamente dicha”. Francisco Bulnes profesaba ideas similares: 
“Hay entre las dos razas una muralla que nadie ha podido o querido 
derribar”. Desde su concepción, el indígena era más patriota para 
con su raza que para con la nación, por lo que habría que unificar 
la nacionalidad a partir de unas cuantas “verdades comunes a todas 
las clases”. La crítica más conocida en este sentido es la formulada en 
1909 por Andrés Molina Enríquez en Los grandes problemas nacionales. 
En dicha obra, afirmaba que en México existía la más completa hete­
rogeneidad social, cultural y material, un hecho que impedía a todas 
luces la construcción nacional. En la perspectiva de Molina Enríquez 
la solución para lograr la unificación nacional residía en el mestizaje, 
definido como “unidad de origen, de religión, de tipo, de costumbres, 
de lengua, de estado evolutivo, y de deseos, de propósitos y de 
aspiraciones”.3

	 El proyecto de Gamio apuntaba justamente en esa dirección. Luego 
del intenso periodo de la lucha armada, el Estado posrevolucionario 

3 La citas de las obras de Pimentel (1864), Bulnes (1899) y Molina Enríquez (1978) 
vienen de Villoro (1979: 175-178).



Andamios 345

Manuel Gamio y las bases de la política indigenista en México

que emergió en los años veinte se vio en la necesidad de construir 
una legitimación nacional en un país profundamente dividido social, 
económica y culturalmente. Estaba el hecho, además, de la importan­
te participación indígena en los combates militares de la revolución, por 
lo que no podía seguir excluyéndose a ese sector. Había que incorporar 
definitivamente a los indígenas, pero ¿cómo?
	 La gran contribución de Gamio fue haber operado la transición del 
indio muerto al indio vivo en la política mexicana posrevolucionaria. 
Fue el gran promotor de la valoración histórica y cultural de los in­
dígenas, como lo muestran sus trabajos en el campo de la arqueología 
mexicana, o su propuesta —hecha realidad— de diseñar un águi­
la indígena (quauhtli) para sustituir al águila germánica del escudo 
nacional (Gamio, 1986: 133-138). No obstante, su labor indigenista 
replanteó totalmente la relación del Estado y de la sociedad dominante 
con los pueblos indígenas. La recuperación del indio vivo radicó en  
su crítica a los prejuicios raciales y a las posturas evolucionistas, exi­
giendo que dejase de considerarse a los indígenas como una raza 
étnicamente inferior, pues sus condiciones de miseria social y económi­
ca se debían a la exclusión histórica de la que habían sido objeto. Luego 
estaba la necesidad de estudiarlos con las herramientas metodológicas y 
conceptuales adecuadas (proporcionadas por la moderna antropología) 
para poder determinar en qué forma podría propiciarse su desarrollo 
evolutivo. Dicho desarrollo se vería beneficiado con leyes adecuadas 
para la población india, de ahí su crítica a las leyes que hacían tabla 
rasa de los individuos, idea propia del liberalismo, que intentaban 
amoldarlos uniformemente. Gamio sostuvo la correspondencia entre las  
leyes y las necesidades específicas de los hombres, por tanto, da­
das las diversas características y necesidades de las agrupaciones del 
país, “lógico es que las leyes —ya económicas, ya de otra naturaleza— 
sean distintas” (Gamio, 1986: 180).
	 Así como el relativismo cultural había sido la guía metodológica de 
Gamio para el estudio de la población indígena, desde el punto de vista 
institucional su modelo a seguir fue el norteamericano, cuyas políti­
cas conocía muy bien debido a su experiencia académica en Estados 
Unidos. Al respecto, Gamio comenta:



Andamios346

Irving Reynoso Jaime

¿No vemos, por ejemplo, que entre el cúmulo de ma­
nifestaciones culturales de origen europeo que profusamente 
se desarrollan entre cien millones de norteamericanos, 
florecen con aspecto propio y libertad absoluta, los hábitos, 
las ideas y la raza de doscientos cincuenta mil indígenas? 
Esto se debe a que en Estados Unidos ya no predomina 
el viejo criterio que declaraba: “el mejor indio es el indio 
muerto”, sino un criterio de justicia y de ciencia, que 
respeta la vida indígena, la estudia concienzudamente y  
la ayuda a desarrollarse. Ahí, repetimos, la población in­
dígena apenas representa 1/4 por ciento de la población 
total y sin embargo, existen numerosas instituciones 
oficiales y particulares dedicadas a su conservación, a su 
multiplicación y perfeccionamiento respetando siempre 
su carácter histórico y la evolución de su civilización ori­
ginal. En México, triste contraste, la población indígena 
constituye la mayoría de la total y, sin embargo, los ele­
mentos de raza blanca, que han sido siempre los dirigentes, 
miraron de continuo al indio con desconfianza, temor o 
lástima… (Gamio, 1986: 175-176)

El pasado indígena siguió siendo fuente de legitimación histórica y  
política, no obstante, Gamio advirtió que ningún gobierno podría 
legitimarse sin incorporar a los indígenas del presente. Su proyecto 
de integración se orientaba hacia el mestizaje como objetivo básico de 
la formación de “una nación propiamente dicha”. Es verdad que en 
este proyecto la incorporación del indígena era “selectiva”, de acuerdo 
con las características que valía la pena conservar, pero tuvo la gran 
virtud de reconocer en la cultura indígena elementos positivos que 
podían fortalecer a la sociedad en su conjunto. En esto toma distancia 
de las posiciones que concebían a la cultura indígena como inferior,  
y de aquellas que pretendían su total occidentalización como requisito 
previo de asimilación. Sin embargo, una limitación importante del pro­
yecto de Gamio radicó en que no podía concebir la construcción 
nacional fuera del mestizaje unificador, rechazando la posibilidad de 
construir la nación con base en la diversidad cultural. Si las clases 



Andamios 347

Manuel Gamio y las bases de la política indigenista en México

dirigentes se forjaban “temporalmente” un alma indígena, podrían 
forjarles permanentemente “un alma mestiza” a los indígenas.

En el principio el indio descubrió América

Sólo nos resta analizar el discurso indigenista propiamente dicho de 
Manuel Gamio. Con base en sus textos fundamentales, ensayaremos una 
síntesis de su visión histórica sobre la cuestión indígena, su concepción 
del indio contemporáneo, los problemas de integración nacional aso­
ciados al factor étnico-cultural y las estrategias para resolverlos. Es 
decir, ilustrar el ideario básico de quien llegó a constituirse como el 
ideólogo oficial del indigenismo en México.
	 Comencemos por su visión histórica. Gamio sostiene, basándose en 
los descubrimientos de la paleontología, que el continente Americano 
fue poblado originalmente por las tribus indígenas, quienes llegaron 
provenientes de Asia, lo que convierte a los indígenas en los verdaderos 
descubridores del Nuevo Mundo, una hazaña que realizaron con ele­
mentos muy inferiores a los de Colón, Cortés y Pizarro (Gamio, 1935: 
178; 1986: 63). Gamio imagina así esa “trágica epopeya”:

[En tiempos neolíticos] no había… sextante ni brújula 
para determinar la posición y seguir los rumbos; so­
lamente guiaban en el tumultuoso océano, el instinto 
sutil, la observación aguda del vuelo de las aves viajeras, 
el movimiento de los bancos de pescado y de los gigantes­
cos cetáceos. No se navegaba en buques ni carabelas como 
los colombinos, ni siquiera en las barcas o barquillos de  
escandinavos y fenicios. Eran diminutas piraguas de piel  
distendida, que hacían agua y zozobraban al primer 
golpe de mar; en ellas se iba a morir con muchas más 
probabilidades que a triunfar... Después de muchos si­
glos de buscar puerto y de millares de naufragios silenciosos, 
un siberiano audaz sentiría romperse la quilla de su canoa 
en firmes playas, al par que con pupilas absortas miraba el 



Andamios348

Irving Reynoso Jaime

nuevo mundo. Así debió ser el verdadero descubrimiento 
de América. (Gamio, 1935: 180)

En contraste, los conquistadores europeos encontraron el continente 
explorado, cultivado, habitable y dispuesto “a dar a los recién llega­
dos los frutos y comodidades que durante siglos habían sido preparados 
por otros hombres” (Gamio, 1935: 181-184). Gamio proclama el des­
cubrimiento de América por los indígenas y les rinde un homenaje que 
lleva implícito un fuerte componente político de reivindicación de sus 
derechos originarios.
	 La decadencia indígena comenzó precisamente con la llegada de 
los europeos. Si bien el territorio americano no integraba una nación, 
albergaba en su seno pequeñas patrias: la azteca, la maya-kiché, la  
incásica. La conquista acabó trágicamente con la unidad étnica, lin­
güística y cultural de estas culturas que podían haber llegado a 
cristalizarse en naciones (Gamio, 1986: 5).
	 No obstante, durante la época colonial se intentó adecuar las leyes a 
las necesidades sociales de conquistadores y conquistados. Las famo­
sas Leyes de Indias son un claro ejemplo. Sólo que la aplicación de 
dichas leyes siempre fue unilateral y desventajosa para los indígenas, 
porque las aplicaban sus propios dominadores (Gamio, 1932: 4).
	 El advenimiento de las independencias americanas no logró pro­
ducir verdaderas nacionalidades, pues en sus respectivas sociedades 
persistían las divergencias y heterogeneidades. Así, las Leyes de  
Indias se sustituyeron por leyes y constituciones unilaterales, inspira­
das en sus pares europeas y norteamericanas, que sólo satisfacían las 
necesidades de las minorías blancas de origen europeo. Para Gamio, el 
error de los legisladores fue suponer que las masas indígenas podrían 
transformarse mecánicamente a través de las leyes, una falta disculpa­
ble dada la inexistencia de las ciencias sociales en ésa época. Gamio 
acusa a los gobiernos poscoloniales de “esculpir la estatua” de aquellas 
patrias indígenas con elementos raciales de origen latino, de construir 
con ellas un “humilde pedestal broncíneo”, olvidándose de la raza 
indígena como tal, de manera que el pedestal crecía mientras la esta­
tua caía repetidas veces (Gamio, 1986: 6; 1932: 4).



Andamios 349

Manuel Gamio y las bases de la política indigenista en México

	 Centrándose en el caso de México, Gamio califica de extranjera de 
forma y fondo a la Constitución liberal de 1857, siendo adaptable sólo 
a la minoría de la población perteneciente a la civilización europea. 
En cambio, para la mayoría de la población, las masas indígenas, re­
sultaban “exóticas e inapropiadas”. Aunque Gamio reconoce que las 
Leyes de Reforma fueron redentoras en muchos aspectos, sostiene que 
para los indígenas su aplicación tuvo consecuencias catastróficas, so­
bre todo en lo relativo a la propiedad de la tierra, pues al dividirse 
las tierras comunales de los pueblos no hubo obstáculos para que los 
grandes terratenientes y pequeños rancheros se hicieran de las tie­
rras que correspondían a los indios de los pueblos (Gamio, 1922: XIV; 
1986: 30).
	 El movimiento revolucionario de 1910 mostró cabalmente las pro­
fundas disparidades sociales y culturales de la población mexicana. 
Para Gamio, fueron dos clases sociales, correspondientes a dos razas, 
las que contribuyeron al triunfo de la revolución: el norte mestizo y el 
sur indígena. Sin embargo, a pesar de las semejanzas en las aspiraciones 
de justicia de ambos grupos, fueron los mestizos quienes consumaron 
el triunfo, más allá de que los indígenas hubieran derramando más 
sangre que aquéllos. Esta diferencia sustancial se debió al atrasado 
estado evolutivo de la civilización indígena con respecto al grupo mes­
tizo (Gamio, 1986: 94), lo que nos lleva a ocuparnos de las etapas de 
desarrollo en las que, según Gamio, se encontraban los distintos gru­
pos de la población mexicana a principios del siglo XX.
	 En 1929, en la revista México. Guía de Turismo, Gamio escribió 
que, además de las “bellezas naturales y [... el] artístico abolen­
go precolombino y colonial” de México, el viajero observará “otro 
aspecto importantísimo […] que no existe en Europa y que sin embar­
go nunca es mencionado […] las etapas de civilización que ha escalado 
la humanidad desde hace más de cien centurias hasta la fecha […] en 
uno de los más vastos e interesantes laboratorios sociológicos con que 
cuenta el mundo” (Gamio, 1929: 10, 58-59, citado en González Gamio, 
1987: 97).
	 Para Gamio la población mexicana se encontraba en distintas etapas 
de desarrollo histórico que la ubicaban a la vez en distintas civilizacio­
nes. La población indígena había pasado por las etapas precolonial, 



Andamios350

Irving Reynoso Jaime

colonial y contemporánea. La primera etapa fue de florecimiento in­
telectual y material, según se constata en las manifestaciones artísticas 
y arquitectónicas que sobreviven de aquella época. La siguiente etapa 
—la de la dominación colonial— fueron “siglos de oscuridad” que 
significaron el inicio de la decadencia indígena, pues su nacionalidad, 
leyes, gobierno, industria, religión y costumbres se debilitaron o de­
saparecieron. En la última etapa, desde la independencia hasta la 
actualidad, se acentuó mucho más la decadencia indígena, pues se 
perdieron los pocos derechos y bienes materiales que les quedaban  
—como la propiedad agraria—, acrecentándose su debilidad fisiológica, 
su miseria material y su desorientación espiritual. Por tanto, en su visión 
del desarrollo histórico de la población indígena, Gamio concluye que 
sus condiciones económicas, culturales y espirituales son mucho más 
deficientes con respecto a la época precolombina (Gamio, 1922: XIX; 
1935: 17-18).
	 Si consideramos que los indígenas representan a la mayoría de 
la población, dicho desarrollo histórico explica que en la actualidad 
convivan en México individuos que se encuentran en distintas etapas 
de la evolución cultural humana. En el primer grupo se ubican, según 
Gamio, los indígenas tarahumaras, seris y lacandones, cuyo grado de  
desarrollo los coloca en un tipo de civilización neolítica. Después  
se encuentra otra serie de grupos indígenas: los huicholes, mixes, ya­
quis, mixtecas, zapotecas, tarascos y aztecas, que dependiendo de 
sus características culturales se asemejan a las civilizaciones antiguas 
europeas, a las prehispánicas o a las medievales. En la última etapa 
de la evolución cultural se encuentra una minoría de la población  
compuesta por blancos y mestizos, quienes pertenecen a la civiliza­
ción contemporánea occidental que, dado su carácter científico, es  
superior a las demás en todos los aspectos. Gamio indica que en esta 
convivencia de varios grupos de diversos tipos culturales, el tipo 
superior tarde o temprano desaloja a los de tipo inferior, por lo que sen­
tencia que “los tiempos de Moctezuma nunca volverán para el aborigen 
mexicano, por más que todavía crean otra cosa indianistas de buena fe, 
pero con poco conocimiento de los problemas sociales del país (Gamio, 
1986: 96; 1935: 29-30, 117).



Andamios 351

Manuel Gamio y las bases de la política indigenista en México

	 Desde la visión de Gamio, dicha heterogeneidad cultural es el 
principal obstáculo para la formación de una nacionalidad moder­
na, por ello critica a quienes, olvidando esa diversidad, pretenden que 
en México se opere el milagro de moldear instantáneamente en millones 
de hombres la mentalidad moderna, negando las leyes indeclinables de 
la evolución cultural (Gamio, 1922: LXXXII), y lanza la pregunta:

¿Ocho o diez millones de individuos de raza, de idioma y de 
cultura o civilización indígenas, pueden abrigar los mismos 
ideales y aspiraciones, tender a idénticos fines, rendir cul­
to a la misma patria y atesorar iguales manifestaciones 
nacionalistas, que los seis o cuatro millones de seres de 
origen europeo, que habitan en un mismo territorio pero 
hablan distinto idioma, pertenecen a otra raza y viven y 
piensan de acuerdo con las enseñanzas de una cultura o 
civilización que difiere grandemente de la de aquéllos, 
desde cualquier punto de vista? (Gamio, 1986: 9)

Como lo hemos señalado anteriormente, el programa de acción pro­
puesto para salvar esta dificultad era el mestizaje cultural, aunque había 
otros componentes no menos importantes que debían correr paralelos: 
la seguridad económica y la justicia social. Gamio lo sintetizó al final de 
Forjando patria en esta sentencia: Fusión de razas, convergencia y fusión 
de manifestaciones culturales, unificación lingüística y equilibrio económico de  
los elementos sociales (Gamio, 1986: 183).
	 No obstante, Gamio tuvo que defender su programa ante varias 
imputaciones. Cómo explicar, por ejemplo, que la población indíge­
na en permanente convivencia con la civilización occidental no hubiera 
incorporado más elementos de ésta. Gamio contesta categóricamente: 
“¡Porque no pueden!”, las clases dirigentes no les han permitido ha­
cerlo. En su defensa, Gamio deja manifiesta su actitud paternalista 
hacia los indios, actitud que se trasladaría luego a la política indigenis­
ta mexicana, reviviendo los tiempos del proteccionismo monárquico 
español: “El indígena no puede incorporarse de golpe a la civilización 
moderna, como el niño no puede transformarse en adulto de la noche 
a la mañana” (Gamio, 1922: XXVIII).



Andamios352

Irving Reynoso Jaime

	 De ahí que la unificación cultural no podría efectuarse sino de forma 
gradual. La cultura occidental de las clases dirigentes debería “diluirse” 
con la de las indígenas, para lograr que ésta no les resultara cruel e 
incomprensible, pero cuidando de no exagerar a un “extremo ridículo 
el acercamiento al indio” (Gamio, 1986: 96). Gamio justifica dicha 
precaución:

Esto […] no quiere decir que supongamos que la población 
indígena no posea aptitud para elevar su nivel cultural y 
que esté condenada al aniquilamiento si no se procura su 
mestizaje; ya hemos dicho y repetido que el indígena 
tiene iguales aptitudes que el mestizo o el blanco; pero el 
miserable estado económico en que se ha debatido y se 
debate todavía, hace que dedique todas sus actividades al 
sostenimiento de su subsistencia orgánica, dejando para 
mejores tiempos su mejoramiento cultural. (Gamio, 1922: 
XXX-XXXI)

Hay un círculo vicioso en la visión histórica de Gamio sobre los indíge­
nas y su proyecto de mestizaje cultural para la unificación nacional. 
De acuerdo con esta explicación, históricamente la degradación y 
estancamiento cultural de los indígenas los orilló a un estado de mi­
seria económica y material. En los tiempos modernos esa condición 
de miseria económica es la que les impide desarrollarse y progresar 
en términos culturales. Por ello, el progreso espiritual de la población 
indígena debe ir acompañado del mejoramiento de sus recursos ma­
teriales y económicos. Sin embargo, aunque Gamio reconoce que el 
indio es capaz “esencialmente” de progresar por sí mismo —pues 
tiene iguales aptitudes que blancos y mestizos— “socialmente” está 
incapacitado para lograrlo, debido a su condición miserable. Así, el 
único camino viable para el indígena es el mestizaje, un proyecto de las 
clases dirigentes en el que podrá al menos incorporar ciertos elemen­
tos dignificantes de su cultura.
	 Es claro, por tanto, que para Gamio no había duda de que una 
nacionalidad mexicana más coherente y definida sería posible gracias al 



Andamios 353

Manuel Gamio y las bases de la política indigenista en México

mestizaje, que permitirá aumentar la proporción de individuos de tipo 
cultural moderno.

Consideraciones finales

Hemos revisado a grandes rasgos los postulados básicos del principal 
ideólogo del indigenismo en México durante el siglo XX. En el camino 
indicamos la importante tarea de Gamio al haber concretado el tránsi­
to del indio muerto al indio vivo, señalando la necesidad de conocer a 
la población indígena (indianizarse) a través de la investigación cien­
tífica-antropológica, con el propósito de fundir la cultura occidental 
con la indígena y lograr una sólida integración nacional. La estrategia 
propuesta por Gamio para lograr dicho objetivo consistió en el proyecto 
de mestizaje cultural, empresa comandada por los grupos dirigentes y 
arropada por una poderosa actitud paternalista.
	 Consideramos que estos postulados tuvieron gran influencia en el 
desarrollo de las políticas indigenistas del Estado mexicano durante 
el siglo XX, a tal punto que no se modificaron más que en ciertos as­
pectos pragmático-operativos —al menos durante los gobiernos 
priistas—. El desarrollo de esta política deja entrever algunos aspectos 
interesantes. Los indígenas se convirtieron en los depositarios de la 
cultura más representativa de México, mientras continuaron social y 
económicamente degradados, es decir, hubo continuidad respecto al  
siglo XIX en cuanto a la fórmula “riqueza cultural igual a pobreza 
material”. La empresa del mestizaje buscaba precisamente recuperar  
la riqueza cultural indígena como un elemento dignificado, e incor­
porarla a la cultura nacional. Por otra parte, el protagonismo político 
del indigenismo fue el responsable de que durante el siglo XX la 
pluri-culturalidad mexicana se construyera sobre la base “indígenas-
no indígenas”, lo que impidió valorar cabalmente las trascendentes 
aportaciones culturales de otros grupos a la cultura nacional —como la 
de los negros—. El reconocimiento constitucional en 1992 del carácter 
pluricultural de la nación, sustentado “originalmente en sus pue­
blos indígenas”,4 significó un avance sustancial en el reconocimiento de 
4 “Decreto que adiciona el artículo 4º a la Constitución Política de los Estados Unidos 
Mexicanos”, 28 de enero de 1992, en Zolla y Zolla Márquez (2004).



Andamios354

Irving Reynoso Jaime

sus derechos, pero no modificó el carácter asimétrico y subordinado 
de las relaciones inter-étnicas entre los grupos dirigentes y los pueblos 
indios.
	 Si bien los planteamientos teóricos y metodológicos que Manuel 
Gamio utilizó, a principios del siglo XX, para construir una nueva 
relación entre el Estado y los indígenas fueron novedosos y progresistas, 
hacia finales de la misma centuria se hizo evidente el agotamiento y 
anacronismo de dicha política indigenista. El movimiento neozapatis­
ta en Chiapas colocó en el centro del debate político la urgente necesidad 
de modificar una vez más la relación entre los pueblos indios y la so­
ciedad mexicana en su conjunto. Como explica Bolívar Echeverría, 
las comunidades indígenas actuales se asumen como “comunidades 
mestizas” que forman parte de una sociedad moderna cuyo modelo 
está agotado. En última instancia, los mestizos-indios no pretenden, 
afirma Echeverría, una destrucción del mundo blanco, sino que los 
“blancos” se asuman como aquello que son desde el siglo XVII: mestizos-
blancos (Echeverría, 2006: 252-254).

Bibliografía

Boas, Franz (1964), Cuestiones fundamentales de antropología cultural. 
Buenos Aires: Solar.

Bulnes, Francisco (1899), El porvenir de las naciones hispanoamericanas 
ante las conquistas recientes de Europa y los Estados Unidos. México: 
Imprenta de Mariano Nava.

Echeverría, Bolívar (2006), Vuelta de siglo. México: ERA.
Gamio, Manuel (1922), La población del valle de Teotihuacan. El medio en 

que se ha desarrollado, su evolución étnica y social, iniciativas para 
procurar su mejoramiento. México: Dirección de Antropología & 
Dirección de Talleres Gráficos Dependiente de la Secretaría de 
Educación Pública. 

_____ (1929), “El trascendental aspecto del turismo en México”, en 
México. Guía de Turismo, vol. 1, núm. 1, México, pp. 10-11 y 
58-59.



Andamios 355

Manuel Gamio y las bases de la política indigenista en México

_____ (1932), “Sugestiones para el estudio de las poblaciones 
primitivas en los países indo-ibéricos de América”, en Congreso 
Internacional para los Estudios sobre los Problemas de la Población. 
Comitato Italiano per lo Studio dei Problemi della Popolazione. 
Roma: Istituto Poligrafico dello Stato.

_____ (1935), Hacia un México nuevo: problemas sociales. México: Ins­
tituto Nacional Indigenista.

_____ (1943), “Static and Dynamic Values in the Indigenous Past of 
America”, en The Hispanic American Historical Review, vol. 23, 
núm. 3, Duke University Press, agosto, pp. 386-393.

_____ (1982), Forjando patria. Pro-nacionalismo. México: Porrúa.
González Gamio, Ángeles (1987), Manuel Gamio. Una lucha sin final. 

México: Universidad Nacional Autónoma de México.
Harris, Marvin (1982), El desarrollo de la teoría antropológica. Historia de 

las teorías de la cultura. Madrid: Siglo XXI.
Matos Moctezuma, Eduardo (1972), Arqueología e indigenismo. México: 

SEP (Setentas).
Molina Enríquez, Andrés (1978), Los grandes problemas nacionales. 

México: ERA.
Pimentel, Francisco (1864), Memoria sobre las causas que han originado 

la situación actual de la raza indígena de México y medios para 
remediarla. México: Imprenta de Andrade y Escalante.

Villoro, Luis (1979), Los grandes momentos del indigenismo en México. 
México: CIESAS / Ediciones de La Casa Chata. 

Zolla, Carlos y Emiliano Zolla Márquez (2004), Los pueblos indígenas 
de México. 100 preguntas. México: UNAM. Versión electrónica: 
www.nacionmulticultural.unam.mx/100preguntas/index.html, 
consulta: mayo de 2013.

Fecha de recepción: 31 de enero de 2012
Fecha de aceptación: 26 de mayo de 2013

Volumen 10, número 22, mayo-agosto, 2013, pp. 333-355




