PUEBLOS INDIGENAS Y DECOLONIALIDAD
SOBRE LA COLONIZACION EPISTEMOLOGICA OCCIDENTAL

Pedro Garzon Lopez”

ResuMen. El presente trabajo reflexiona sobre la opresion
estructural que viven actualmente los pueblos indigenas, par-
tiendo de la premisa segtin la cual las “tres patas” que sostienen la
colonizacion “moderna” de los pueblos indigenas tienen que ver
—siguiendo el pensamiento decolonial latinoamericano— con
la colonialidad del poder, del saber y del ser. Asumir esta
perspectiva implica senalar la parcialidad de la gramatica eu-
rocéntrica en el contexto de la alteridad epistémica, y reivindicar
“otras” concepciones de vidas no-modernas negadas e invi-
sibilizadas por las luces de la modernidad.

PaLaBRras cLAVE. Pueblos indigenas, colonialidad del poder/saber/
ser, modernidad/colonialidad, eurocentrismo, decolonialidad.

INTRODUCCION

El imperialismo cultural y el epistemicidio
son parte de la trayectoria historica de la
modernidad occidental.

DE Sousa Santos (2002: 77)

Analizaremos las formas de opresion que pesan sobre los pueblos in-
digenas en la perspectiva intercultural, incorporando las principales
premisas deducidas del pensamiento decolonial latinoamericano, atun

" Investigador indigena chinanteco (Oaxaca, México). Doctor en derecho por la Uni-
versidad Carlos 111 de Madrid. Grupo de Investigacion sobre el Derecho y la Justicia
(Gidyj): www.derechoyjusticia.net/es Correo electronico: garzonpedro27@hotmail.com

Volumen 10, namero 22, mayo-agosto, 2013, pp. 305-331 Andamios 305



PEDRO GARZON LOPEZ

cuando el proyecto sobre los estudios decoloniales desborde el tema de
los pueblos indigenas, que mas bien tiene un alcance planetario. El
proyecto denominado Modernidad/Colonialidad/Decolonialidad (MCD)

asume que, colonialidad y modernidad son dos caras de la misma
moneda, presente desde el siglo XVI en que se inaugura la expansion
colonial europea,' solo que la modernidad se ha auto-identificado con
la retérica de la emancipacion a costa de encubrir la logica de la
colonialidad.

No pretendemos reproducir el pensamiento decolonial ni desarrollar
un mapeo teodrico general del mismo, que ya de por si es amplio y
complejo, sino apoyarnos en sus postulados tedricos a fin de explicar
la situacion de subordinacién que experimentan los pueblos indigenas,
al imponerse la gramatica cultural dominante que les ha negado, en-
tre otras cosas, el poder, el conocimiento y la subjetividad. Ademas,
pensamos que la perspectiva decolonial no sélo provee un sustrato
tedrico, sino que sigue una logica compartida en este trabajo, en el
sentido de que no pretende negar o ignorar la modernidad en el ejerci-
cio a la critica colonial.

Por esta razon, el estudio que hacemos puede ubicarse dentro de
lo que Walter Mignolo denomina “pensamiento de frontera”, puesto
que la subjetividad indigena puede situarse en “frontera” con la cultu-
ra occidental, o parafraseando a Du Bois, constituirse en sujeto de una
“doble conciencia” (Du Bois, 1995: 47); es decir, que se moldea en
dos culturas a la vez —la indigena y la occidental— y, por ese hecho,
el ejercicio de “desprendimiento” —como veremos mas adelante—
no puede ignorar la modernidad. Sin embargo, lo que si propone el

! Como sefiala Enrique Dussel, 1492 representa “la fecha del nacimiento de la mo-
dernidad; aunque su gestacion —como el feto— lleve un tiempo de crecimiento
intrauterino. La modernidad se originé en las ciudades europeas medievales, libres,
centros de enorme creatividad. Pero ‘nacié’ cuando Europa pudo confrontarse con ‘el
Otro’ y controlarlo, vencerlo, violentarlo; cuando pudo definirse como un ‘ego’ descu-
bridor, conquistador, colonizador de la alteridad constitutiva de la misma modernidad.
De todas maneras, ese Otro no fue ‘des-cubierto’ como Otro, sino que fue ‘en-cubierto’
como ‘lo Mismo’ que Europa ya era desde siempre. De manera que 1492 sera el mo-
mento del ‘nacimiento’ de la modernidad como concepto, el momento concreto del
‘origen’ de un ‘mito’ de violencia sacrificial muy particular y, al mismo tiempo, un pro-
ceso de “en-cubrimiento” de lo no-europeo” (Dussel, 1994: 7-8).

306 Andamios



PUEBLOS INDIGENAS Y DECOLONIALIDAD

“desprendimiento” es cambiar “los términos de la conversacion y no solo
los contenidos”; es decir, pensar desde categorias de pensamientos, sa-
beres y lenguas negadas o silenciadas por la retérica de la modernidad,
como las de la cultura aymara, quechua, maya, chinanteca, etcétera;
y no “cuando los zultes produzcan un Tolstoi, entonces lo leeremos”,
segun la célebre frase de Saul Bellow que sintetiza, de alguna forma, la
arrogancia occidental.

Por lo anterior, asumimos que la concepcion “occidental” o el
“eurocentrismo” es un componente cultural cuyo sustrato epistemologi-
co ha pretendido universalizar y naturalizar la concepcion del mundo
a partir del marco cognitivo, valorativo y normativo de una particular
tradicion cultural.” En esta medida, la expansion del paradigma epis-
temologico occidental ha supuesto la colonialidad del saber y del ser,
haciendo creer que sélo existe una forma posible de conocer el mundo
a partir de una racionalidad, una lengua y una cultura determinada,
lo que ha terminado por normalizar la idea de que pensar desde otras
categorias cognitivas, lenguas o saberes diferentes es imposible si la
traduccion cultural no se acomoda a las pautas dominantes del saber
occidental. Por ello, esta perspectiva se inserta dentro de la linea de jus-
tificacion que concibe a los pueblos indigenas como portadores de
un paradigma epistemologico silenciado y negado por la “gramatica”
cultural dominante; pero que no pretende ser mejor ni remplazar o
superar a las propias del “mundo moderno”, sino simplemente sena-
lar —por parafrasear a Mignolo— un “paradigma otro” (Mignolo, 2003:
50).

Quiza nuestro enfoque es modesto y especifico, en virtud de que
problematiza sélo una vertiente cultural que ha sido transversalizada

* Esta concepcion se advierte en Anibal Quijano al sefialar que: “El eurocentrismo,
por lo tanto, no es la perspectiva cognitiva de los europeos exclusivamente, o sélo de
los dominantes del capitalismo mundial, sino del conjunto de los educados bajo su
hegemonia. Y aunque implica un componente etnocéntrico, éste no lo explica, ni es
su fuente principal de sentido. Se trata de la perspectiva cognitiva producida en el largo
tiempo del conjunto del mundo eurocentrado del capitalismo colonial/moderno, y que
naturaliza la experiencia de las gentes en este patron de poder. Esto es, la hace percibir
como natural, en consecuencia, como dada, no susceptible de ser cuestionada (Quijano,
2007: 94).

Andamios 307



PEDRO GARZON LOPEZ

por el movimiento intelectual decolonial, aunque a nuestro modo de
ver, la ideologia occidental se constituye dentro de una matriz cul-
tural especifica. Ademads, asume un sujeto especifico susceptible de
ser analizado en sede cultural desde la optica decolonial (los pueblos
indigenas); y por ultimo, se nutre del sustrato teérico del proyecto
MCD (poder, saber y ser) al articular un discurso para la “emancipacion
decolonial”. Por todo lo expuesto, en lo que sigue analizaremos las
implicaciones de la colonialidad del poder, del saber y del ser en relacion
con los pueblos indigenas.

LOS PUEBLOS INDIGENAS Y LA COLONIALIDAD DEL PODER

Si partimos que la colonialidad del poder se instala, segin Quijano,
en el origen mismo del colonialismo europeo en “América Latina” a
principios del siglo Xv (Quijano, 2007: 93-126), es evidente que los pue-
blos indigenas fueron las primeras entidades colonizadas en todos
los sentidos de la palabra dominacion. Esto significa que repensar la
opresion indigena desde el contenido sustancial de la “diferencia co-
lonial”,” implica retrotraerse a 1492, momento en que se inaugura
la expansion colonial europea en el continente de Abya-Yala,* y el
comienzo de la jerarquizacion de las culturas en donde el patron de
poder de la cultura dominante atraviesa todos los ambitos de la vida

> La “diferencia colonial” informa el espacio/tiempo/conocimiento/poder/subjeti-
vidad negado por la modernidad colonial hacia los sujetos subalternizados, en este
caso, los pueblos indigenas. En otras palabras, parafraseando a Mignolo, la diferencia
colonial es el lado oscuro de la modernidad desde el cual los pueblos indigenas estan
emergiendo.

* Abya-Yala es el nombre reconocido por los pueblos indigenas para nombrar el con-
tinente americano o América Latina. Sin embargo, como bien sefiala Walter Mignolo,
Ameérica, América latina o América sajona es una invencion europea forjada en el contex-
to de la historia colonial a partir de 1492. Asi, a comienzos del siglo xv1, “el continente
no figuraba en los mapas porque no se habia inventado la palabra ni habia nacido la idea
de un cuarto continente. El territorio existia y los pobladores también, por supuesto,
pero ellos daban su propio nombre al lugar donde vivian: Tawantinsuyu a la region an-
dina, Anghuac a lo que en la actualidad es el valle de México y Abya-Yala a la region que
hoy en dia ocupa Panama. Los pobladores originarios no conocian la extension de lo
que luego se denomino ‘América™ (Mignolo, 2005: 28).

308 Andamios



PUEBLOS INDIGENAS Y DECOLONIALIDAD

social, politica, economica, epistemologica, racial, sexual, subjetiva,
etcétera. Esta colonialidad del poder es la que sobrevive en el caso
de los pueblos indigenas, aun cuando el colonialismo se considera
superado por el régimen de descolonizacion y la emergencia de los
paises independientes.

Desde la década de los sesenta, autores como Guillermo Bonfil Batalla,
Rodolfo Stavenhagen y Pablo Gonzalez Casanova habian anticipado el
caracter colonial del sujeto indigena al referirse a la situacion de opresion
y exclusion que vivian los pueblos indigenas, pese que los Estados
nacientes habian logrado su independencia tras la descolonizacion ex-
tranjera. Esta situacion ponia de manifiesto que la descolonizaciéon no
supuso un cambio sustancial para los pueblos indigenas en tanto que
“la estructura de las naciones recién inauguradas conservo, en términos
generales, el mismo orden interno instaurado durante los tres siglos an-
teriores y, en consecuencia, los indios continuaron como una categoria
social que denotaba al sector dominado bajo formas coloniales, aho-
ra en el seno de paises politicamente independientes” (Bonfil Batalla,
1972: 118).

Esta opresion es la que subyace en la concepcion de Bonfil Batalla al
definir al indio o indigena como categoria colonial, “una categoria
supraétnica que no denota ningun contenido especifico de los grupos
que abarca, sino una particular relacion entre ellos y otros sectores del
sistema social global del que los indios forman parte. La categoria de
indio denota la condicion de colonizado y hace referencia necesaria
a la relacion colonial” (Bonfil Batalla, 1972: 110). En suma, el indio
o indigena existe desde la invasion europea como categoria colonial,
aunque el proceso colonial de la nominacion del otro,” o la hetero-
definicion, fue mas alla de la categoria de indio y abarcé todas las
areas del poder, del saber y la subjetividad indigena. Es decir, la co-
lonialidad del poder no sélo consistié en ponerle nombre a los sujetos o

> Como senala Ariruma Kowii: “La nominacion, es decir la suplantacion de un nombre
por otro, implica invisibilizacién, ocultamiento, desconocimiento, imposicion; implica
el nacimiento, inauguracion, vigencia de algo nuevo. Bajo esta optica las acciones de los
representantes de occidente, invasores, evangelizadores, cronistas, filosofos, etcétera,
dejan en claro la verdadera mision de la invasion” (Kowii, 2005: 284).

Andamios 309



PEDRO GARZON LOPEZ

a las cosas,” sino implic6 un proceso mucho mas profundo para justificar
la imposicion de una “gramatica cultural” que se institucionaliz6 en la
practica cotidiana desde el momento mismo de la colonizacion.

En tal sentido, se advierte que el enfoque colonial no es de factura
reciente a la vista del senalamiento de la “colonizacién interna” que han
vivido los pueblos indigenas (Bonfil Batalla, 1972; Stavenhagen, 1965;
Gonzalez Casanova, 1965); no obstante, esta vision ha sido amplia-
da desde la perspectiva del pensamiento decolonial, empezando con la
distincion conceptual entre colonialismo y colonialidad. Segun Nelson
Maldonado, el colonialismo denota una estructura de dominacion y
explotacién politica, econémica y militar de un pueblo sobre otro,
mientras que la colonialidad se refiere:

a un patron de poder que emergié como resultado del
colonialismo moderno, pero que en vez de estar limitado
a una relacion formal de poder entre dos pueblos o na-
ciones, mas bien se refiere a la forma como el trabajo, el
conocimiento, la autoridad y las relaciones intersubjetivas
se articulan entre si, a través del mercado del capitalismo
mundial y de la idea de raza. Asi pues, aunque el co-
lonialismo precede a la colonialidad, la colonialidad
sobrevive al colonialismo. La misma se mantiene viva
en manuales de aprendizaje, en el criterio para el buen
trabajo académico, en la cultura, el sentido comun, en la
auto-imagen de los pueblos, en las aspiraciones de los
sujetos, y en tantos otros aspectos de nuestra experiencia
moderna. En un sentido, respiramos la colonialidad
en la modernidad cotidianamente. (Maldonado-Torres,
2007: 131)

La distincion anterior ayuda evitar confusiones entre colonialismo
y colonialidad, pues atn cuando sean términos emparentados, el

© Segin Ariruma Kowii, “La nominacion implica la inauguracion forzada de otro
diferente, de otro que surge, que nace en medio del forcejeo y rechazo, otro que se
construye y se sostiene en la nueva institucionalidad y en el discurso que se pregona”
(Kowii, 2005: 285).

310 Andamios



PUEBLOS INDIGENAS Y DECOLONIALIDAD

colonialismo refiere a “periodos historicos especificos y a lugares de
dominio imperial”, mientras que la colonialidad “denota la estructu-
ra logica del dominio colonial” (Mignolo, 2005: 33). Para decirlo
brevemente, el colonialismo es la ocupacion territorial por medios
coercitivos (militar, politica, econémica), mientras la colonialidad es la
imposicion del imaginario cultural europeo. El éxito de esta imposicion
permite mantener el poder colonial cuya instrumentalizaciéon perdu-
ra en la era poscolonial en los ambitos del conocimiento cientifico, en
la exclusion racial y en la constitucion de la subjetividad y la identidad
indigena. En este sentido, puede que el poder imperial haya cambia-
do de manos, de administradores o abandonado la posesion de colonias,
pero se mantuvo intacta la logica del dominio moderno/colonial
que trascendio al hecho mismo de la desposesion de colonias por parte
de determinados paises. Esta imposicion del universo cognitivo del co-
lonizador fue el primero y el mas importante rasgo de la colonialidad del
poder que justifico la superioridad de la raza blanca y la interiorizacion
de la cultura europea como al efecto sefiala Castro-Gomez, siguiendo la
estela de Quijano:

No se traté solo de reprimir fisicamente a los dominados
sino de conseguir que naturalizaran el imaginario cul-
tural europeo como forma unica de relacionamiento
con la naturaleza, con el mundo social y con la propia
subjetividad. Este proyecto sui generis quiso cambiar
radicalmente las estructuras cognitivas, afectivas y volitivas
del dominado, es decir, convertirlo en un “nuevo hombre”,
hecho a imagen y semejanza del hombre occidental.
(Castro-Gomez, 2005: 59)

La colonialidad es un dispositivo que ha facilitado la opresion estructural
y transversal contra los pueblos indigenas, lo que significa que la co-
lonialidad esta institucionalizada y diseminada en la practica de la
sociedad y el Estado en general, puesto que se “respira diariamente”
en el trato de las instituciones, gobiernos y funcionarios de un de-
terminado pais; se proyecta en los medios de comunicacion, en el
sistema educativo, en el lenguaje cotidiano, etcétera, pero, sobre todo,

Andamios 311



PEDRO GARZON LOPEZ

ha sido in-corporado en el habitus de los sujetos colonizados. Por esta
razon, la emancipacion de los pueblos indigenas resulta insuficiente
sin remover la “matriz del poder colonial”, cuya logica opera en 1)
la colonialidad del poder (politico y economico); 2) colonialidad
del saber (epistémico, filosofico, cientifico); y 3) la colonialidad del
ser (subjetividad y la identidad individual y colectiva). Estas son al-
gunas dimensiones basicas que constituyen la plataforma decolonial
cuyo ejercicio de “desincorporacion”, “desprendimiento” o de “giro
decolonial” frente al poder colonial tiene que darse necesariamente a
través del poder, el conocimiento y la subjetividad, si después de todo,
como senala Mignolo:

El control actual del conocimiento opera fundamental-
mente en la economia y en la teoria politica. La filosofia
neo-liberal da prioridad al mercado y a los conceptos de
democracia y de libertad, ligados ambos al mercado. Dife-
rentes argumentos marxistas critican a ambas, pero se
mantienen en el nivel de la economia y la politica. Las
esferas del conocimiento y de la subjetividad, en cambio,
son el terreno en el cual operan los proyectos de despren-
dimiento en torno a las identidades (sexuales, genéricas
[sic], étnicas, religiosas no cristianas). (Mignolo, 2006: 16)

Atendiendo lo expuesto, podemos decir entonces que la logica del
poder colonial consiste en una relacion de multiples redes, niveles
y logicas diferentes. Esto significa que no existe solo una estructura
jerarquica de poder tal como se proyecta con el analisis del sistema-
mundo de Inmmanuel Wallestein (2004),” sino una heterarquia de

" De acuerdo con Castro-Gomez, la comprension jerdrquica del poder que se extrae
del sistema-mundo de Wallerstein resulta problematica, pues para este autor “la logica del
capitalismo se juega por entero en el nivel global del sistema-mundo y todas las demas
instancias (el Estado, la familia, la sexualidad, las practicas de subjetivacion, etcétera)
son tenidas como “momentos” inferiores al servicio de una totalidad mayor. Es decir
que ninguna de estas instancias goza de autonomia, ni siquiera relativa, frente a la logica
macro del sistema-mundo. El poder es una sola red que funciona con una sola légica en
todos sus niveles. La herencia hegeliano-marxista y estructuralista de Wallerstein en este
punto es evidente y se convierte en el mayor lastre teérico que arrastra consigo el Andlisis
del sistema-mundo” (Castro-Gomez, 2007: 165).

312 Andamios



PUEBLOS INDIGENAS Y DECOLONIALIDAD

multiples relaciones raciales, étnicas, sexuales, epistémicas, econémicas,
de género, subjetividad, etcétera, siendo “la cultura siempre entrelazada
(y no derivada) de los procesos de la economia-politica” (Grosfoguel,
2007: 16). De ahi que para decolonizar todo este entramado colonial
hace falta, por decirlo de una manera, desmenuzar la matriz del poder
colonial o, en términos de Ramon Grosfoguel, hace falta una segunda
descolonizacion:

una implicacion fundamental de lanocién de “colonialidad
del poder” es que el mundo no ha sido completamente
descolonizado. La primera descolonizacion (iniciada en
el siglo X1X por las colonias espanolas y seguida en el XX
por las colonias inglesas y francesas) fue incompleta, ya
que se limit6 a la independencia juridico-politica de las
periferias. En cambio, la segunda descolonizacion —a la
cual nosotros aludimos con la categoria decolonialidad—
tendra que dirigirse a la heterarquia de las multiples
relaciones raciales, étnicas, sexuales, epistémicas, econo-
micas y de género que la primera descolonizacion dejo
intacta. Como resultado, el mundo de comienzos del si-
glo XXI necesita una decolonialidad que complemente la
descolonizaciéon llevada a cabo en los siglos XIX y XX. Al
contrario de esa descolonizacién, la decolonialidad es un
proceso de resignificacion a la largo plazo, que no se puede
reducir a un acontecimiento juridico-politico. (Grosfoguel
y Castro-Gomez, 2007: 17)

Como se advierte, ni la descolonizacion ni la formacién de nuevos
Estados ha supuesto el fin de la dominacion que atraviesan las rela-
ciones de poder que solo ha privilegiado una élite emergente
latinoamericana.® Por eso —como veremos en seguida—, para remover

8 En este sentido podemos decir que la independencia estatal supuso la emancipacion
de la clase criolla latinoamericana de descendencia europea, del mismo modo que la
clase burguesa se habia emancipado del poder monarquico europeo en el siglo xvii1; sin
embargo, la emancipacion no llego a los pueblos indigenas, puesto que la matriz del
poder colonial se mantuvo intacta, aunque hayan cambiado solo los actores.

Andamios 313



PEDRO GARZON LOPEZ

las barreras estructurales que impide la emancipacién indigena, compele
necesariamente a aterrizar y cuestionar sistemas de pensamientos/co-
nocimientos hegemonicos; es decir, el ntcleo epistemologico cuya
logica tiende a reproducir la dominaciéon en términos muy sutiles,
aunque mas consistente y efectivo a largo plazo.

LA DIFERENCIA CULTURAL Y LA “COLONIZACION EPISTEMOLOGICA”

Se ha senalado que el mundo indigena como el occidental gira en
torno a premisas cognitivas, normativas y valorativas que no siempre
comparten el mismo marco semantico para explicar sus propios con-
textos culturales, aunque en el plano intercultural suele imponerse
una gramatica cultural dominante para discernir las diferencias en el
contexto de la alteridad epistémica. Este procedimiento ha supuesto
una via muy sutil pero efectiva de dominacion, en la medida que sus
efectos tienden a ser “sistematicos” y “estructurales”. Es decir, tales tér-
minos significan —siguiendo a Young— que ya no se trata de una
mera opresion ejercida por el poder de un tirano, sino que sus “causas
estan insertas en normas, habitos y simbolos que no se cuestionan,
en los presupuestos que subyacen a las reglas institucionales y en las
consecuencias colectivas de seguir esas reglas” (Young, 2000: 74-75).
Por lo tanto, emplazar la decolonialidad al ambito de los pueblos in-
digenas significa partir de que las formas de conocimiento indigenas
no fueron eliminadas con el proyecto epistemicida colonial ni existio
una colonizacion completa, si fuera asi, no habria sobrevivido la cultura
indigena tras siglos de dominacion, ni seria posible reivindicar un
conocimiento subalterno desde la “diferencia colonial”.® Por tal razon,
el supuesto que estudiaremos radica en que los pueblos indigenas

? Segin Mignolo: “La diferencia colonial es el espacio en el que se articula la colonia-
lidad del poder. Es también el espacio en el que se esta verificando la restitucion del
conocimiento subalterno y estd emergiendo el pensamiento fronterizo. [...] La diferen-
cia colonial es, finalmente, la localizacion tanto fisica como imaginaria desde la que la
colonialidad del poder esta operando a partir de la confrontacion entre dos tipos de
historias locales que se desarrollan en distintos espacios y tiempos a lo largo del planeta”
(Mignolo, 2003: 8).

314 Andamios



PUEBLOS INDIGENAS Y DECOLONIALIDAD

siguen experimentando —ademas de otras formas de colonialidad—
una “colonizacion epistemologica”.

En efecto, uno de los rasgos que define la modernidad occidental
es la asuncion de que existe sélo una forma verdadera y racional de
“vida buena”, las demas tradiciones filosoficas o culturales presentan
defectos o carencias (Parekh, 2000: 84). Asi, desde el punto de vista
epistemologico, el paradigma del conocimiento cientifico sustituira al
monismo teolégico en el transito a la modernidad, inaugurando de
este modo un nuevo imperialismo cognitivo sintetizado en la “razén
ilustrada”.!® No obstante, ambas formas de conocimientos seran pa-
rientes cercanos, puesto que, tanto la verdad teologica como la verdad
cientifica se fundamentaran en un monismo universalista, cuyo deno-
minador comun descansard en la existencia de un conocimiento superior,
universal y verdadero, por encima de cualquier otro conocimiento.

Por lo tanto, una caracteristica del conocimiento occidental consisti-
rd en que el sujeto epistémico es un ente abstracto y sin rostro, pero con
una clara vocacion individualista y universalista. Es decir, la emergencia
del conocimiento cientifico supuso la emancipacion del individuo
frente a la autoridad divina, que mejor se expresara en el “pienso y
luego soy” cartesiano, al colocar al “yo” racional donde antes estaba
dios, inaugurando con ello lo que Ramon Grosfoguel llama “la ego-
politica del conocimiento”, que no es otra cosa que la secularizacion de
la cosmologia cristiana de la teo-politica del conocimiento (Grosfoguel,
2007: 63-64). Subyace por tanto, en esta vision, una impronta subjetiva-
individualista, ya que no es un sujeto colectivo quien instituye el
conocimiento —como en el caso de los pueblos indigenas—,'! sino un
ente individual que parte de un punto de “observacion inobservado,

10 El proceso de secularizacion centrado en el individuo revelara la crisis de la justifi-
cacion teologica a partir del contexto de la Ilustracion. Por eso a la pregunta ;qué es la
Tlustracion?, la respuesta que ofrece Kant es la siguiente: “La Ilustracion significa el aban-
dono por parte del hombre de una minoria de edad cuyo responsable es él mismo. Esta minoria
de edad significa la incapacidad para servirse de su entendimiento sin verse guiado por
algin otro. [...] Sapere aude! jten valor para servirte de tu propio entendimiento!, tal es
el lema de la Ilustraciéon” (Kant, 2007: 17).

' Consideramos que el proceso de produccion y reproduccion del conocimiento en
el mundo indigena se constituye fundamentalmente a partir de un proceso
colectivo. Por esta razon, es dificil encontrar un referente individual en las diferentes

Andamios 315



PEDRO GARZON LOPEZ

distante del sujeto de la enunciacion y de elementos empiricos o
corporales que pudieran contaminar la certeza del conocimiento”
(Castro-Gomez, 2007: 83). De modo que el sujeto epistémico de la
enunciacion queda fuera del espacio-temporal y despojado de cualquier
marcador social como la sexualidad, el género, la etnicidad, la raza, la
clase, la espiritualidad, la lengua, etcétera, aunque en realidad, detras
de tal construccién estara un hombre blanco, heterosexual, rico, cris-
tiano y europeo, quien hablara y producira conocimiento desde un
lugar concreto de la enunciacion.

Con base en este planteamiento, el conocimiento cientifico estara
en condiciones de predicar la neutralidad, objetividad y universali-
dad en sus presupuestos, lo que afianzara, a la postre, un conocimiento
superior y verdadero. Cualquier otro conocimiento que no retuna tales
estandares sera considerado inferior, pre-cientifico, pre-moderno o tra-
dicional. Estas son las premisas epistemologicas del pensamiento
occidental que a partir del siglo xviiI contribuy¢ a legitimar la ignoran-
ciay el silenciamiento de todo conocimiento no occidental, y el indigena
no fue la excepcion. Acudiendo a las palabras de Grosfoguel y Castro-
Gomez:

La superioridad asignada al conocimiento europeo en
muchas areas de la vida fue un aspecto importante en la
colonialidad del poder en el sistema-mundo. Los conoci-
mientos subalternos fueron excluidos, omitidos, silenciados
e ignorados. Desde la llustracion, en el siglo xviiI, este
silenciamiento fue legitimado sobre la idea de que tales
conocimientos representaban una etapa mitica, inferior,
premoderna y precientifica del conocimiento humano.
Solamente el conocimiento generado por la elite cientifica
y filosofica de Europa era tenido por conocimiento “ver-
dadero”, ya que era capaz de hacer abstraccion de sus
condicionamientos espacio-temporales para ubicarse en
una plataforma neutra de observacion. (Grosfoguel y
Castro-Gomez, 2007: 20)

manifestaciones relacionadas con el derecho, el arte, la musica, el canto, la medicina
tradicional, etcétera.

316 Andamios



PUEBLOS INDIGENAS Y DECOLONIALIDAD

Por consiguiente, la superioridad autoproclamada por el conocimiento
occidental serd el sustrato de la filosofia y las ciencias sociales occidentales
que durante los ultimos siglos impregnara el pensamiento indigena
para legitimar y continuar la dominaciéon colonial en las mentes, en
la subjetividad y en la identidad.

Una de las estrategias implementadas por el poder colonial para
afianzar la hegemonia del conocimiento ilustrado, ha sido generar
categorias binarias mutuamente excluyentes —caracteristica muy
presente en el pensamiento eurocéntrico—, como universalismo/par-
ticularismo, razon/pasion, individuo/comunidad, etcétera. En el caso
que nos ocupa, en la dialéctica conocimiento/ignorancia se ilumi-
na so6lo un punto de la bipolaridad, relegando a la oscuridad el
no-conocimiento (Santos, 2003: 30-31). De este modo, el conocimien-
to indigena sera desplazado al terreno del no-saber, es decir, condenado
a la invisibilizacion de las luces de la modernidad. El efecto practico de
estos dualismos conduce a la naturalizacion de un paradigma tnico
de conocimiento en sociedades con patrones cognitivos, referentes nor-
mativos y formas de razonar diferente. Esta ha sido la experiencia en
el mundo indigena donde la reproduccion de la vision eurocéntrica
del conocimiento ha sido fomentada por las elites locales, al educar y
repensar los distintos ambitos de la vida humana segun la “gramatica”
que informa el pensamiento occidental.

Para disciplinar estas formas de control del conocimiento, la co-
lonialidad del poder se ha valido de distintas estrategias implementadas
en otros tantos espacios institucionalizados para introyectar la co-
lonialidad del saber y el sometimiento de los saberes locales. Uno de los
campos privilegiados ha sido la educacion, cuya funcién comportara la
interiorizacion del discurso cientifico en la produccion y reproduccion
de conocimientos; de suerte que el tnico conocimiento verdadero se-
ra generado por la elite cientifica y filosofica europea, y a partir de
estos parametros debera repensarse cualquier forma de produccion del
conocimiento, teniendo como maximo referente, la autoridad de los
pensadores occidentales.

Todos estos procesos han contribuido a afianzar la supremacia
cultural de la sociedad dominante, que no sélo se consolida con la im-
posicion de una lengua oficial, sino sobre todo, como refiere Villoro,

Andamios 377



PEDRO GARZON LOPEZ

“se afirma mediante la educacion, porque la educacion uniforme es
el mejor instrumento de homogenizacion social. El Estado-nacion
se consolida al someter a todos sus miembros al mismo sistema educati-
vo. La unidad en los distintos niveles, econémico, administrativo,
juridico, educativo, constituye una nueva uniformidad de cultura”
(Villoro, 1998: 27-28). De este modo, la educacion, al igual que el
derecho, han contribuido a legitimar un esquema de subordinacion,
socializando una cultura particular al amparo de la institucionalizacion
estatal, tal como afirma la pedagoga Catherine Walsh:

El derecho y la educacion son los campos institucionaliza-
dos que, tal vez mas que cualquier otro, han servido a
las necesidades y designios reguladores y uniformadores,
primero de la Colonia y luego del Estado, la “nacion” y
el proyecto nacional. Por ello su desarrollo y control siem-
pre han permanecido en las manos de las elites y sus
colaboradores, beneficiando sus intereses, que no fue-
ron otros que los de defender y afianzar el emergente
capitalismo, como vinculo constitutivo de la colonialidad
del poder. (Walsh, 2009: 167)

A contrapelo de la funcion legitimadora de la educacion —como
medio de socializacion de una cultura particular: historia, ideologia,
sistemas sociales, lenguas, instituciones, valores, normas, etcétera—,
también estd el hecho de que, en el contexto intercultural, puede ser
un instrumento basico para la emancipacion individual y colectiva,
teniendo en cuenta aquellas entidades cuya cosmovision ha sido
socavada por las pautas culturales del saber dominante. Este ha sido el
empeno de distintas formulas de educacion multicultural e intercultu-
ral ensayadas en el contexto de politicas oficiales, con el fin de reconocer
y respetar el “mundo epistémico” de otras tradiciones culturales en un
marco de respeto igualitario de las diferencias culturales.

No es este lugar, desde luego, para valorar la educacion intercultural,
pero si senalar, al menos, que la logica recurrente en las politicas edu-
cativas de orientacion multicultural o intercultural reside en la tendencia

318 Andamios



PUEBLOS INDIGENAS Y DECOLONIALIDAD

comun de anadir distintas expresiones culturales al curriculo oficial,
sin afectar, por supuesto, la estructura que permite mantener la
colonialidad del saber. Desde este punto de vista, la educacion es
inclusiva y sensible a la diversidad étnico-cultural, pero bajo una moda-
lidad que asegura su incorporacion al modelo occidental, cuya logica es
reproducida en las universidades, colegios y escuelas, donde la cultura
y los saberes indigenas son considerados como un “aditivo folclorico”.
Un proyecto de educacion que respete el libre desarrollo de las cul-
turas en términos equitativos y razonables, sin duda exige medidas
“constitutivas” y “no aditivas”, tal como explica Walsh al plantear:

una refundacion de la educacion, que conlleve cambios
estructurales que permitan que las diferencias sean ele-
mentos constitutivos de una educacion intercultural
de caracter plurinacional, y no simples adiciones de la
diversidad cultural a las estructuras establecidas. Esto
implica asumir las diferencias como coloniales y no sim-
plemente como diversidad cultural, es decir como
construcciones jerarquizadas y naturalizadas que desde
el tiempo de la Colonia han estado en la matriz del poder.
(Walsh, 2009: 2001)

El disenio curricular para honrar la interculturalidad compele a la
formacion y capacitacion docente, la orientacion metodolégica, di-
dactica, pedagogica y curricular, la produccion de materiales y el
establecimiento de sistemas de monitoreo y evaluacion. En esta linea
se proyecta Amawtay Wasi en Ecuador (Universidad Intercultural de
las Nacionalidades y Pueblos Indigenas) que incorpora, en su programa
de estudios, saberes indigenas y occidentales en clave decolonial. Como
afirma Mignolo:

En verdad, a Amawtay Wasi habria que asignarle el nombre
de “pluri-versidad”, pues su programa de estudios integra
el “conocimiento subjetivo” de las civilizaciones indige-
nas al saber occidental. Ser conscientes de eso y seguir

Andamios 379



PEDRO GARZON LOPEZ

llamandola “universidad” es una muestra de cémo opera la
interculturalidad: no por rechazo o negacion sino median-
te la integracion en el “paradigma de la coexistencia”.
La interculturalidad no rechaza ni elimina el saber ajeno
a la tradicion indigena como lo han venido haciendo las
universidades de Occidente desde el Renacimiento. Re-
producir esa practica significaria actuar segun la logica
occidental cambiando solo los contenidos y no los términos en
que se produce el conocimiento. (Mignolo, 2005: 143)

En definitiva, la interculturalidad de orientacion decolonial da cuenta
de dos cosmologias diferentes: la indigena y la occidental, y constitu-
ye una “pedagogia decolonial” —en la voz de Catherine Walsh (2008:
44-63)—, proyectada para visibilizar las estructuras e instituciones que
han perpetuado la colonialidad del saber. Ciertamente el espacio de la
educacion no es el tnico lugar en que se afianza la l6gica modernidad/
colonialidad; después de todo, la colonialidad del poder se “respira en
todas partes”. Y cuando todo este proceso invade sus propios ambitos
de legitimidad cultural y se reproduce de manera sistematica, termina
por constituir la subjetividad e identidad de los sujetos, tal como se vera
enseguida.

OPRESION ESTRUCTURAL Y COLONIALIDAD DEL SER

La consecuencia de la colonialidad del poder y del saber repercute en
la constitucion de la subjetividad y la identidad de los sujetos coloniza-
dos; de modo que afecta a la colonialidad del ser, que es reflejada
en la experiencia vivida y en las mentes de los sujetos colonizados.
Esta forma de colonialidad se proyecto en la clasificacion racial y en
la diferenciacion jerarquica de la humanidad en seres superiores e in-
feriores bajo diferentes categorias identitarias hetero-asignadas, cuyo
efecto sistematico termind por instalarse en la subjetividad de los
sujetos colonizados. En otras palabras, la colonialidad del ser supuso
la naturalizacion de la diferenciacion ontologica, que no fue otra cosa

320 Andamios



PUEBLOS INDIGENAS Y DECOLONIALIDAD

—segin Fanon— que “la negacion de la humanidad de los otros”
(Fanon, 1973).12

En tal sentido, el ser indigena, negro o mujer constituyé una
identidad definida desde un punto de vista despectivo y denigrante,
cuestion que a la postre se convirtié en un medio efectivo de control
y dominacion —segun Charles Taylor— en la medida que esa imagen
inferior es internalizada, a tal grado que la “propia autodesprecia-
cion se transforma en uno de los instrumentos mas poderosos de su
propia opresion” (Taylor, 2003: 44). Esta es la imagen que recorre, por
ejemplo, Piel negra, mdscaras blancas, como bien describié en su dia
Franz Fanon acerca del sujeto colonizado (Fanon, 2009).

Por consiguiente, el terreno favorable para reforzar esta clase de
opresion se da en el contexto de lo que Young denomina “imperialismo
cultural” (Young, 2000: 104), que consiste en la universalizacion de la
experiencia y la cultura del grupo dominante, y su imposicion como
norma, valores, objetivos y logros de dichos grupos. Asi, la reproduccion
sistematica del imaginario, de las representaciones e imagenes de la
cultura dominante, termina por incorporarse en la subjetividad del
sujeto colonizado, afianzando de esta manera lo que Dubois denomina
la “doble conciencia”, en tanto que al sujeto “s6lo le permite verse a si
mismo a través de lo que le revela el otro mundo” (Du Bois, 1995: 47).

De acuerdo con lo anterior, se infiere que quienes estan cultural-
mente dominados suelen experimentar una doble identidad. Por un
lado, una identidad positiva o emancipadora, que es concebida o
autodefinida por el propio individuo como presupuesto para su
existencia soberana; por el otro, una identidad opresiva o negativa

12 En la tradicion decolonial suele inscribirse los escritos de Fanon al denunciar los efec-
tos opresivos que supuso la colonizacion occidental hacia los pueblos colonizados que
no sélo comporto una colonizacion geopolitica, sino ademas una colonizacion “episte-
mologica” omnipresente en las mentalidades, instituciones y estructura de los pueblos
colonizados. Este fue el escenario que consagro la figura de Franz Fanon como uno de
los padres fundadores de la descolonizacion fisica y mental a fin de forjar una auténtica
identidad, puesto que era preciso “cambiar de piel, desarrollar un pensamiento nue-
vo, tratar de crear un hombre nuevo” (Fanon, 1973: 292). Para una reivindicacién de
la identidad y la dignidad negra sintetizada en la negritud y, al mismo tiempo, una critica
a la colonizacion occidental y los presupuestos epistemologicos de la modernidad (li-
beralismo, humanismo, racionalismo, etcétera), véase Césaire (2006) y Coquio (2003).

Andamios 3731



PEDRO GARZON LOPEZ

impuesta de manera sistematica por la cultura del grupo dominante,
cuya consecuencia es inhabilitar al sujeto, visibilizar su propia identidad.
Esta identidad negativa u opresora es la que ha dominado en los pueblos
indigenas, cuyos miembros han sido racializados y definidos desde el
punto de vista de la cultura dominante desde el momento mismo de
la invasion europea, atin cuando politicas asimilacionistas o integristas
pretendieron inutilmente borrar tales diferencias una vez racializada
la humanidad. Ello explica de algin modo que muchas personas
indigenas terminen despreciando su propia identidad para adoptar el
punto de vista del grupo dominante, escondiéndose en el mestizaje
o simplemente identificindose como “campesinos”. El ejemplo mas
comun empieza por renegar de la lengua materna, la comunidad de
origen o la pertenencia étnica.

En definitiva, la identidad es un concepto relacional formado a partir
de determinadas caracteristicas especificas segun las cuales se reconoce
a una persona con respecto a otra,” y cuya formalizacion conlleva al
menos dos procesos mutuamente complementarios: por un lado, la auto-
identificacion de la persona segiin determinadas pautas interiorizadas
del entorno sociocultural; y por el otro, dicha autoafirmacion requiere el
reconocimiento de los “otros”. Sin embargo, en un contexto dominado
por el “imperialismo cultural”, resulta muy dificil definir libremente la
propia identidad —individual y colectiva—,'* cuando la colonizacién
ontologica comporta un proceso por el cual se termina interiorizando
el imaginario de la cultura occidental para ser expresada en la forma de
pensar, actuar y verse a si mismo.

B Para Gilberto Giménez, la identidad es un concepto relacional que se define “como
un proceso subjetivo (y frecuentemente autorreflexivo) por el que los sujetos definen
su diferencia de otros sujetos (y de su entorno social) mediante la autoasignacion de un
repertorio de atributos culturales frecuentemente valorizados y relativamente estables
en el tiempo” (Giménez, 2007: 60).

“De acuerdo con Young, la identidad colectiva se constituye cuando los miembros de
un grupo especifico comparten elementos comunes o afines como la lengua, la historia,
los valores, las normas, los sentimientos, etcétera, de tal manera que “El particular senti-
do de la historia, las afinidades y las diferencias que tiene una persona, y hasta su modo
de razonar, de valorar y de expresar los sentimientos, estan constituidas en parte por
sus afinidades de grupo. Esto no significa que las personas no tengan estilo individual o
que sean incapaces de trascender o rechazar una identidad grupal” (Young, 2000: 80).

322 Andamios



PUEBLOS INDIGENAS Y DECOLONIALIDAD

HACIA UNA GRAMATICA DE LA DESCOLONIZACION

He pretendido poner de relieve diversas formas de opresion estructural
que infligen a los pueblos indigenas, cuya explicacion invoca ba-
sicamente al proceso de producciéon e imposicion del “verdadero”
conocimiento de factura occidental; a las relaciones estructurales de
poder omnipresente en las relaciones sociales e institucionales; y a la
construccion de la identidad indigena segun pautas de la cultura do-
minante. Comenzar a revertir este proceso de dominacion, al menos
en su esfera politica, epistémica y ontoldgica, compele necesariamente
plantear un proceso de emancipacion en toda la estructura opresiva
impuesta por un sistema cultural, mediante un “giro decolonial” de
“desprendimiento” de la “gramatica colonial”. Se trata, por tanto, de “des-
prenderse” de los conceptos y categorias de pensamientos que han
naturalizado la “monoculturalidad de las mentes”.

En la formulacion de Walter Mignolo, el desprendimiento significa
“cambiar los términos de la conversacion y no solo los contenidos”, puesto
que los contenidos han sido modificados muchas veces en occidente
por los tres principales macro-relatos surcados por la cristiandad, por
el liberalismo, y por el marxismo (Mignolo, 2010: 33-34), pero se han
movido dentro del terreno epistemoldgico de la cual la descolonizacion
epistémica busca desentenderse. Siendo asi, seria paraddjico que la
descolonizacion indigena pretendiera apoyarse sobre la misma gra-
matica colonial. ;Coémo hacer un ejercicio de desprendimiento dentro
del marco epistémico respecto del cual uno quiere desprenderse?
Dificilmente se puede visibilizar el lado oscuro de la colonialidad con
el mismo instrumento imperial de la colonizacion. Pienso, por ejem-
plo, en el analisis del derecho indigena segtin la gramatica del derecho
occidental, por lo general se incurre en una deformacion de la logica
y naturaleza de su funcionamiento, al tratar de pasarlo al filtro de las
categorias conceptuales del derecho estatal.

Por lo tanto, el desprendimiento implica un ejercicio de “insurgencia
epistémica” al repensar el mundo indigena desde sus coordenadas epis-
témicas a fin de reivindicar sus propios saberes invisibilizados largo
tiempo por las luces de la modernidad. La nocién de conocimiento aca
asumida no se reduce al conocimiento cientifico, abstracto y formal

Andamios 373



PEDRO GARZON LOPEZ

concebido en las aulas universitarias mediante la lectura y escritura, sino
el conocimiento comprendido en términos sustanciales que implican
los saberes orales, simbolicos, memorias, experiencias, practicas. Es de-
cir, se trata de los conocimientos practicos aprehendidos por medio
de procesos colectivos y generacionales, como el trabajo manual en el
campo, los efectos curativos de las plantas medicinales, la interrela-
cién con la naturaleza, la lectura de la hoja de coca, la experiencia en
los cargos comunitarios, etcétera.

La superioridad atribuida al conocimiento cientifico-racional ha
relegado al campo del no-conocimiento aquellos saberes que no pue-
den explicarse segiin sus propios marcos tedricos, lo cual, en ultima
instancia, tiende a justificar las jerarquias culturales. Podemos ver un
caso ilustrativo de la colonialidad del saber en la medicina indigena,
donde la sabiduria ancestral en tratamientos curativos es usurpada por
las empresas farmacéuticas para luego patentarlas bajo la proteccion de
la propiedad intelectual (Cruz, 2007: 237-261; Shiva, 2001). Sucede que
cuando las comunidades indigenas pretenden proteger sus conocimien-
tos segtn la premisa de la propiedad intelectual, resulta que la gramatica
juridica individualista no contempla manera para proteger tales bienes
colectivos. En este caso entran en juego dos procesos constitutivos de
dominacion: el no-conocimiento sélo es convalidado al entrar al campo
del conocimiento cientifico como verdadero conocimiento, cuya pro-
teccion es legitimada por la logica individualista de los derechos. Esta
es una muestra de como la colonialidad del poder se afianza primero
deslegitimando el conocimiento indigena, y en seguida impidiendo su
pleno reconocimiento segin la gramatica del derecho occidental. Este
ejemplo puede multiplicarse en otras areas del saber, como en el dere-
cho indigena (Clavero, 2006; Correas, 2003; Stavenhagen, 2000), que
s6lo reconoce su juridicidad cuando es convalidado por el derecho oficial
de base individualista y monista; mientras tanto, se consideran “usos y
costumbres”, derecho consuetudinario, fenémenos infra-juridicos o un
sub-derecho. En definitiva, siendo la gramatica cultural “moderna” el
tamiz a través del cual se justifica y se legitima lo normal/anormal, lo
correcto/incorrecto, lo legal/ilegal o lo racional/irracional, resulta im-
probable que los procesos de produccion de conocimientos indigenas

324 Andamios



PUEBLOS INDIGENAS Y DECOLONIALIDAD

puedan afianzarse en contextos donde priman dualismos mutuamente
excluyentes.

Una respuesta debe comenzar por “desprenderse” de estandares
epistemologicos opresivos que justifican el statu quo y afirmar un
conocimiento “otro” con una logica diferente a la colonialidad del
poder. De hecho, estos “otros” conocimientos vienen siendo producidos
y reproducidos mediante un proceso colectivo y afirmados en el tra-
bajo colectivo de beneficio comtun como el tequio o la minka; en la
participacion y servicio comunitario; en las fiestas y mayordomias;,
en la concepcion de que la tierra tiene “vida” y merece igual respeto
que lavidahumana, mejorexpresadaen la “madre tierra” o la pacha mama,
en el cumplimiento de los cargos comunitarios; en la concepcion de
autoridad bajo la concepcion de la democracia comunitaria de “man-
dar obedeciendo”, tal como lo reivindico el ejército zapatista en el
sureste mexicano. En otras palabras, la concepciéon comunitaria
desde la cosmologia indigena puede abreviarse de alguna forma, en
el buen vivir'® o en la comunalidad'® que vienen reivindicando diferentes
pueblos y comunidades indigenas en América Latina, no solo en
la practica comunitaria sino también en la voz de activistas, académicos,
intelectuales, artistas y movimientos indigenas, sobre todo en Bolivia,

15 Como es sabido, el buen vivir es un principio que reivindica el sentido de comunidad
desarrollado fundamentalmente en el sur andino. En quichua ecuatoriano el buen vivir
o Sumak kawsay significa simplemente una “vida buena”, sin relativizar si es mejor o
peor que otras. En aymara boliviano, el buen vivir o suma qamana, significa vivir bien
en armonia comunitaria. No deben confundirse estas filosofias de vida comunitaria
respecto de aquellas connotaciones individualistas, materialistas o hedonistas de vivir
bien, como comer, beber o simplemente pasarla bien chingén en el sentido del bon vivant
o vividor. Al efecto véase (Oliva Martinez, 2010: 175; Esteva, 2009: 1-5)

16 Ta comunalidad es un principio sustancial que provee de contenido la estructura
comunitaria de las sociedades indigenas, a partir de la integracion de elementos que
mantienen una complementariedad y equilibrio entre lo humano, lo social y la natura-
leza. Esto significa que, comprende tanto el espacio individual en que se desenvuelve la
persona humana,; el ambito colectivo en que se desarrollan las instituciones colectivas
que cohesiona y hace posible la vida en comun como el tequio, la asamblea, el siste-
ma de cargos, el sistema normativo propio, fiestas y tradiciones, etcétera; asi como el
entorno natural en que se asienta la vida comunitaria concentrada en el territorio co-
munal. Véase Martinez Luna (2010), Diaz Gomez (2001), Maldonado Alvarado (2002)
y Rendon Monzon (2002).

Andamios 3>5



PEDRO GARZON LOPEZ

Ecuador, Colombia, México, etcétera. También por la via institucional
hay procesos decoloniales en ciernes en la tarea de formar “intelectua-
les” indigenas en los centros de investigacion indigena, y en las
universidades interculturales.!” Estos procesos vienen articulandose
desde abajo y emergiendo del lado oscuro de la modernidad, a la luz de
los saberes ignorados por la colonialidad del poder.

Si bien los saberes indigenas se caracterizan en procesos por
constitucion oral y colectiva, enunciada mediante experiencias prac-
ticas, también éstos deben complementarse con procesos de reflexion
oral y escrita, produciendo o reproduciendo un conocimiento sin pre-
tension universalista ni visos de superioridad, sino simplemente un
conocimiento mas dentro de una constelacion de saberes posibles.
Por eso, un espacio clave tanto para la critica decolonial como para
la produccién de saberes sera la institucionalizacion de espacios in-
terculturales de reflexion desde el lugar epistémico de la enunciacion
indigena. Ello no supondria que el conocimiento indigena se encierre
en si mismo, sin abrirse al didlogo; por el contrario, uno de los
objetivos ineludibles es precisamente el dialogo de saberes en un
marco de “alteridad epistémica”, sin que ello implique claudicar a los
imperativos del pensamiento moderno occidental. No obstante, y esto
es fundamental, una condicion necesaria al didlogo pasa por desarrollar

" En este sentido, la experiencia hasta el momento desarrollada en Ecuador con la
constitucion de la Universidad Intercultural de las Nacionalidades y Pueblos Indigenas,
Amawtay Wasi habla de un proceso en ciernes en torno a la produccion de conoci-
mientos desde el lugar de la enunciacion indigena y la consiguiente posibilidad del
dialogo de saberes. Otro ejemplo es el Programa de Doctorado en Estudios Culturales
Latinoamericanos de la Universidad Andina Simoén Bolivar con sede en Ecuador. Segun
Catherine Walsh, directora del programa, “a diferencia de la mayoria de programas de
posgrado, este doctorado tiene caracteristicas muy especiales tal vez por el perfil de los
alumnos —la mayoria con una larga trayectoria de trabajo comprometido con movi-
mientos y procesos sociales—, tal vez por el perfil de los profesores: algunos vinculados
con el proyecto colectivo de modernidad / colonialidad / decolonialidad, otros mas am-
pliamente articulados a las luchas de transformacion social y todos comprometidos
con un proyecto educativo de caracter politico, critico, interepistémico y esperanzador,
o tal vez por la conjugacion de ambos dentro de un ambito que no pretende instruir
sino erigir, exhortar, crear e incidir” (Walsh, 2009: 209).

326 Andamios



PUEBLOS INDIGENAS Y DECOLONIALIDAD

una revision critica a la colonizacion epistemologica occidental, como
presupuesto al intercambio de comunicacién intercultural.'®

Para una gramatica de la descolonizacion es preciso generar y
aflanzar un movimiento “intelectual” indigena que produzca y re-
produzca el conocimiento indigena en los distintos campos posibles,
pasando de ser simple objeto pasivo de estudio, a actores que piensan
y repiensan su propia realidad. Esto no significa privilegiar la refle-
xion tedrica por encima de las experiencias practicas que caracterizan
al mundo indigena, ni menos idealizar el mundo indigena o aislarlo de
todo contacto con el exterior, sino que debe tener una clara vocacion
dialogica. De hecho, no es posible ignorar el pensamiento occidental,
como ha sido introducido, dado que la constitucién de nuestra propia
subjetividad indigena consiste, como sefiala Walter Mignolo, en una “sub-
jetividad de frontera”, esto es, tenemos una “doble conciencia” al
interactuar tanto en el mundo indigena como en el occidental, razén
por la cual debemos generar otra forma de “conversacion”, despla-
zando el “monotopismo” autorreferente de la modernidad hacia un
auténtico didlogo entre saberes locales y entre sujetos concretos que
piensan y hablan desde un lugar especifico.

En conclusion, la colonialidad del poder es una experiencia cotidia-
na que se vive y se respira en todo momento y en cualquier espacio
social o institucional dominada por el pensamiento hegemonico: se
expresa mediante el racismo y la discriminacion; en la concentracion del
poder por una elite criolla/mestiza; en la concepcion instrumental de la
naturaleza y del desarrollo; se proyecta en los medios de comunicacion,
y se reproduce consciente e inconscientemente en el lenguaje oral y
escrito, en las actitudes, subjetividades, valores, simbolos, etcétera; pero
sobre todo la colonialidad se introyecta de manera eficaz en la educacion,
como espacio de interiorizacion y normalizacion de la gramatica cul-
tural dominante, para luego ser proyectada en las instituciones, normas,
valores y mentalidades de los operadores del sistema cultural dominante.

18<El dialogo de saberes solo es posible a través de la decolonizacion del conocimiento
y de la decolonizacion de las instituciones productoras o administradoras del conoci-
miento. Decolonizar el conocimiento significa descender del punto cero y hacer evi-
dente el lugar desde el cual se produce ese conocimiento” (Castro-Gomez, 2007: 88).

Andamios 3>7



PEDRO GARZON LOPEZ

BIBLIOGRAFIA

BonriL Batatra, G. (1972), “El concepto de indio en América: una
categoria de la situacion colonial”, en Anales de Antropologia,
vol. IX. México: Instituto de Investigaciones Antropologicas de
la UNAM, pp. 105-124.

CastrRO-GOMEZ, S. (2007), “Decolonizar la universidad. La hybris del
punto cero y el didlogo de saberes”, en Ramon Grosfoguel y
Santiago Castro-Gomez (eds.), El giro decolonial. Reflexiones para
una diversidad epistémica mas alla del capitalismo global. Bogota:
lesco / Instituto Pensar / Siglo del Hombre, pp. 79-91.

(2007), “Michel Foucault y la colonialidad del poder”, en Ta-
bula Rasa, num. 6, enero-junio. Bogota: Colegio Mayor de
Cundinamarca, pp. 153-172.

(2005), La poscolonialidad explicada a los nifos. Popayan: Uni-
versidad del Cauca, Instituto Pensar / Universidad Javeriana.

CesalrRe, A. (2006), Discurso sobre el colonialismo, trads. Mara Viveros
Vigoya, Juan Mari Madariaga y Benat Baltza Alvarez. Madrid:
Akal.

CLavERO, B. (1994), Derecho indigena y derecho constitucional en América.
México: Siglo XXI.

Coquio, C. (2003), LHistoire Trouvée. Négation et Témoignage. Nantes:
lAtalante.

Correas, O. (2003), Pluralismo juridico, alternatividad y derecho indigena.
México: Fontamara.

Cruz, R. de la (2007), “Los derechos de la propiedad intelectual y los
conocimientos tradicionales de los pueblos indigenas”, en Laura
Giraudo (ed.), Ciudadania y derechos indigenas en América Latina:
poblaciones, estados y orden internacional. Madrid: Centro de Es-
tudios Politicos y Constitucionales, pp. 237-261.

DE Sousa SanTos, B. (2002), “Hacia una concepcion multicultural de los
derechos humanos”, en El Otro Derecho, num. 28, julio. Bogota:
ILSA, pp. 59-83.

(2003), Critica de la razon indolente: contra el desperdicio de la
experiencia: para un nuevo sentido comun: la ciencia, el derecho
y la politica en la transicion paradigmatica, vol. 1, trad. Joaquin

328 Andamios



PUEBLOS INDIGENAS Y DECOLONIALIDAD

Herrera Flores, Fernando Antonio de Carvalho Dantas y otros.
Bilbao: Desclée de Bruower.

(1998), De la mano de Alicia. Lo social y lo politico en la post-
modernidad, trad. Consuelo Bernal y Mauricio Garcia Villegas.
Bogota: Siglo del Hombre / Ediciones Uniandes / Universidad
de los Andes.

Diaz Gomez, E (2001), “Comunidad y comunalidad” en La Jornada
Semanal, num. 314. México: La Jornada, 11 de marzo.

Du Bois, W. E. B. (1995), Las almas del pueblo negro (seleccion, texto
bilingtie), trads. Jesus Benito Sanchez y Ana Maria Manzanas.
Leon: Universidad de Leon.

Dusset, E. (1994), 1492. El encubrimiento del otro: hacia el origen del mito
de la modernidad. La Paz: Plural / UMSA.

Esteva, G. (2009), “M4s alla del desarrollo: la buena vida”, en América
Latina en Movimiento, nim. 445. Quito, junio, pp. 1-5.

Fanon, E (1973), Los condenados de la tierra, prefacio de Jean-Paul Sartre,
trad. Julieta Campos. México: Fondo de Cultura Economica.

GonzALEzZ CasaNOVA, P (1965), “Internal Colonialism and National De-
velopment”, en Studies in Comparative International Development,
nums. 1-4.

GROSFOGUEL, R. y S. Castro-GoMmez (eds.) (2007), El giro decolonial.
Reflexiones para una diversidad epistémica mds alla del capitalismo
global. Bogota: lesco / Instituto Pensar / Siglo del Hombre.

GRrOSFOGUEL, R. (2007), “Descolonizando los universalismos occidentales:
el pluri-versalismo transmoderno decolonial desde Aimé Césaire
hasta los zapatistas”, en Ramon Grosfoguel y Santiago Castro-
Gomez (eds.), El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad
epistémica mds alla del capitalismo global. Bogota: lesco / Instituto
Pensar / Siglo del Hombre, pp. 63-77.

Kant, 1. (2007), ¢Qué es la Ilustracion?, trads. Agapito Maestre y José
Romagosa, estudio preliminar de Agapito Maestre. Madrid:
Tecnos.

Kowm, A. (2005), “Barbarie, civilizaciones e interculturalidad”, en
Katherine Walsh (ed.), Pensamiento critico y matriz (de)colonial.
Reflexiones latinoamericanas. Quito: Universidad Andina Simon
Bolivar / Abya Yala.

Andamios 3»9



PEDRO GARZON LOPEZ

MaLDONADO AlvARADO, B. (2002), Autonomia y comunalidad india. Enfo-
ques y propuestas desde Oaxaca. Oaxaca: INAH-Oaxaca / Secretaria
de Asuntos Indigenas del Gobierno del Estado / Coalicion de
Maestros y Promotores Indigenas de Oaxaca / Centro de En-
cuentros y Dialogos Interculturales.

MaLpoNaDO-TorRres, N. (2007), “Sobre la colonialidad del ser: con-
tribuciones al desarrollo de un concepto”, en Ramén Grosfoguel
y Santiago Castro-Gomez (eds.), El giro decolonial. Reflexiones
para una diversidad epistémica mas alla del capitalismo glo-
bal. Bogota: lesco / Instituto Pensar / Siglo del Hombre, pp.
127-167.

MarTiNEZ LUN4, J. (2010), Eso que llaman comunalidad. Oaxaca: Secretaria
de Cultura del Gobierno de Oaxaca / Conaculta.

Mignoro, W. (2006), “El desprendimiento: pensamiento critico y giro
decolonial”, en Freya Schiwy y Nelson Maldonado-Torres,
(Des)colonialidad del ser y del saber (Videos indigenas y los limites
coloniales de la izquierda) en Bolivia. Buenos Aires: Ediciones del
Signo.

(2010), Desobediencia epistémica: retorica de la modernidad, logica
de la colonialidad y gramatica de la descolonialidad. Buenos Aires:
Ediciones del Signo.

(2008), “Prologo”, en Emmnuel Chukwudi Eze, Paget Henry y
Santiago Castro-Gomez, El color de la razon: racismo epistemologico
y razon imperial. Buenos Aires: Ediciones del Signo.

(2003), Historias locales / disenos globales. Colonialidad, cono-
cimientos subalternos y pensamiento fronterizo, trads. Juan Maria
Madariaga y Cristina Vega Solis. Madrid: Akal.

Orva Martingez, D. (2010), “Justicia social y autonomia etnocultural:
el caso del derecho al desarrollo de los pueblos indigenas
reconocido en el derecho internacional”, en Oscar Pérez de la
Fuente y Daniel J. Oliva Martinez, Una discusion sobre identidad,
minorias y solidaridad. Madrid: uc3m / Dykinson.

Parexn, B. (2000), Repensando el multiculturalismo, trad. Sandra
Chaparro. Madrid: Istmo.

Quyano, A. (2007), “Colonialidad del poder y clasificacion social”,
en Ramon Grosfoguel y Santiago Castro-Gomez (eds.), El giro

330 Andamios



PUEBLOS INDIGENAS Y DECOLONIALIDAD

decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica mas alla del
capitalismo global. Bogota: lesco / Instituto Pensar / Siglo
del Hombre, pp. 93-126.

RENDON MONZON, J. J. (2003), La comunalidad. Modo de vida de los pueblos
indios. México: Direccion General de Culturas Populares e
Indigenas.

SHiva, V. (2001), Biopirateria. El saqueo de la naturaleza y el conocimiento,
trad. Isabel Bermejo-Lopez Muniz. Barcelona: Icaria.

STAVENHAGEN, R. (1965), “Clases, Colonialism and Acculturation”, en
Studies Comparative International Development, nims. 4-7.
(2000), Derechos humanos de los pueblos indigenas. México:
Comisioén Nacional de Derechos Humanos.

Tavior, Ch. (2003), Multiculturalismo y la “politica del reconocimien-
to”, trad. Monica Utrilla de Neira. Sevilla: Fondo de Cultura
Economica.

VILLORO, L. (1998), Estado plural, pluralidad de culturas. México: Paidos.

WAaLLERSTEIN, E. (2004), Capitalismo historico y movimientos antisistémicos.
Un andlisis de sistemas-mundo. Barcelona: Akal.

WatsH, C. (2008), “Interculturalidad critica / pedagogia decolonial”,
en Arturo Grueso Bonilla y Wilmer Villa (eds.), Diversidad, in-
terculturalidad y construccion de ciudad. Bogota: Alcaldia Mayor
de Bogota / Universidad Pedagogica Nacional, pp. 44-63.
(2009), Interculturalidad, Estado y sociedad. Luchas (de)coloniales
de nuestra época. Quito: Universidad Andina Simon Bolivar /
Abya Yala.

Young, 1. M. (2000), La justicia y la politica de la diferencia, trad. Silvina
Alvarez. Madrid: Catedra.

Fecha de recepcion: 25 de junio de 2010
Fecha de aceptacion: 20 de mayo de 2013

Volumen 10, namero 22, mayo-agosto, 2013, pp. 305-331 Andamios 331





