
Andamios 215

La salida hermenéutica 
a la disputa en las teorías de las modernidades

De la posmodernidad a las modernidades entrelazadas

Enrique G. Gallegos*

Resumen. En el presente estudio se debate la pertinencia de 
las diversas teorías de la modernidad. Se analizan las teorías 
de las modernidades de los últimos 40 años (posmoderni­
dad, modernidad reflexiva, modernidad líquida, modernidades 
múltiples, modernidades entrelazadas) y se propone que la 
hermenéutica analógica ayuda a zanjar dicha controversia. Fren­
te a los discursos de una modernidad uniforme y unívoca o  
de una teoría de la modernidad totalmente relativista, se 
propone una modernidad analógica que recupere un mínimo 
de conceptos comunes que posibiliten procesos de apropiación 
y recuperación de las categorías, prácticas e instituciones de la 
modernidad.

Palabras clave. Hermenéutica, apropiación, interpretación, mo­
dernidad, modernización.

Presentación

Las últimas discusiones sobre la modernidad muestran que las in­
terpretaciones y juicios sobre su función, objetivos y conceptos se han 
dilatado al punto de parecer un mapa conceptual confuso y abigarrado. 
Esto ha tenido como efecto la creación de una ingente cantidad de 
teorías de la modernidad (“modernidades múltiples”, “modernidades 
alternativas”, “modernidades híbridas”, “modernidades entrelaza­
das” [entangled], etcétera) cuyo único fin pareciera ser distinguirse 

* Profesor-investigador, Universidad Autónoma Metropolitana, Cuajimalpa. Correo 
electrónico: enriqueggallegos@hotmail.com

Volumen 10, número 22, mayo-agosto, 2013, pp. 215-236



Andamios216

Enrique G. Gallegos

de la “modernidad clásica”. Según Habermas (2008) fue Hegel quien 
configuró por primera vez el debate conceptual de la modernidad. 
Empero, también es posible retrotraerlo a la “querelle entre antiguos 
y modernos” del siglo XVII (Baumer, 1985: 119), pero particularmente 
es en la teoría sociológica clásica donde se precisaron sus principales 
conceptos, problemas y temas. El advenimiento pleno del capitalismo y 
la sociedad industrial, los profundos cambios sociales y políticos, la caída 
y revaloración de la democracia, las transformaciones demográficas y el 
ascenso de las ciudades como polos vitales y urbanos, la globalización,  
las tecnologías de información y comunicación, las migraciones, las cri­
sis económicas, los riesgos y la difuminación de las incertidumbres 
locales y globales asociadas al cambio climático, a la economía y a la 
vida cotidiana, han reconfigurado las reflexiones sobre la modernidad 
y la modernización (Bauman, 1996; Beck, 1996a; Luhmann, 1996a). 

Sobre ese panorama socio-cultural y económico, filósofos, sociólogos, 
estetas, literatos, historiadores y politólogos replantearon las discusio­
nes sobre la modernidad e intentaron desarrollar renovadas “teorías de  
la modernidad” para explicar y comprender las nuevas realidades. 
Cualquiera que sea el origen, lo cierto es que todavía hasta la aparición 
de la denominada “escuela de la sospecha” (Marx, Nietzsche y Freud) 
(Ricoeur, 2009), la modernidad había mantenido cierta estabilidad y 
continuidad discursiva. La filosofía, la sociología, la historia de las ideas 
y la política aglutinaban sus reflexiones en torno a la creencia en el pro­
greso, la verdad, la centralidad del sujeto, la razón, el individualismo,  
la autonomía, la diferenciación social, la construcción de la mejor for­
ma de gobierno, etcétera. Sin embargo, a partir del desarrollo de las 
teorías de las modernidades múltiples y, particularmente, de las mo­
dernidades entrelazadas, la modernidad “clásica” ha sido acusada de 
anidar un discurso hegemónico y uniformante que hace caso omiso  
de las singularidades sociales, culturales y políticas de países, loca­
lidades y sociedades. Consideramos que esta disputa entre el discurso  
hegemónico y el discurso múltiple de la modernidad, puede ser zan­
jada mediante la hermenéutica —particularmente la analógica 
propuesta por Beuchot (2009)—, que postula la búsqueda de puntos 
análogos intermedios entre la interpretación unívoca (hegemónica) y 
las interpretaciones equívocas (relativas o múltiples) de la modernidad.



Andamios 217

La salida hermenéutica a la disputa en las teorías de las modernidades

Este artículo se organiza de la siguiente manera: en el apartado 
“Teorías actuales de la modernidad” bosquejo algunos de los temas 
torales de las principales teorías actuales de la modernidad (desde  
la modernidad clásica hasta las modernidades múltiples y entrelazadas); 
mientras que en el apartado “A modo de conclusiones. ¿Modernidad 
analógica?” argumento la forma en que es posible hacerlas confluir en 
similares problemas y conceptos mediante la hermenéutica analógica  
y sus procesos de interpretación y apropiación contextualizada y su doble 
rechazo a la univocidad y a la equivocidad (la primera por pretender una 
validez absoluta y la segunda por implicar un relativismo total). En un 
afán por delimitar el periplo conceptual de este escrito, designo como 
teorías actuales de la modernidad a las propuestas teóricas realizadas 
durante los últimos 40 años (aproximadamente).

Teorías actuales de la modernidad

La geografía conceptual de las teorías actuales de la modernidad no sigue  
un derrotero lineal, sino que más bien tiene una configuración sinuosa 
y entrelazada, con una tendencia a abandonar la filosofía y aclimatarse  
en la sociología y los estudios culturales. Con la finalidad de precisar es­
te derrotero conceptual, en este apartado realizo una breve revisión de  
las teorías actuales de la modernidad. Primero examino la polémica 
entre modernidad y posmodernidad; después analizo la teoría de la mo­
dernidad reflexiva y la teoría de la modernidad líquida; finalmente reviso 
las teorías de las modernidades múltiples y modernidades entrelazadas,  
indicando sólo de paso que las teorías de las modernidades alternati­
vas e híbridas pueden ser asumidas en las dos primeras.

Modernidad y posmodernidad

El principal debate entre modernidad y posmodernidad se dio en los 
decenios de los ochenta y principios de los noventa del siglo XX. Aunque 
la discusión tuvo diversas ramificaciones en ámbitos específicos (filoso­
fía, arte, arquitectura, literatura, sociología, etcétera), se puede afirmar 
que tuvo dos protagonistas centrales: Lyotard y Habermas; el primero 



Andamios218

Enrique G. Gallegos

argumentando el cambio epocal de la modernidad a la posmodernidad; 
mientras que el segundo defendiendo lo que denominaba el “proyecto 
de la modernidad” (Habermas, 1988; Lyotard, 2004). Uno de los ar­
gumentos centrales que aglutinó las propuestas de la posmodernidad 
fue la creencia en que las principales categorías e instituciones de la 
modernidad habían agotado, caducado o entrado en crisis; lo que 
Lyotard denominó como la “incredulidad” de los “metarrelatos” que le 
dieron cohesión y sentido a las sociedades occidentes (2004: 10). La 
razón, la verdad, el individuo, la ciencia, dios, la familia... cualquier 
forma que adquiriera la pretensión trascendental para justificar la exis­
tencia de la sociedad y del hombre, terminaba por derrumbarse frente 
a la incredulidad y la crisis.

Sin embargo, esta incredulidad y crisis no necesariamente condu­
cían a un desencanto y a una ciega deslegitimación. La posmodernidad 
apostó por un doble movimiento conceptual e histórico: si resaltaba la 
incredulidad, también proponía el surgimiento de un nuevo periodo 
histórico: una novísima época que se autopercibía opuesta y diversa 
a la modernidad. Si la modernidad proponía y defendía la progresi­
va autonomización del individuo y el centramiento del sujeto, la  
posmodernidad defendía la muerte del sujeto; si la modernidad se­
guía afirmando la diferenciación social y epistemológica de diversos 
ámbitos, la posmodernidad argumentaba la creciente difuminación de 
los límites y la erosión de las distinciones culturales y sociales (Jameson, 
1988; Amengual, 1998; Eagleton, 2004).

Frente a esta visión crítica de la modernidad, Habermas sostenía 
que más que de un cambio epocal, la crisis del capitalismo tardío 
significaba que el proyecto de la modernidad no había completado su 
propio programa; sostenía que “en vez de abandonar la modernidad 
y su proyecto como una causa perdida, deberíamos de aprender 
de los errores de esos programas extravagantes que han tratado de 
negar la modernidad” (Habermas, 1988: 32-33). Para ello, proponía 
la recuperación de la racionalidad en contextos discursivos; esto es, 
“sustituir el paradigma que representa el conocimiento de objetos [...] 
por el paradigma del entendimiento entre sujetos capaces de lenguaje 
y acción” (Habermas, 2008: 322). Mediante esta racionalidad orientada  
al entendimiento, las tradiciones culturales, la integración social a través 



Andamios 219

La salida hermenéutica a la disputa en las teorías de las modernidades

de normas y valores y la socialización de las generaciones, reproducían 
y revitalizaban el mundo de la vida.

Si la posmodernidad interpretaba la modernidad como un relato 
pasado y consumado; la modernidad habermasiana la interpretaba 
como una propuesta que era posible apropiársela y completarla. Empe­
ro, ambas perspectivas no terminaron de generar consensos. El propio  
Lyotard moderó su diagnóstico adverso de la modernidad y seña­
ló que lo que hace la posmodernidad es “reescribir” la modernidad; 
ya no es una nueva época sino más bien la “reescritura de algunos  
rasgos reivindicados por la modernidad” (1998: 42). Por su parte, para 
la teoría sociológica contemporánea, la propuesta habermasiana de la 
acción comunicativa no dejaba de resultar demasiada abstracta (Lash, 
1997: 147).

Modernidad reflexiva y modernidad líquida 

De acuerdo a Lash (1997), el digno sucesor crítico del marxismo, la 
racionalidad comunicativa habermasiana y el análisis del discurso 
foucaultiano es la modernidad reflexiva. La modernidad reflexiva ad­
quiere su forma conceptual principalmente en la teoría sociológica  
de Beck (1996b) y de Giddens (1997). La configuración conceptual de  
la modernidad reflexiva no es uniforme ni sus rasgos definitorios han  
quedado plenamente delimitados. Sin embargo, dentro de estos “con­
tornos difusos” de la modernidad reflexiva, es posible indicar sus 
mínimos elementos comunes.

Según esta teoría, la modernidad reflexiva representa un cambio de 
época: de la sociedad industrial a la sociedad del riesgo en la que los 
atributos de control, previsibilidad y racionalidad instrumental, son 
relevados por la ambigüedad, la imprevisibilidad y la contingencia. No  
se trata de un cambio dirigido, calculado o promovido por una ins­
titución o evento (sea un parlamento, una institución social específica 
o, incluso, una revolución o crisis) como en el caso de la modernidad 
simple; se trata de un proceso histórico autónomo y anónimo que se 
produce no por el agotamiento del capitalismo y la sociedad industrial, 
sino por la consolidación definitiva de algunos de los resultados de la 
modernidad: el crecimiento acelerado, la tecnificación, la seguridad 



Andamios220

Enrique G. Gallegos

laboral, el incremento de los niveles de educación y la riqueza, entre 
otros. Por ello, Beck afirma que la modernidad reflexiva consiste en 
una “autodestrucción creadora” de la época industrial (1996b: 223; 
1997b: 14). Destrucción constante de las tradiciones y las premisas de 
la sociedad industrial, pero también creación incesante de renovadas y 
novedosas formas de relación social.

Parte relevante en la teoría de la modernización reflexiva son los 
“procesos de individualización”. De hecho, para Lash la individualiza­
ción es el “motor del cambio social” de la modernización reflexiva (1997: 
141). La individualización de la modernidad reflexiva no tiene que ver 
con la liberación de las “certezas feudales y religioso-trascendentales” 
ni con la atomización, aislamiento, soledad y desconexión que argu­
menta la sociología clásica y la modernidad simple, se trata más bien  
de un doble movimiento que implica, primero, la liberación de las  
instituciones sociales y, segundo, su instalación en la “turbulen­
cia de la sociedad global del riesgo” (Beck, 1997b: 21). Justamente esta 
liberación y su revinculación en la globalización ha posibilitado la re­
cuperación de las nociones de acción, subjetividad, conflicto, crítica 
y creatividad que se ven reflejadas, por ejemplo, en la vitalidad de 
los movimientos sociales y la revaloración del ciudadano como actor 
central en Europa y Latinoamérica en la década de los noventa (Arato 
y Cohen, 2001; Heater, 2007). Empero, la individualización reflexiva  
implica la disolución de las rígidas coordenadas de derecha e izquier­
da, de radical y conservador, de político y apolítico, para dar paso a una 
politicidad contradictoria y múltiple en la que se combinan azarosamen­
te las oposiciones y contradicciones y cuya constante es la tensión entre 
la revitalización de la política (desde abajo) y el consecuente peligro  
de parálisis por la saturación de demandas y planteamientos (lo que 
Beck denomina como “congestión”).

Si la individualización es el motor del cambio social, lo es porque en 
éste recaen los procesos de interpretación, apropiación y desapropiación 
de los conceptos, prácticas e instituciones de la modernidad. Por ejem­
plo, puede hacer uso del voto como estrategia racional para orientar el 
cambio político o, también, puede abstenerse por considerarlo como 
un instrumento en beneficio de las propias elites políticas. En cualquier 
caso, como indica la hermenéutica y según desarrollamos con más detalle 



Andamios 221

La salida hermenéutica a la disputa en las teorías de las modernidades

en la última sección, se trata de una apropiación contextual que realizan 
los individuos de una institución común a todas las democracias.

La instalación del individuo en la turbulencia de la sociedad global 
referida por Beck no es un proceso social aislado; contrariamente, in­
dividualización y globalización son dos caras del mismo proceso de la 
modernización reflexiva; incluso Giddens sostiene que la intimidad es 
una invención de la sociedad global (Giddens, 1997; Beck, 1997b). 
Para la teoría de la modernidad reflexiva existe una conexión “natural” 
entre las acciones de la vida cotidiana y la sociedad global; los actos que 
realizan cotidianamente miles de personas (por ejemplo comprar o dejar 
de comprar un producto) tiene efectos, no pocas veces imprevisibles, en 
la economía globalizada; y, viceversa, procesos que se gestan a escala 
global tienen repercusiones en la vida cotidiana de las personas. Por ello, 
la globalización es tematizada como proceso multidireccional; esto es, 
si incide y modifica las relaciones y formas sociales de lo local, también 
es modificada y alterada por los procesos sociales que discurren al nivel 
local. Pero si el sentido de la relación puede ser determinado, los efectos 
específicos de la relación tienen más bien la forma de lo indeterminado, 
lo contingente y ambiguo. 

De acuerdo con Beck, el desarrollo de la contingencia y la in­
certidumbre no es un efecto exclusivo de la globalización, sino que 
obedece al estadio de la modernidad reflexiva en el que, con la radi­
calización del “desarrollo de la sociedad industrial hasta nuestros días, 
las amenazas provocadas ocupan un lugar dominante” (1996a: 203-
204). Una vez que han sido minados todos los sistemas de normas 
sociales que aseguraban la vida y la praxis social, la incertidumbre, la  
incontrolabilidad y las amenazas operan de manera sistemática en  
la sociedad del riesgo; cada decisión que busca la certeza es replica­
da por contramovimientos que devuelven la incertidumbre; cada acto 
que pretende el control de las acciones desencadena series paralelas 
de incontrolabilidad. Estos rasgos de incertidumbre e incontrolabili­
dad sistemática caracterizan la transición de la sociedad industrial a la 
sociedad del riesgo.

Las características de riesgo, incertidumbre, ambigüedad e in­
controlabilidad generalizada tienen también una función análoga en 
Bauman para proponer la teoría de la “modernidad líquida”. De acuerdo 



Andamios222

Enrique G. Gallegos

con él, la fase actual de la modernidad se caracteriza por las siguientes 
“novedades”: 1) la imposibilidad de que las formas sociales que 
posibilitan tomar decisiones se solidifiquen y persistan; 2) el fracaso 
de todos los sistemas sociales y estatales que daban seguridad a los 
individuos; 3) la radical separación de poder y política, trasladándose  
el primero al espacio global y reduciéndose el segundo a la ineficacia 
del Estado; 4) el fracaso del pensamiento y de las estructuras sociales 
que permitían planificaciones y acciones a largo plazo; y 5) el asenta­
miento de la responsabilidad de las decisiones en la voluntad de los 
individuos (Bauman, 2009). Todas estas trasformaciones terminaron 
por contribuir a la disolución de las ataduras que daban consistencia 
a la sociedad y, subrayadamente, transformaron la relación entre el 
espacio y el tiempo. 

Aunque existen diversas formas de definir la modernidad tardía, para 
Bauman (2004) es justamente el cambio de la relación entre espacio 
y tiempo lo que mejor la caracteriza. Si en la modernidad simple el 
espacio era lo sólido, estable y perdurable; si era lo que había que 
afianzar y conquistar; si el espacio definía la pertenencia a una sociedad  
y, por ejemplo, delimitaba la asignación de los derechos de ciudada­
nía; con el cambio a la modernidad líquida, el tiempo domina y adquiere  
centralidad; las relaciones sociales se tornan fluidas, inestables y en cons­
tante movimiento; el tiempo anula el aquí y el allá, las distancias 
desaparecen y las relaciones sociales terminan por volverse móviles, es­
curridizas, cambiantes, evasivas y fugitivas.

Los rasgos de incertidumbre, incontrolabilidad y ambivalencia en  
las relaciones sociales, las instituciones y las decisiones, la inseguridad 
y amenazas, el proceso de individualización y la globalización, son 
algunos de los elementos que identifican la modernidad tardía. Si la  
modernidad reflexiva resalta los procesos autonomizados y de auto­
confrontación con los riesgos generados por la propia sociedad 
industrial, la modernidad líquida enfatiza la preeminencia del tiempo 
y el inestable fluir de las relaciones sociales. Si para la modernidad re­
flexiva, su radicalización obedece a sus propios éxitos (mayor riqueza, 
creciente tecnificación, aumento de la escolaridad, etcétera), la moder­
nidad líquida desconfía de los poderes globales que minan las estructuras 
sociales locales y erosionan la confianza de los individuos. Digamos que 



Andamios 223

La salida hermenéutica a la disputa en las teorías de las modernidades

frente a una modernidad reflexiva que se autocorrige infinitamente, la 
modernidad líquida se subraya por un pesimismo “inestable”.

Pero los rasgos de incertidumbre, incontrolabilidad y ambivalencia 
en las relaciones sociales no sólo nos introducen en la sociedad del 
riesgo. Ciertamente hacen que los individuos sean conscientes de que  
la vida cotidiana y las relaciones sociales se encuentran delimitadas  
por la contingencia y las amenazas, pero también abren el horizonte 
político, cultural y social a los procesos de interpretación y apropiación, 
tal y como lo postula la hermenéutica. Justamente porque las es­
tructuras, los roles sociales, la pertenencia y los contextos sociales se 
flexibilizan, el individuo es medianamente “libre” de apropiar y desa­
propiar los conceptos, las nociones, las prácticas y las instituciones de 
la modernidad.

De esta forma, la modernidad reflexiva y la modernidad líquida com­
parten análogos presupuestos que les permiten diagnósticos similares. 
Beck, Giddens y Bauman también comparten cierta conciencia de que 
sus teorías de la modernidad no pueden ser consideradas como proce­
sos generalizables a todas las sociedades contemporáneas. Sin embargo, 
podemos conceder que la génesis occidental de estas teorías arrastra 
implícitamente visiones unívocas, hegemónicas y homogenizadoras. Si 
cualquier definición de la modernidad comparte un mínimo concep­
tual, en sociedades no occidentales o en países del denominado Tercer 
Mundo, ¿se ha de asumir la modernidad como ideal inequívoco y de 
validez universal o, más bien, se ha de tratar de comprender sus propias 
modernidades a partir de sus particulares procesos sociales y cultura­
les de apropiación e interpretación? Para hacer frente a estas y otras 
preguntas se han propuesto teorías de las “modernidades múltiples”, 
“modernidades alternativas”, “modernidades híbridas” y “modernida­
des entrelazadas”. Conviene adelantarnos a las conclusiones y señalar 
que esta problemática abre un espacio epistemológico y de compresión 
entre la perspectiva hegemónica y hermenéuticamente unívoca de la mo­
dernidad y la perspectiva relativista y hermenéuticamente equívoca. 
Esta nueva perspectiva estaría determinada por el análogo hermenéutico  
que intenta evitar los extremos de ambas posturas y podría ser planteada 
como una teoría de la “modernidad analógica”.



Andamios224

Enrique G. Gallegos

“Modernidades múltiples”, “modernidades alternativas”, “modernidades hí­
bridas” y “modernidades entrelazadas”

No resultan plenamente claras las diferencias conceptuales entre las 
ideas de “modernidades múltiples”, “modernidades alternativas”, “mo­
dernidades híbridas” y “modernidades entrelazadas”. De hecho, hay 
autores que parecen remitirlas a un mismo campo semántico y referencial; 
esto es, parecen constituir similares planteamientos de rechazo a la vi­
sión unívoca, hegemónica y uniformante de la modernidad clásica, 
postulando, en cambio, diversas maneras de interpretar y apropiarse 
la modernidad, sus conflictos y tensiones, dando paso, con ello, al 
pluralismo de las modernidades y de los procesos de modernización 
(Ashcroft, 2009; Girola, 2007; Beck y Sznaider, 2006; Delanty, 2004; 
Watts, 2003; Therborn, 2003); deslizándose, por momentos, a una 
equivocidad en la que anida el relativismo absoluto. Además, la idea de 
modernidades alternativas algunas veces ha sido remitida a la teoría  
de las modernidades múltiples, mientras que las modernidades híbri­
das han sido asumidas en la teoría de las modernidades entrelazadas 
(Randeria, 2002; Watts, 2003; Therborn, 2003). Estos problemas jus­
tifican que nos concentramos en dos de dichas propuestas: la “teoría 
de las modernidades múltiples” y la “teoría de las modernidades en­
trelazadas” (entangled).

Estas teorías son en cierta medida una reacción contra los 
postulados clásicos de la modernidad en el contexto del mundo glo­
balizado, la sociedad postradicional, los estudios poscoloniales y la 
crisis de la centralidad simbólica del Estado-nación (Eisenstadt, 2000; 
Beriain, 2002; Randeria, 2002; Therborn, 2003; Girola, 2007). ¿En 
qué consisten estas teorías? La teoría de las modernidades múltiples 
parte de varios supuestos. Uno de los principales y que después será 
matizado, es que el desarrollo de las sociedades industriales y moder­
nas es medianamente uniforme en todos los países y en aquellos en 
proceso de modernización. El hecho de que sea posible postular tal 
uniformidad a su vez presupone que la modernidad cuenta con una serie 
de elementos análogos y mínimos a todas las sociedades consideradas 
como modernas; elementos que también se encontrarán en su forma 
incipiente o embrionaria en las sociedades en vías de modernización. 



Andamios 225

La salida hermenéutica a la disputa en las teorías de las modernidades

Esto significa que, de entrada, se postula la existencia de un análogo 
en las instituciones, conceptos y prácticas de la modernidad. Siguiendo 
la teoría sociológica clásica, Eisenstadt menciona que esos elemen­
tos son la ruptura de la legitimidad de las tradiciones políticas y sociales, 
el desencantamiento del mundo y el surgimiento de la autonomía 
individual y social (Eisenstadt, 2000). 

Si bien para la teoría clásica de la modernidad, cada uno de estos 
aspectos tuvo importantes implicaciones en los procesos de mo­
dernización de la sociedad, el desarrollo de la sociedad moderna tendió 
a desplegarse en antinomias y contradicciones, por ejemplo, entre indi­
vidualismo y colectivismo, trascendentalismo e inmanentismo, libertad 
e igualdad. Aunque estas tensiones y contradicciones podían llevar 
a situaciones extremas (por ejemplo, la primera y segunda guerras 
mundiales), la modernidad desarrolló una potencial capacidad para 
autocorregirse y orientarse a la consecución de su propia finalidad. A 
través de enrevesados y peligrosos procesos, las guerras daban pie  
a periodos de paz y las disputas ideológicas terminaban con consensos 
en los parlamentos. A su vez, esos procesos de aparente tersura, daban 
pie a nuevas tensiones, contradicciones y problemas en contextos 
cada vez más complejos. En el centro de estas disputas estaba la con­
frontación entre sectores tradicionales y sectores modernos. Los sectores 
tradicionales apropiándose sus propios elementos y los sectores moder­
nos reapropiando y desencadenando dinámicas de modernización.

Frente a la teoría de la modernidad unívoca y hegemónica, la teo­
ría de las modernidades múltiples sostiene que las formas específicas 
que asume la modernidad y los procesos de modernización varían de  
acuerdo con contextos sociales, tradiciones culturales, religiosas y arre­
glos socioinstitucionales y actores sociales (Eisenstadt, 2000; Beriain, 
2002; Kamali, 2007). Dicho de otra manera, si la modernidad y la mo­
dernización comportan mínimos elementos análogos, la constitución de 
la modernidad resulta diversa y múltiple en razón de las singulares 
interpretaciones y apropiaciones que realizan los actores sociales y las ins­
tituciones en sus contextos socio-culturales y económicos. Según esta 
perspectiva, el final del siglo XX e inicios del XXI muestran un panora­
ma diverso y complejo en las sociedades modernas y en la semántica de 
la modernidad:



Andamios226

Enrique G. Gallegos

La innegable tendencia al final del siglo XX es la creciente 
diversificación en la comprensión de la modernidad [...] 
muy lejos de las homogéneas y hegemónicas visiones de 
la modernidad que prevalecían en los años cincuenta. 
Además, en todas las sociedades los esfuerzos por in­
terpretar la modernidad está cambiando continuamente 
bajo el impacto de las fuerzas históricas cambiantes, dando  
lugar a movimientos nuevos que vendrán, con el tiem­
po, a reinterpretar otra vez el significado de la modernidad. 
(Eisenstadt, 2000: 24)

Los estudios sobre las sociedades modernas de Europa y Estados 
Unidos y los procesos de modernización en Latinoamérica y Asia pa­
recen corroborar el argumento de que existen múltiples formas de 
interpretar, apropiar, comprender y constituir la modernidad (Kamali, 
2007; Katzenstein, 2006; Beriain, 2002). De esta forma, la idea de mo­
dernidades múltiples termina por significarse por los procesos de 
apropiaciones y reapropiaciones conceptuales y por las constituciones  
y reconstituciones sociales, culturales e institucionales. Empero, los teó­
ricos de esta propuesta concluyen que al analizar las modernidades 
múltiples lo que se termina por demostrar es que “nunca existió una 
concepción homogénea de las instituciones sociales” (Beriain, 2002: 
62) y por tanto, la constitución de la modernidad está condicionada 
por esos procesos de interpretación de las principales nociones y por 
la apropiación de las instituciones de la modernidad que realizan los 
actores sociales.

Para Therborn (2003) la teoría de las modernidades entrelazadas 
desarrolla aspectos que la teoría de las modernidades múltiples no tie­
ne en cuenta, particularmente enfatiza que las modernidades no sólo 
coexisten en sociedades diferentes y con trayectorias singulares, sino que 
mantienen relaciones en diversos planos; esto es, no sólo comparten 
un espacio sino que se entrecruzan y mezclan de manera no lineal o 
hegemónica.

Para los teóricos de las modernidades entrelazadas, las modernidades 
múltiples terminan por fortalecer el discurso clásico de la modernidad  
y la modernización, en la medida en que parten de una serie de nociones 



Andamios 227

La salida hermenéutica a la disputa en las teorías de las modernidades

comunes a las diversas modernidades y a las diferentes trayectorias; 
esto es, en el fondo no dejan de participar de una narrativa unívoca, 
hegemónica y uniforme de la modernidad y la modernización. De 
aquí el esfuerzo de esta propuesta por tratar de introducir precisiones 
conceptuales y metodológicas que ayuden a clarificar la modernidad en  
renovados contextos de la globalización y de los estudios poscolonia­
les. Entonces ¿de qué forma la teoría de la modernidad entrecruzada 
pretende distinguirse con respecto a otras propuestas? Antes de respon­
der a esta pregunta conviene reparar en que los estudios sociológicos 
clásicos sobre la modernidad (desde Montesquieu, Tocqueville y Weber 
hasta Habermas) ya prefiguran los presupuestos de una modernidad 
múltiple y diversa (Zabludovski, 2007; Mishima, 2006). Otros auto­
res, inclusive, dudan de la pertinencia metodológica de la teoría de  
las modernidades múltiples y, por extensión, de las modernidades en­
trelazadas, porque consideran que no es suficientemente claro el 
concepto de modernidad del que parten y su relación con la tradición, y 
porque no proporcionan criterios indudables para discernir lo relevante 
de lo insignificante y se sumen en un marasmo relativista y equívoco 
(Schmidt, 2008).

Aspectos relevantes para la teoría de las modernidades entrelazadas 
son el colonialismo y el imperialismo que determinaron los procesos  
de modernización, no en el sentido del discurso que resalta los me­
canismos de explotación o, en el otro extremo, del optimismo sobre 
la benéfica incorporación de conceptos e instituciones modernas a las  
colonias y sociedades no occidentales, sino como espacios de re­
cíprocas relaciones y, principalmente, como elementos fundamentales 
para la propia autoconstitución de la modernidad europea (Therborn, 
2003; Mishima, 2006). Sin embargo, para Renderia (2002) esta teoría 
pretende explorar la modernidad “sin tener en cuenta la sociedad”; 
esto es, pretende analizar la modernidad no en relación a las ideas 
inherentes al concepto de nación-Estado, sino como trayectorias de 
múltiples factores y elementos que proceden de varias direcciones y 
se combinan de forma insólita. Quizás por eso algunos autores de esta 
vertiente también resaltan el carácter “híbrido” de los procesos de las 
modernidades entrelazadas (Therborn, 2003; Randeria, 2002).1

1 El carácter híbrido de la modernidad, conviene señalarlo de paso, ya había sido desta­
cado en 1989 por García Canclini en Culturas híbridas (2009).



Andamios228

Enrique G. Gallegos

De acuerdo con esta idea de la modernidad como trayectoria, 
Therborn sostiene que el rasgo que mejor define a la modernidad es  
la “orientación temporal” (2003: 293). Rasgo que recuerda el reajus­
te de las relaciones entre tiempo y espacio en la modernidad líquida de 
Bauman, al que nos referimos párrafos arriba. A partir de la categoría  
de la orientación temporal, Therborn (2003) intenta reordenar las teo­
rías de la modernidad en tres grandes grupos: 1) los discursos clásicos 
de la modernidad, donde el tiempo es lineal y ascendente; si bien 
existen diversas tradiciones, hay elementos conceptuales y procesos 
sociales comunes de la modernidad, de tal forma que los procesos de  
modernización seguirían itinerarios uniformes (sólo existe una tra­
yectoria y un punto de llegada); 2) la teoría de las modernidades 
múltiples, que comparten con la teoría clásica la preexistencia de ele­
mentos comunes, pero los procesos culturales de modernización y  
las sociedades modernizadas varían, teniendo como resultado múlti­
ples formas de constituir la modernidad (existen varias trayectorias y 
varios puntos de llegada); y 3) la teoría de las modernidades entrelaza­
das en la que el tiempo es simultáneo, en cada proceso o sociedad 
moderna anidan simultáneamente diversos elementos de la tradición 
y de la modernidad, de la contramodernidad y la modernización, del  
pasado y del presente, diversas narrativas de la modernidad, inter­
pretaciones y fuerzas sociales apropiadoras de la modernidad. Aquí  
no hay una modernidad unívoca, homogénea y hegemónica ni tampoco 
modernidades que meramente co-existen, sino sociedades modernas y 
sectores tradicionales que mutuamente se relacionan, condicionan, mez­
clan en trayectorias y temporalidades diversas y simultáneas (existen 
varios puntos de inicio y diversas trayectorias, relaciones, hibridaciones 
y puntos de llegada).

Así, pues, este breve recorrido conceptual por las múltiples teorías de 
la modernidad muestra un mapa abigarrado, diverso y por momentos 
caótico respecto de los temas, conceptos y problemas de la modernidad 
y la modernización y que adquiere la apariencia de una disputa sin 
posibles salidas. A continuación argumento que existe una posible sa­
lida desde la hermenéutica analógica.



Andamios 229

La salida hermenéutica a la disputa en las teorías de las modernidades

A modo de conclusiones. ¿Modernidad analógica?

¿Es posible que esta disputa entre las diversas interpretaciones de la 
modernidad pueda ser allanada? En este escrito sostenemos que ello 
puede ser posible a través de la hermenéutica analógica. Ya el énfasis, 
desde los propios textos de las teorías de la modernidad, que a lo lar­
go de este artículo hemos puesto en el verbo interpretar y sus derivas 
semánticas (comprensión, apropiación, etcétera) indican la posible sa­
lida. La hermenéutica es una filosofía y un método de comprensión 
del discurso, las prácticas y las instituciones; no se trata de una com­
prensión abstracta, sino de una interpretación contextualizada en las  
tramas de la cultura, la sociedad, las tradiciones, el lenguaje y las ex­
pectativas. La hermenéutica analógica, tal y como ha sido propuesta por 
Beuchot, implica situarse en un punto intermedio entre la univocidad 
y la equivocidad; de tal manera que “lo análogo es lo que se predica 
o se dice de un conjunto de cosas en un sentido en parte idéntico y 
en parte distinto, predominando la diversidad” (2009: 33). Dado que 
contextualizar implica realizar procesos de interpretación, apropiación y 
recuperación (Gadamer, 2000), la hermenéutica posibilitaría repensar la 
diversidad de las tradiciones culturales, sociales y políticas en mínimos 
ejes conceptuales de la modernidad, sin que sufran detrimento las par­
ticularidades de cada sociedad, ámbito o localidad.

Ahora bien, como hemos argumentado en el apartado precedente, 
las teorías actuales de la modernidad muestran un panorama complejo, 
diverso y cambiante. La tendencia parece desplazarse del centro a las 
periferias, de los grandes relatos a los relatos locales, de la uniformidad 
a la multiplicidad y mixtura, y de la univocidad a la equivocidad. Co­
mo si hubiera desplazamientos provisionales, recurrencias temáticas 
y entrecruces conceptuales en las diversas teorías actuales de la mo­
dernidad. Por un lado, las teorías de las modernidades múltiples y 
modernidades entrelazadas (incluidas las alternativas e híbridas) pa­
recen radicalizar sus definiciones con el objetivo de distinguirse de la 
modernidad clásica y situarse como discursos “políticamente correctos” 
y epistemológicamente relevantes, sin reparar en su equivocidad y 
relativismo absoluto.



Andamios230

Enrique G. Gallegos

Por otro lado, es de notar que la posmodernidad y las últimas teorías 
de las modernidades múltiples y entrelazadas comparten análogos te­
mas, por ejemplo, rescatan la importancia de la cultura y el arte. Therborn 
(2003), siguiendo al modernismo artístico, recupera las tradiciones 
culturales del pasado y las utiliza como patrones de las mixturas de la 
modernidad. O el caso de la modernidad líquida que postula que las  
respuestas a los problemas planteados por la modernidad terminan 
por ser prematuras y engañosas (Bauman, 2009), lo cual no hace sino 
trazar una continuidad análoga con la posmodernidad que destaca 
lo precario e intermitente de las relaciones sociales (Eagleton, 2004). 
En contraste, la teoría de la modernidad reflexiva de Beck se mostró 
demasiado crítica de las propuestas posmodernas. Incluso Giddens 
llegó a sostener que el “estructuralismo y el postestructuralismo eran 
tradiciones de pensamiento muertas” (1990: 254). Lo que importa des­
tacar es que estas teorías de la modernidad han tendido a constituirse 
como macrorrelatos contradictorios, polémicos, entrelazados, críticos y  
tensos, que recuperan y rechazan, significan y resignifican, enfatizan  
y minusvaloran, ciertos conceptos e instituciones que han sido trata­
dos desde la posmodernidad hasta las últimas propuestas teóricas de 
las modernidades (reflexiva, líquida, múltiples, entrelazadas, híbridas).

Si la disputa entre la modernidad y la posmodernidad es clara en 
sus ejes temáticos y polémicas, si los conceptos y problemas de la mo­
dernidad reflexiva y de la modernidad líquida han sido precisados y 
se han convertido en propuestas metodológicas que ayudan en la  
comprensión, análisis y diagnóstico del mundo contemporáneo, que­
da la impresión de que las últimas teorías de las modernidades múltiples 
y modernidades entrelazadas se encuentran apertrechas en un discurso 
contra la modernidad clásica y que sus diversos énfasis no terminan de 
estabilizarse conceptual y significativamente, ¿cómo, entonces, cons­
truir teoría(s) de la(s) modernidad(es) sin definir los mínimos ejes 
temáticos de que se compone?, ¿no es posible establecer coordina­
das de interpretación que asuman lo idéntico y lo distinto sin perder  
la diferencia, como apunta la hermenéutica analógica? Ciertamente las  
ventajas metodológicas que proporcionan esas teorías permiten apro­
ximarnos al mundo contemporáneo desde los ángulos de lo diverso, 
lo relacional y múltiple. Pero sobre esta ganancia irrecusable que 



Andamios 231

La salida hermenéutica a la disputa en las teorías de las modernidades

proporcionan estas teorías descentradas, abría que recuperar y tematizar 
expresamente los mínimos elementos análogos de la modernidad 
“clásica”, de la posmodernidad, de la modernidad comunicativa, de 
la sociedad del riesgo, de las modernidades reflexiva y líquida, para 
tratar de establecer zonas comunes epistemológicas y metodológicas de 
interpretación.

Con la notable excepción de Lash, quien intenta estructurar una 
teoría de la modernidad a través de lo que denomina “hermenéuti­
ca de la recuperación” (Lash, 1997: 181 y ss.), la mayoría de las teorías 
actuales aluden insistentemente a la “recuperación”, “incorporación”, 
“interpretación” y otros procesos similares2 que refieren la apropiación 
de la(s) modernidad(es), pero sin tematizar expresamente la tradición del 
pensamiento de la hermenéutica. El propio Eisenstadt (2000), a quien  
se adjudica la propuesta de la teoría de las modernidades múltiples, 
insiste en la “diversificación en la comprensión de la modernidad”. 
Es como si la teoría de la modernidad, después de criticar los plan­
teamientos abstractos y omnímodos tipo Habermas, necesitara un 
nuevo giro hacia la filosofía —vía la hermenéutica— para no perderse 
en lo diverso, singular y relativo. 

La importancia de la hermenéutica analógica en las discusiones teó­
ricas sobre la modernidad consistiría, pues, en proporcionar pautas 
metodológicas de comprensión, interpretación y apropiación para situar­
se en un punto intermedio entre la univocidad del discurso moderno 
con pretensiones hegemónicas y uniformantes y la equivocidad de 
una modernidad que termina por diluirse en el total relativismo. Esto 
significaría que la hermenéutica analógica obligaría a rechazar tanto los 
planteamientos clásicos de una modernidad hegemónica, que tiende 
a una validez absoluta, como los planteados por una modernidad 
extremadamente relativista de la posmodernidad o de las modernidades 
múltiples. Para plantearlo con un ejemplo: es tan nocivo pretender 
implantar un modelo universal-absoluto europeo de ciudadanía en 
Latinoamérica (que llevaría a la univocidad) como injustificado tole­
rar la ablación genital en las mujeres que se práctica en algunas partes 

2 Por ejemplo, la noción, introducida por Lyotard, de “reescritura” de la posmoderni­
dad, aludida en el subapartado “Modernidad y posmodernidad”.



Andamios232

Enrique G. Gallegos

de África y Oriente Medio (que llevaría a una equivocidad que anida 
relativismo cultural radical). Bajo el pretexto de respetar la diversi­
dad y la multiplicidad se corre el riesgo de confundir la modernidad 
con la complacencia moral, la crueldad y la barbarie.

Para evitar esos extremos, la teoría de la modernidad podría estable­
cer una zona de mínimas interpretaciones análogas sobre conceptos, 
prácticas e instituciones que delimiten lo moderno. Por un lado, se tra­
taría de recuperar críticamente temas, problemas y conceptos que han 
sido tratados en las diversas propuestas de la modernidad (por ejemplo, 
la relevancia de las esferas del arte y la cultura para la estetización de la 
vida cotidiana a partir de la posmodernidad y su recuperación en la teo­
ría de las modernidades entrelazadas); por el otro, establecer definiciones 
mínimas construidas discursiva o narrativamente por los interesados o  
implicados desde su propio contexto (lo que en la hermenéutica se 
denomina como “contextualización”, poner el texto en su contexto). 
Se trataría de una zona común —análoga, pero en parte diferente y en 
parte idéntica— que debería dejar amplio margen para los procesos de 
interpretación, apropiación, desapropiación, constitución y reconstitución 
de los conceptos, prácticas e instituciones de la modernidad. Así, ni 
se postularía inequívocamente una, y sólo una, modernidad ni tampoco 
equívocas y múltiples modernidades. Sólo en esa zona abierta por la 
analogía, de lo que es y de lo que se desea, de lo real y de lo normati­
vo, de la razón y la emoción, de la identidad y la diversidad, del pasado  
y del futuro, la modernidad puede seguir siendo un proyecto políti­
co: idéntico, pero en un sentido básico; diverso, pero en un sentido 
amplio (Gallegos, 2010). Un proyecto de lo idéntico y lo diverso se­
ría una teoría de la modernidad analógica. Una interpretación de la 
modernidad que al situarse en un punto intermedio entre la univocidad/
validez universal y la equivocidad/relatividad, logra respetar las diferen­
cias sociales, culturales y políticas sin renunciar a una idéntica vocación  
para crear un mundo mejor y sin rechazar el proyecto político deno­
minado “humanidad”.



Andamios 233

La salida hermenéutica a la disputa en las teorías de las modernidades

Bibliografía

Amengual, G. (1998), Modernidad y crisis del sujeto. Madrid: Caparrós.
Ashcroft, B. (2009), “Alternative Modernities: Globalization and the 

Post-Colonial”, en Ariel: A Review of International English Lite­
rature, vol. 40, núm. 1, pp. 81-105.

Bauman, Z. (1996), “Modernidad y ambivalencia”, en J. Beriain (comp.), 
Las consecuencias perversas de la modernidad. Barcelona: 
Anthropos.

_____ (2004), Modernidad líquida. Buenos Aires: Fondo de Cultura 
Económica.

_____ (2009), Tiempos líquidos. México: Tusquets.
Baumer, F. (1985), El pensamiento europeo moderno. Continuidad y cambio 

en las ideas, 1600-1950. México: Fondo de Cultura Económica.
Beck, U. (1996a), “Teoría de la sociedad del riesgo”, en J. Beriain 

(comp.), Las consecuencias perversas de la modernidad. Barcelona: 
Anthropos. 

_____ (1996b), “Teoría de la modernización reflexiva”, en J. Beriain 
(comp.), Las consecuencias perversas de la modernidad. Barcelona: 
Anthropos. 

_____ (1997a), “Prólogo”, en U. Beck et al., Modernización reflexiva. 
Política tradición y estética en el orden social moderno. Madrid: 
Alianza. 

_____ (1997b), “Reinvención de la política: hacia una teoría de la 
modernización reflexiva”, en U. Beck et al., Modernización re­
flexiva. Política tradición y estética en el orden social moderno. 
Madrid: Alianza.

Beck, U. y N. Sznaider (2006), “Unpacking Cosmopolitanism for the 
Social Sciences: a Research Agenda”, en The British Journal of 
Sociology, vol. 57, núm.1, pp. 1-23.

Beriain, J. (2002), “Modernidades múltiples y encuentro de civi­
lizaciones”, Papers, 68, Universidad Pública de Navarra. 
Artículo en línea disponible en www.unavarra.es/puresoc/es/c_
textos.htm, 17 de diciembre de 2010.

Beuchot, M. (2009), Tratado de hermenéutica analógica. Hacia un nuevo 
modelo de interpretación. México: UNAM / Ítaca.



Andamios234

Enrique G. Gallegos

Cohen, J. y A. Arato (2001), Sociedad civil y teoría política. México: 
Fondo de Cultura Económica.

Delanty, G. (2004), “An Interview with S. N. Eisenstadt: Pluralism and 
the Multiple Forms of Modernity”, en European Journal of Social 
Theory, vol. 7, núm.3, pp. 391-404.

Eagleton, T. (2004), Las ilusiones del posmodernismo. Buenos Aires: 
Paidós.

Eisenstadt, S. N. (2000), “Multiple Modernities”, en Daedalus, vol. 129, 
núm.1, pp. 1-31. 

Feenberg, A. (1994), “Alternative Modernity? Playing the Japanese 
Game of Culture”, en Cultural Critique, núm. 29, pp. 107-138.

Gallegos, E. G. (2010), Poesía, razón e historia. México: Arkhé / Secretaría 
de Cultura de Jalisco.

García Canclini, N. (2009), Culturas híbridas. Estrategias para entrar y 
salir de la modernidad. México: Debolsillo.

Giddens, A. (1990), “El estructuralismo, el post-estructuralismo y la 
producción de la cultura”, en A. Giddens et al., La teoría social 
hoy. México: Conaculta / Alianza. 

_____ (1997), “Vivir en una sociedad postradicional”, en U. Beck et 
al., Modernización reflexiva. Política tradición y estética en el orden 
social moderno. Madrid: Alianza.

Girola, L. (2007), “Imaginarios socioculturales de la modernidad. 
Aportaciones recientes y dimensiones del análisis para la cons­
trucción de una agenda de investigación”, en Sociológica, año 
22, núm. 64, pp. 45-76.

Habermas, J, (1988), “La modernidad, un proyecto incompleto”, en H. 
Foster et al., La posmodernidad. México: Kairós / Colofón.

_____ (2008), El discurso filosófico de la modernidad. Buenos Aires: Katz. 
Heater, D. (2007), Ciudadanía. Una historia breve. Madrid: Alianza.
Jameson, F. (1988), “Posmodernismo y sociedad de consumo”, en H. 

Foster et al., La posmodernidad. México: Kairós / Colofón.
Kamali, M. (2007), “Multiple Modernities and Islamism in Iran”, en 

Social Compass, vol. 54, núm. 3, pp. 373-387.
Katzenstein, P. (2006), “Multiple Modernities as Limits to Secular Eu­

ropeanization?”, en T. Byrnes y P. Katzenstein, Religion in an 
Expanding Europe. Nueva York: Cambridge University Press.



Andamios 235

La salida hermenéutica a la disputa en las teorías de las modernidades

Lash, S. (1997), “La reflexividad y sus dobles: estructura, estética, co­
munidad”, en U. Beck et al., Modernización reflexiva. Política, 
tradición y estética en el orden social moderno. Madrid: Alianza.

Luhmann, N. (1996a), “El concepto de riesgo”, en J. Beriain (comp.), Las 
consecuencias perversas de la modernidad. Barcelona: Anthropos. 

_____ (1996b), “La contingencia como atributo de la sociedad mo­
derna”, en J. Beriain (comp.), Las consecuencias perversas de la 
modernidad. Barcelona: Anthropos.

Lyotard, J.-F., (1998), Lo inhumano. Charlas sobre el tiempo. Buenos 
Aires: Manantial.

_____ (2004), La condición posmoderna. Madrid: Cátedra.
Mishima, K. (2006), “Some Reflections on Multiple, Selective and 

Entangled Modernities and the Importance of Endogenous 
Theories”. Ponencia en línea disponible en www.tku.ac.jp/
kiyou/contents/economics/259/231_mishima.pdf, 20 de diciem­
bre 2010.

Randeria, Shalini (2002), “Entangled Histories of Uneven Modernities: 
Civil Society, Caste Solidarities and Legal Pluralism in (post) 
Colonial India”. Universidad de Zurich. Artículo en línea dis­
ponible en www.ethno.uzh.ch/downloads/2002EntangledHisto
ries.pdf, 28 de diciembre 2010.

Ricoeur, P. (2009), Freud: una interpretación de la cultura. México: Siglo 
XXI.

Schmidt, V. (2008), “What´s Wrong With the Concept of Multiple 
Modernities?”, Paper, 6, Universidad Nacional de Singapur. Ar­
tículo en línea disponible en www.cee-socialscience.net/1989/
papers/Pusanr_WP6.pdf, 27 de diciembre 2010.

Taylor, Ch. (1995), “Two Theories of Modernity”, en The Hastings Center 
Report, vol. 25, núm. 2, pp. 24-33. 

Therborn, G. (2003), “Entangled Modernities”, en European Journal of 
Social Theory, vol. 6, núm. 3, 293-305.

Watts, M. (2003), “Alternative Modern: Development as Cultural 
Geography”, en K. Anderson (ed.), Handbook of Cultural Geo­
graphy. Londres: Sage.



Andamios236

Enrique G. Gallegos

Zabludovski, G. (2007), “¿Modernidad o modernidades? La visión 
del mundo en los clásicos de la sociología”, en L. Girola y M. 
Olvera, Modernidades. Narrativas, mitos e imaginarios. Barcelona: 
UAM / Anthropos.

Fecha de recepción: 13 de febrero de 2011
Fecha de aceptación: 24 de mayo de 2013

Volumen 10, número 22, mayo-agosto, 2013, pp. 215-236




