
ALTERIDADES, 2014
24 (48): Págs. 9-21

 “¿Qué hay en un nombre?”: 
una apología del performance*

ANNE W. JOHNSON**

Abstract
“What’s in a Name?”: An Apology for Performance. Star­
ting from an etymological revision and an overview of 
the history of performance studies, I critique the use of 
representación and puesta en escena as substitutes 
for performance, since these terms assume a particular 
relation between reality and its signs, and hide the con­
ceptual richness of the original word. I conclude with a 
series of reflections about the terms used in the context 
of popular theater in the northern part of Guerrero is 
different, given that these words accent the experimental 
aspects of memory and the transformation of the subject.
Key words: performativity, popular theatricality, trans­
lation, Guerrero

Resumen
A partir de una revisión etimológica y un repaso de 
la historia de los estudios del performance, se critica 
el manejo de representación y puesta en escena como 
sus sustitutos, ya que estos términos asumen cierta 
relación entre la realidad y sus signos, y ocultan la 
riqueza conceptual de la palabra original. A manera de 
comparación, se concluye con algunas reflexiones sobre 
los términos usados en la teatralidad popular del nor­
te de Guerrero, donde se pone el acento experimental 
en la memoria y la transformación del sujeto.
Palabras clave: performatividad, teatralidad popular, 
traducción, Guerrero

Introducción

“¿Qué hay en un nombre?” se preguntó la fatalmente enamorada Julieta. “Lo que conocemos como rosa, 
aunque tuviese otro nombre mantendría su perfume”.1 Rosa, rose, roos, mawar, bunga ros, trandafir, gül y 

ruž son vocablos que nos hablan de más de cien especies y una infinidad de variedades e híbridos de rosas: con 
o sin espinas, miniaturas y compactas o enormes y vistosas, con cuatro o cinco pétalos, rosadas, blancas, 
amarillas, rojas, moradas, sólidas, rayadas, aromáticas y sin fragancia. La rosa de Provenza es la embajado-
ra del amor, la rosa carolina señala que el amor es peligroso, la rosa canina avisa del placer mezclado con el 
dolor y la de Gueldres anuncia la llegada del invierno y la marcha del tiempo. La rosa blanca comunica la 
inocencia, pero la misma rosa ya marchita nos pide reflexionar sobre las impresiones pasajeras. La multívoca 

* 	Artículo recibido el 05/12/13 y aceptado el 11/09/14.
** 	Unidad Académica de Antropología Social, Universidad Autónoma de Guerrero. Km 18.5 carretera Chilpancingo-Tixtla, 

col. Los Amates, 39170, Tixlta, Guerrero <awarrenjohnson@yahoo.com>.
1	 ¡Qué dilema más performativo este asunto de la traducción! Quizás la versión de Romeo y Julieta más conocida en el 

mundo hispanoparlante es la de Neruda, quien reescribe las palabras de Shakespeare así: “¿Qué puede haber dentro de 
un nombre? Si otro título damos a la rosa, con otro nombre nos dará su aroma” (Shakespeare, 2001: 26). Pero la traducción 
de Caparrós y Van der Walde (Shakespeare, 2002: 58), aquí utilizada, es más fiel no solamente al sentido del texto original, 
sino también a su efecto auditivo, al usar palabras breves y sencillas. Estos traductores performan mejor a Shakespeare. 



“¿Qué hay en un nombre?: una apología del performance

10

rosa amarilla simboliza amistad o celos, la rosa rosa-
da indica la ausencia de maldad, y la rosa violeta 
representa la dignidad y la aristocracia. Una mezcla 
de rosas blancas y rojas es emblema de la unión. 
Aceptar una rosa con la mano derecha expresa el 
acuerdo, con la izquierda, el desacuerdo. Puesta sobre 
el corazón, la rosa significa amor; en el cabello, cau-
tela, y en el escote, amistad y recuerdo (Greenaway, 
1884). La rosa es palabra, objeto y memoria. Y si nos 
complica el asunto de la relación entre esta cosa y el 
signo que usamos para referirnos a ella, ¿cuán más 
difícil la designación de los conceptos? ¿O, peor aún, 
de los discursos?

El o la performance hace referencia a uno de esos 
discursos de relativamente recién integración al léxi-
co de los académicos y artistas que piensan y prac
tican desde algún idioma que no es el inglés. Su eti-
mología es heterogénea, su género gramatical y sus 
géneros estilísticos, debatibles. Con razón la búsque-
da de alguna palabra homóloga en español ha sido 
objeto de discusiones acaloradas. Claro, la irreflexiva 
aceptación de signos lingüísticos impuestos desde los 
países económica, política y académicamente hege-
mónicos pone en aprietos la posibilidad de construir 
el conocimiento teórico desde otros lugares y otras 
experiencias. Dicho esto, creo que también hay que 
reconocer que la traducción no siempre es posible, lo 
cual no significa necesariamente que la experiencia 
detrás de la palabra intraducible esté ausente en 
otros contextos.2 Para muestra, pongo tres ejemplos 
de los cuales soy testigo. ¿Alguna vez has comprado un 
libro que no será leído, sino que será añadido a una 
pila de otros libros igualmente no leídos en algún rin-
cón? Pues esta compra es denominada tsundoku por 
los japoneses. ¿Has intercambiado miradas de deseo 
con otra persona, sin la posibilidad de que este de
seo se materialice ya que los dos son demasiado tími-
dos para iniciar una relación? Los yámanas de Tierra 
del Fuego conocen esta sensación, llamada mamihla­
pinatapai. ¿Has experimentado un cwtch? Este vocablo 
galgo señala el abrazo o cariño que encarna la segu-
ridad familiar y el calor del hogar. 

Performance, creo yo, es otro de estos términos, algo 
que conocemos cuando estamos en su presencia, aun 
cuando no lo sepamos denominar. La versión virtual 
del Oxford English Dictionary ofrece varias traduccio-
nes del verbo perform al castellano. Para el verbo in-

transitivo, la primera definición hace referencia al 
teatro y se traduce como “actuar” (actor o comediante), 
“cantar” (cantante), “tocar” (músico) o “bailar” (baila-
rín). La segunda, que alude al trabajo o a la producción 
de algún resultado, se traduce como “rendir” o “tra
bajar” (estudiante o trabajador), “responder” (equipo, 
atleta, vehículo) o “rendir” (negocio, bienes). Para el 
verbo transitivo, que requiere un objeto, encontramos 
en la primera definición las opciones de “representar” 
(una obra de teatro) o “tocar” (una sinfonía). En la se-
gunda, en relación con el logro o cumplimiento, ha-
llamos “desempeñar” (una función), “desempeñar” (un 
papel), “ejecutar” (una tarea), “realizar” (un experimen
to), “celebrar” (una ceremonia) y “practicar” (un ritual).3

La situación es similar respecto al sustantivo per­
formance. Para los distintos contextos, tenemos una 
“representación” o “función” para designar una exhi-
bición de música, teatro o cine; la “interpretación” de 
una sinfonía o canción, o la “representación” de una 
obra de teatro; la “interpretación” de un actor, pianista 
o cantante; la “actuación” de un artista. Por otro lado, 
está el “rendimiento” de un empleado, equipo o atleta; 
el “desempeño” de un estudiante; la “actuación” o 
“performance” de una máquina o vehículo; el “compor
tamiento”, la “performance” o los “resultados” de una 
compañía.4 ¿Por qué tanta confusión? Pareciera que 
hay brechas infranqueables entre las distintas acep-
ciones del término. 

Doy inicio a mi apología del performance con una 
inmersión en la etimología de la palabra y los usos aca
démicos del concepto, ya que trazar el devenir de un 
discurso nos puede ayudar en el mapeo de su porve-
nir. Considero que deslizar entre conceptos y realida-
des concretas nos permite abrir diálogos. Así que, una 
vez que quede claro lo que llamaré la doble hélice 
semántica del performance, regresaré al problema 
de la traducción para reflexionar sobre las nociones de 
representación y puesta en escena comúnmente usa-
das como sinónimos de performance. Concluiré con la 
descripción de algunas palabras utilizadas en el me-
tadiscurso de la teatralidad popular en el estado de 
Guerrero, México, para argumentar que estos términos 
–vestirse de y simulacro– ponen el acento fenomeno-
lógico en la transformación del sujeto y la memoria 
colectiva, elementos presentes en el performance pero 
no tan obviamente en la representación ni en la pues-
ta en escena.

2	 En su novela Vergüenza, Salman Rushdie sugiere que “para conocer a una sociedad, echad una ojeada a sus palabras in
traducibles” (1983: 104).

3	 <http://oxforddictionaries.com/translate/english-spanish/perform> [15 de junio de 2013].
4	 <http://oxforddictionaries.com/translate/english-spanish/performance> [15 de junio de 2013].



Anne W. Johnson

11

El devenir del performance

Había una vez una raíz protoindoeuropea, per. Esta 
pequeña sílaba derivó en un enorme campo semánti-
co centrado en la idea de movimiento.5 Uno de sus 
descendientes fue la raíz protogermánica fram, o 
“adelante”.6 En el germánico occidental, ésta se con-
virtió en frumjan, o “movimiento adelante”. Los impe-
rialistas romanos se enamoraron de la palabra y la 
convirtieron en fromire, y después fornire, término que 
llegó a formar parte del léxico del latín vulgar con el 
significado “proporcionar” o “lograr”. En el francés an
tiguo, fornire se hizo fournir y se unió con el prefijo 
par (un primo lejano, ya que se trata de otro descen-
diente del protoindoeuropeo per) para formar el voca-
blo parfournir: “hacer”, “llevar a cabo” o “realizar com
pletamente”. Esta palabra encontró su destino con los 
conquistadores normandos cuando en algún momen-
to del siglo xii, una vez establecidos en Inglaterra, 
éstos hicieron algo genial: combinaron el parfournir7 
de sus parientes franceses con la palabra en latín 
forma (“forma, contorno, figura, apariencia, modelo, 
pauta, diseño, tipo, condición”), que probablemente 
llegó desde la palabra griega morphe mediante la pa-
labra etrusca morfa (quizás desde un origen protoin-
doeuropeo: mer, “brillar”), creando así el verbo anglo-
normando parfourmer.8 

De ahí en adelante, los matices de las dos palabras, 
parfournir y parfourmer, se mezclaron y confundieron, 
ya que en el inglés medio del siglo xiv se encontraban 
en muchas variantes (en ocasiones con el prefijo par 
y otras veces con per, seguidos por foumer, fumer, 
forner, former o fourner), con un abanico de significa-
dos: finalizar o perfeccionar, completar o proporcionar, 
hacer un objeto material, componer una obra, efectuar 

un resultado, descargar una promesa, llevar a cabo 
cualquier acción.9 Muchas de estas sutilezas se perdie
ron a lo largo de los siglos; pero, en general, el perfor­
mance de una acción se entendía en relación con una 
promesa o un compromiso inicial.10

En el siglo xvi, cuando el inglés medio ya se había 
convertido en inglés moderno, emergió el verbo perform 
en la versión que actualmente conocemos. En este 
siglo también apareció por primera vez el sustantivo 
performance para designar un logro o una ejecución; 
antes se usaba el gerundio del verbo como sustantivo, 

5	 Es interesante notar aquí la relación significativa entre este conjunto de vocablos centrado en el movimiento y la sugeren
te mención del concepto nahua ollin, “movimiento”, como posible sustituto para performance (Taylor, 2004: 384).

6	 Esta discusión se basa en el análisis de las siguientes fuentes: <http://www.oed.com> [15 junio de 2013]; varias ediciones 
del Dictionnaire de l’Académie Française <http://dictionnaires.atilf.fr/dictionnaires/ACADEMIE/index.htm> [15 de junio 
de 2013], Nicot (1606), Kelham (1779), Littré (1872), Godefroy (1888), Stratmann (1891), Derocquigny (1901), Watkins 
(2000) y De Vaan (2008).

7	 También hallado en textos legales anglonormandos como parfourny, parfournis, parferons y perfere (Kelham, 1779).
8	 La palabra performare que señala Segovia Albán (2012: 12) como origen de performance no se encontraba en el latín clá-

sico, aunque sí en algunos textos del latín eclesiástico, con el significado “formar completamente” (véase el Apologeticum 
de Tertuliano, por ejemplo). No se usaba con el sentido de celebrar, llevar a cabo, lograr, cumplir o proporcionar (común-
mente, estos significados se comunicaban mediante las palabras celebrõ o faciõ), y no he encontrado evidencias de su 
influencia sobre el desarrollo del performance inglés. Los antiguos anglosajones usaban las palabras began, dreogan o 
gelaestan para sugerir un performance artístico, y las palabras for  ian o fremma, quizá relacionadas etimológicamente con 
el frumjan germánico, para el verbo “lograr”. 

9	 Entre otros ejemplos de esta época, está el Cuento del mercader, de Chaucer (ca. 1386), donde se encuentra “parfourned 
hath the sonne his Ark diurne”. La Concordancia de historias, de Robert Fabyan, tiene “then to furnysshe o perfourme the Stoy 
of Vortiger, nedefull it is or necessary to retourne to the matier where we before laft”. Y Pedro el Labrador, de William Langland 
(1377), incluye esta frase: “pore men perfornen þat now lybbeth... If any peple perfourme þat text, it ar þis pore freres!” <http://
www.oed.com/view/Entry/168118> [15 junio de 2013].

10	En la traducción que realizó Cary en 1814 de La divina comedia, de Dante, por ejemplo: “to fair request/silent performan­
ce maketh best return” <http://www.oed.com/view/Entry/1168121> [15 junio de 2013].

þ



“¿Qué hay en un nombre?: una apología del performance

12

performing, parformyng o performyng, para señalar la 
compleción o realización de un acto, y performable 
para un acto realizable.11 En la misma época, las pa-
labras performance y perform fueron devueltas a los 
franceses, todavía haciendo referencia a la ejecución 
de un acto.12 Además, en el siglo xvi se estrenó el per­
former, la persona que realiza el acto.13 

Cien años después, cuando perform y performance 
hicieron su aparición en el marco teatral y ceremonial, 
los acompañó el performer, el actor, bailarín o músico 
que desempeñaba sus actividades como parte del 
entretenimiento público, aceptación que domina se-
mánticamente hoy en día.14 En el siglo xviii, la palabra 
performance empezó a utilizarse en relación con el buen 
funcionamiento de la tecnología,15 y en el xix, el gerun-
dio performing se convirtió en adjetivo para designar 
a los actores o realizadores de una acción.16 En algu-
nos casos, se usó para referirse a la realización de un 
acto excepcional o a una exhibición exagerada de tem
peramento.17 

En el siglo xx, performance experimentó una explo-
sión de ámbitos de aplicación. En las décadas de 1910 
y 1920 se empezó a hablar de las pruebas de perfor­
mance psicológico y los bonos de performance econó-
mico, y diez años después surgieron los estándares 
de performance ganadera y la medición del performan­
ce del trabajador dentro de la cultura organizativa. 
En los años cincuenta, J. L. Austin nos enseñó “cómo 
hacer cosas con palabras” al acuñar el término “perfor
mativo”.18 Una década más tarde, Chomsky introdujo 
los términos competence y performance para distinguir 
entre la capacidad y el desempeño lingüístico. Los 

años setenta vieron el mejoramiento del performance 
sexual y deportivo, la creación del performance arte y 
el surgimiento de los estudios de performance. 

Lo importante de este recorrido etimológico es el 
desdoblamiento del término performance: por un lado, 
nace en el movimiento y llega a denotar a un acto de 
cumplir, lograr, desempeñar o proporcionar comple-
tamente. Implica la participación plena en una relación 
social. Por otro lado, indica la realización corpórea 
(y muchas veces artística) de una obra, de un texto, 
o hasta de una idea. Desde esta perspectiva, se pue-
de hablar de una relación semiótica, una representa-
ción o puesta en escena. Pero la fuerza de la palabra 
convertida en concepto es precisamente la unión de 
los dos sentidos: la doble hélice semántica del perfor­
mance, indeterminadamente ondulatoria y particular, 
que une relaciones sociales y semióticas.

Los estudios de performance 
y la performatividad

Los estudios de performance (y de aquí en adelante 
ya no pondré la palabra en cursivas) surgieron en la 
década de los setenta con un proceso interdisciplina
rio que ha incluido la participación de lingüistas, so
ciólogos, filósofos, folcloristas, etnomusicólogos, comu-
nicólogos, antropólogos y teatreros, además de un 
creciente número de geógrafos, historiadores y poli-
tólogos, entre otros. En términos demasiado generales, 
esta mezcolanza de diferentes disciplinas y paradigmas 
teóricos emergió en cuanto respuesta crítica a lo que 

11	En la traducción de la Biblia completada en 1388 con la supervisión de John Wycliffe, aparece la frase “the desolation 
schal continue til to the parformyng and ende” <http://www.oed.com/view/Entry/1168121> [15 junio de 2013].

12	Cabe apuntar al respecto que el sustantivo se creó dentro del inglés moderno, lengua que no hace distinciones de género 
entre cosas (aun cuando se feminizara en el francés). Por lo tanto, su traducción a las lenguas romances que sí hacen esta 
distinción se enfrenta con el problema del género: ¿el performance o la performance? Según el Oxford English Dictionary 
<http://oxforddictionaries.com/translate/english-spanish/performance> [15 junio de 2013], es “la performance” en español.

13	En el francés de la Edad Media se usaban los términos parfournissement (“acción de lograr o proporcionar”) y parfournis­
saunce (“logro”) como sustantivos, mismos que se remplazarían eventualmente por performance (Godefroy, 1888).

14	En La tempestad, de Shakespeare (1610), Próspero le dice a Ariel, “brauely the figure of this Harpie, hast thou Perform’d 
well”. Horace Walpole le escribió a Thomas Mann en 1741, “we have got the famous Bettina to dance, but she is a most 
indifferent performer”. Otros dos términos, performant y performancer, se hicieron obsoletos, igual que performancy, en el 
siglo xvii. Performation ya había desaparecido en el siglo xvi y performent en el xvii <http://www.oed.com/view/Entry/168123>; 
<http://www.oed.com/view/Entry/168122> [15 junio de 2013].

15	Por ejemplo, en 1832 el autor de un artículo en Mechanics Magazine refirió a “extraordinary railway performances” <http://
www.oed.com/view/Entry/168121> [15 junio de 2013].

16	Tiempos difíciles, de Charles Dickens (1854), incluye la frase, “Signor Jupe was that afternoon to ‘elucidate the diverting 
accomplishments of his highly trained performing dog Merrylegs’”. En el siglo xix, se empieza a usar performer en el contex-
to de las carreras de caballos, y en el xx, las mercancías e inversiones rentables también se convierten en actores <http://
www.oed.com/view/Entry/168132> [15 junio de 2013]; Dictionnaire de l’Académie Française <http://dictionnaires.atilf.
fr/dictionnaires/ACADEMIE/index.htm> [15 de junio de 2013]).

17	Este significado también se le atribuye al performer. Por ejemplo, El Seafarers’ Log de 1946: “You get a performer aboard 
a ship who makes it bad not only for himself but for the crew and the Union” <http://www.oed.com/view/Entry/168130> 
[15 junio de 2013]. Esta acepción es particularmente común en Australia.

18	Austin comenzó a publicar sobre este tema en los años cuarenta, usando el término performatory, vocablo que no tardó 
mucho en desechar.



Anne W. Johnson

13

se percibía como una sobrevaluación del texto y de la 
palabra escrita. En este sentido se habla del giro per­
formativo en las ciencias sociales. Hay varias buenas 
(y distintas) narrativas acerca de la conformación de 
los estudios de performance en Estados Unidos, así 
que no haré el recuento aquí (véase Jackson, 2004; 
Phelan, 1998; Pelias y VanOosting, 1987). Pero con 
la finalidad de persuadir al lector de la imposibilidad 
de traducir la palabra, remarcaré algunos de sus ejes.

La doble hélice semántica del performance se hace 
patente en su emergencia como enfoque analítico, ya 
que Richard Schechner (uno de los fundadores de los 
estudios de performance) hace énfasis en la relación 
entre estudiar algo que es performance y estudiar algo 
como performance (2002: 38), y Elin Diamond carac-
teriza el performance tanto como “un hacer y una cosa 
hecha”, a la vez objeto de estudio y metodología para 
estudiar (cit. en Hamera y Conquergood, 2006: 421). 
Al delimitar un evento y llamarlo “performance”, se 
retoma la aceptación etimológica de la palabra que 
surgió en el siglo xvii: la ejecución de una ceremonia, 
obra de teatro o pieza de música, que suele tratarse de 
una exhibición o un entretenimiento público. Toman-
do este camino, algunos teóricos que basaban sus 
análisis en una amalgama de estudios antropológicos 
y teatrales, ejemplificados por Richard Schechner y 
Victor Turner, buscaban describir distintos géneros 
de performance en diversos contextos culturales. Com
paraban estos performances a partir de una serie de 
características incluyendo: separación entre perfor-
mance y vida cotidiana,19 procesos ensayísticos, gra-
do de juego y ritualidad, restauración de la conducta 
(Schechner, 1985), dramas sociales como parte de los 
procesos de conflicto y resolución, y relación entre 
estructura y communitas (Turner, 1969 y 1974).

Desde las disciplinas de la comunicología y el fol-
clore, el performance se ha analizado en términos de 
la relación que construye entre texto, evento, actores 
y público (Conquergood, 1998) y como “comunicación 
artística” (Bauman, 1992). Los estudiosos franceses 
de la etnoescenología se han concentrado en el estu-
dio científico de lo teatral, en la relación entre teatro 
y ritual y en la importancia de los aspectos estéticos 
de la experiencia humana (Pradier en Araiza Hernández, 
2000; Prieto Stambaugh, 2005). El enfoque en los 
elementos comunicativos del performance como even-
to no está del todo alejado de los conceptos de repre-
sentación y puesta en escena. Sin embargo, al enfa-
tizar la centralidad del cuerpo sobre el texto (Díaz 
Cruz, 2008: 34), los estudios de performance también 

nos llevan a reflexionar sobre los aspectos productivos 
de la expresión humana.

Esta aseveración tiene todo que ver con el concep-
to de la performatividad (palabra que parece tener 
menos problemas al momento de su hispanización 
que el mismo performance), término inventado por el 
lingüista J. L. Austin (1991 [1962]), y reelaborado por 
su alumno John Searle. Al criticar la noción de que 
la función principal del lenguaje es decir algo, Austin 
realzó la capacidad de ciertos enunciados para hacer 
algo. Aludía a dos clases de performativos: las palabras 
o frases ilocucionarias que hacen lo que dicen (pro-
meto, juro, pronuncio), y las perlocucionarias, que 
pueden afectar a los interlocutores de maneras distin
tas (palabras que persuaden, alejan, motivan, enamo-
ran, etcétera). 

El discurso de la performatividad fue retomado por 
Jacques Derrida como parte de su proyecto decons-
tructivista, como una forma de hablar de la producti
vidad del lenguaje. Derrida argumentaba que el acto 
de habla (término que inauguró Searle) no funciona-
ría si fuera totalmente original y emergente; más bien, 
la fuerza performativa del lenguaje depende de la me-
moria de los participantes, de la repetición o iterabilidad 
que permite evaluar la eficacia del performance. La 
frase “los pronuncio marido y mujer” no tiene fuerza 
sin el conocimiento previo de qué significa la relación 
matrimonial ni quién tiene derecho de consagrarla. 
No se trata de la intencionalidad del actor (el enfoque 
de Austin y Searle), sino de los efectos intrínsecos al 
acto, y no externos a él (Derrida, 1998 [1971]). La im
portancia de la acción repetida como consecuencia del 
conocimiento del pasado también será retomada por 
Schechner al definir el performance como restauración 
de la conducta (2002: 34), y por Roach al cambiar “res-
tauración” por “subrogación” o “sustitución” (1996: 2). 
En fin, el performance siempre implica alguna pro-
fundidad temporal, alguna relación entre presente 
(realización del acto), pasado (memoria) y futuro (efec-
to performativo).

Inspirada por las posibilidades de la performativi-
dad más allá del lenguaje, Judith Butler aplicó las 
ideas de Austin y Derrida a los actos corporales que, 
para ella, constituyen el género (1998 [1988]). Es de
cir, el género no es la condición natural del cuerpo 
humano, ni tampoco el cuerpo “representa” su género, 
sino el género es producido mediante la repetición de 
un conjunto de actos performativos, llevados a cabo 
dentro de las estructuras de poder de una sociedad 
en particular. Pero el performance del género no sólo 

19	No hay que olvidar el trabajo seminal del sociólogo Erving Goffman (1993) sobre la teatralidad en la vida cotidiana.



“¿Qué hay en un nombre?: una apología del performance

14

reproduce masculinidades y feminidades hegemónicas 
(aunque suele hacerlo); el performance también im-
plica la posibilidad de agencia y transformación me-
diante su uso políticamente estratégico. 

Asimismo, en este linaje performativo se encuentra 
Eve Sedgwick, teórica y pionera de los estudios queer 
(otra palabra inglesa imposible de traducir). Esta 
pensadora argumenta que la performatividad queer, 
en particular en su relación con la vergüenza y otros 
afectos, es potencialmente transformadora. Sedgwick 
añade el elemento del espacio a su discusión de lo 
performativo (en contraste con Derrida y Butler, cuyos 
argumentos acerca de lo citacional y lo iterativo en-
fatizan el eje temporal) al introducir el concepto de lo 
periperformativo, que describe aquellos enunciados 
que no son precisamente performativos en el sentido 
austiniano, sino que se acumulan alrededor de éstos; 
son vecinos de los performativos, pero, de alguna 
manera, los niegan o transforman. “Te reto”, dice, es 
un enunciado ilocucionario explícito; y ostensiblemen-
te tiene el efecto perlocucionario de inspirar el deseo 
en el retado de aceptar el reto y comprobar su valor. 
Sin embargo, hay otras respuestas verbales y gestua-
les posibles: rehusar el reto, menospreciar al retador 
o deleitarse en la debilidad propia, por ejemplo. Estas 
respuestas toman la forma de periperformativos. Alte-
ran el contexto del encuentro, desestabilizan la auto
ridad del enunciador y cuestionan el consenso re
querido para que el performativo sea eficaz.

Los trabajos de Austin, Derrida, Butler, Sedgwick 
y otros20 nos remontan de nuevo al origen etimológico 
de la palabra performance: lograr, efectuar, llevar a 
cabo, cumplir. Se trata de la práctica y de la relación 
social producida a partir de ella. Estas obras consti-
tuyen un reto ante la idea según la cual el discurso y 
las palabras tienen el poder para representar la rea-
lidad, ya que ponen el acento en la capacidad produc-
tiva de la acción y, si acaso, del lenguaje como un tipo 
de acción entre muchas. 

Ahora, el quehacer que define el performance tam-
poco es cualquier acción, sino una mezcla de praxis 
y poiesis, dos matices de la acción performativa que 
emerge de una red semántica que incluye nociones de 
comunicación, cuerpo, memoria, afecto, repetición, 
arte y poder. De hecho, más que doble hélice, podemos 
entender el performance como parte de un rizoma o 
manglar de asociaciones (véase figura 1).21 Si empe

zamos con la restauración de la conducta de Schech
ner, las conexiones semánticas nos llevan a la repeti
ción, la sustitución, la cita, la subrogación, la imitación, 
la iteración, la mímesis, la transformación, el simula
cro, la memoria, la amnesia, y más allá. Iniciar el 
camino con la comunicación artística de Bauman nos 
indica el papel del lenguaje, los medios, la oralidad, 
el diálogo, el código, el contexto, la retórica, el gesto, el 
gusto, la reproducción, la tecnología, para empezar 
por el lado comunicativo; y por el lado artístico, el ar
tista, la estética, la poiesis, la creatividad, la prepara-
ción, la intención, la habilidad, la evaluación, el públi-
co, los géneros, la producción, el material, la mímesis, 
el efecto y el afecto. Enfocarnos en el performance 
como acción centra nuestra atención en la práctica, 
la ejecución, el cuerpo, el cumplimiento, la promesa, el 
trabajo, la praxis, la ética, la política, el poder, la iden
tidad, el manejo de la impresión y la vida cotidiana. 
Pensar en la relación actor-texto-público conlleva una 
enorme red de asociaciones para cada uno de estos 
términos: sujeto, personaje, yo, otro, diferencia, expe
riencia, liminaridad, flujo y grupo; guion, repertorio, 
archivo, autoridad, memoria, lenguaje, autor, participa
ción, presencia, emergencia, distancia, evaluación… y 
no hay fin. Habrá que señalar que hay varios términos 
que se repiten una y otra vez en este rizoma, entre 
ellos (pero no solamente) las nociones de cuerpo, poé-
tica, memoria y poder. Cada corte semántica, cada 
entrada en el rizoma, implica un metaperformance 
distinto y por lo tanto una manera diferente de parti
cipar en las relaciones discursivas y sociales. 

Representación y puesta en escena

Las palabras empleadas en los diccionarios para tra-
ducir el performance nos señalan ciertas dificultades. 
Pero más complejas son las problemáticas que surgen 
al intentar usar el performance como un discurso 
académico. Pongo como ejemplo la reciente traducción 
del libro de texto Performance Studies: An Introduc­
tion, de Richard Schechner, al castellano. Rafael Se
govia Albán, traductor de la obra, decidió cambiar el 
título a Estudios de la representación: Una introducción 
(2012), lo que conllevó una serie de problemas. En 
una nota aclaratoria, Segovia Albán declara, “hemos 
debido establecer principios de traducción peculiares”, 

20	Respecto a otros autores que usan el concepto de performatividad para criticar la centralidad del sujeto y la relación en-
tre discurso y materia desde los estudios de la ciencia, véase Pickering (1995), Barad (2003) y Callon (2007).

21	Rizoma, claro, es la metáfora utilizada por Gilles Deleuze y Félix Guattari para hablar de la complejidad de relaciones y 
asociaciones en el mundo y en el pensamiento filosófico (1987). Pickering (1995) usa la figura del manglar con fines algo 
distintos, pero desde la misma apreciación de complejidad.



Anne W. Johnson

15

Figura 1
Rizoma del performance



“¿Qué hay en un nombre?: una apología del performance

16

y prosigue a justificar la elección de “representación” 
como traducción principal, aunque, por la riqueza 
semántica de performance, tiene que aumentar su lé
xico con “actuación”, “escenificación”, “función” o “in
terpretación”. Cuando la palabra performance refiere 
a otros sentidos no representativos, la traduce como 
“rendimiento profesional”, “celebración” o “ejecución”, 
con performance en corchetes después de cada térmi-
no. Performer se traduce como “intérprete” o “actor”, 
o, en algunos casos, “oficiante” o “ejecutante”. Perfor-
matividad y performativo (palabras que mi corrector 
ortográfico no marca) se traducen como “representa-
cionalidad” (palabra que mi corrector sí subraya con 
rojo) o “representacional”, respectivamente (Segovia 
Albán, 2012). ¡Qué lío! Por supuesto, Segovia Albán 
se habría evitado muchos problemas si hubiera deja-
do la palabra inglesa. Pero más allá de la convenien-
cia, la sustitución de performance por representación 
implica una violencia semántica, ya que oculta por lo 
menos la mitad de la riqueza conceptual del término 
original y asume una relación demasiado reducida 
entre la realidad y sus signos. 

De alguna manera, el término representación tiene 
que lidiar con el fantasma de Schopenhauer, que con
sideraba que este concepto sólo hace referencia a los 
aspectos ilusorios del mundo, oponiéndolo a la vo
luntad, relacionada con la acción. Pero aun si no 
entendemos la representación como algo superficial 
(teatral en el sentido de “falso”), sino como una forma 
de poiesis, de todos modos este concepto pone el 
acento en la posibilidad de establecer un vínculo se-
miótico entre el mundo y sus imágenes. Seguramen-
te hay muchos performances que buscan este fin, y 
la representación es un concepto fundamental para 
entender el performance. Sin embargo, se trata de un 
complemento, o un registro del performance, y no de 
un sustituto, ya que cierra la posibilidad de hablar 
de lo abstracto y de lo no representacional.

Puesta en escena, traducción literal del mise-en-
scène francés, es igualmente infeliz como sustituto 
del performance. Del mismo modo que la representa-
ción, la puesta en escena no contempla la producti-
vidad de un acto ni su participación en una relación 
social, sino que imagina una relación de transferencia 
entre texto y escenario, un movimiento de la palabra 

al acto. Implica la creación de un mundo de signos 
coherentes, separado del mundo exterior, la fabricación 
de “un contra-mundo” y la producción de “una repre-
sentación más o menos mimética” (Pavis, 2008: 3). El 
inglés mantiene la frase francesa para hablar de los 
aspectos de decoración o adorno usados en un mon-
taje teatral. Pavis aduce que la puesta en escena es 
dramatúrgica, en tanto el performance es coreográfi-
co, más bien una “puesta en cuerpo” (2008: 16). Ha-
bla de una transición de la puesta en escena al per-
formance, lo cual 

…pasa de una semiología descriptiva a una fenomenolo-

gía del sujeto perceptor. Pero ese pasaje es más bien una 

alianza entre los dos métodos: la semiología es una herra

mienta indispensable para la descripción estructural del 

espectáculo, mientras que la fenomenología incluye ac-

tivamente al espectador en su dimensión corporal y 

emocional [Pavis, 2008: 37].

Si aceptamos que el performance abarca tanto los 
elementos fenomenológicos como semióticos de la 
práctica humana, habrá que combinar este concepto, 
creado desde la academia, con los conceptos concre-
tos que los participantes de un performance emplean 
en contextos específicos. Así podremos trazar las rela
ciones rizomáticas del performance popular antropo-
lógicamente según los usos y entendimientos locales, 
y “poner la carne experimental sobre los huesos cog-
noscitivos” (Turner y Turner, 1982: 41). Entre otros 
interrogantes, habrá que pensar en las relaciones que 
hay entre sujetos, personajes, actores y públicos, 
además del alcance performativo de cada tradición. 
En los siguientes apartados describiré dos ejemplos de 
teatralidad popular de una región del estado de Gue-
rrero para intentar entender unas prácticas concretas 
a la luz del discurso de performance antes plasmado.

El performance popular mexicano

Como es el caso para todo el estado, en la región nor-
te de Guerrero una viva memoria histórica gira alrede
dor del movimiento de Independencia de 1810 a 1821.22 
Las dos prácticas que aquí retomo conmemoran los 

22	Empecé a hacer trabajo de campo en la región norte de Guerrero en 1999, debido a la intensa teatralización de la memo-
ria histórica que caracteriza gran parte de este territorio serrano que colinda con la Tierra Caliente de Guerrero y Michoa-
cán por el occidente, los estados de México y Morelos por el norte, el valle de Iguala por el oriente, y el río Balsas por el 
sur. En el libro que fue producto de esta experiencia analizo la tradición artesanal y performativa de los Diablos de Telo-
loapan, los simulacros de la Guerra de Independencia y el Abrazo de Acatempan, el peregrinaje a la supuesta tumba de 
Cuauhtémoc en Ixcateopan y la producción de ofrendas nuevas, entre otros temas (Johnson, en prensa). El concepto de 
performance me permitió indagar sobre las prácticas, estéticas y relaciones de poder que subyacen tras cada una de estas 
expresiones culturales.



Anne W. Johnson

17

hechos de este periodo, pero desde una óptica muy 
local, y con distintos efectos performativos. Concuerdo 
con Rodrigo Díaz Cruz al aseverar:

 Más que preguntar qué representa, ejemplifica o refleja 

una obra de arte o un ritual, un cortejo fúnebre, un jue-

go o la inhumación de un héroe, debemos elucidar qué 

cosas hacen, qué efectos tienen, qué transformaciones 

posibilitan, qué otredad instauran en las realidades po-

líticas [Díaz Cruz, 2010: 122].

Hay que prestar atención a qué hacen los perfor-
mances y, claro, también qué no hacen. Esto nos 
permite entrar estratégicamente en el rizoma del per
formance, según el contexto a analizar.

Vestirse de diablo

En el pueblo de Teloloapan, pequeña ciudad de la re
gión norte de Guerrero, las fiestas patrias se conmemo
ran de una manera singular: con un concurso de 
diablos. De acuerdo con la versión local de la historia, 
hacia fines de la Guerra de Independencia las tropas 
del insurgente Pedro Ascencio de Alquisiras, brazo de
recho de Vicente Guerrero, se encontraron atrapadas 
en Teloloapan, sitiadas por las fuerzas realistas. No 
tenían armas ni suministros, así que tuvieron que de
pender de la afamada astucia de Ascencio: aprovecha-
ron la “superstición” de los españoles y la creencia 
según la cual los indígenas tenían nexos con el de
monio, así que fabricaron máscaras de diablo. A la 
medianoche, los diablos, enmascarados, portando las 
cueras de gamuza de los ganaderos de la Tierra Ca-
liente y blandiendo chicotes de ixtle cuyo trueno suena 
a balazos, empezaron a brotar de las cuevas de Telo
loapan. Los españoles huyeron sin más. Cada año, 
desde entonces, se conmemora a Pedro Ascencio y sus 
hombres con un concurso de diablos.

En Teloloapan no se habla del teatro, ni de las re
presentaciones o escenificaciones, mucho menos del 
performance. Se dice “voy a vestirme de diablo este año” 
o “aquel señor hace años se vestía de diablo”. Igual 
que empezar con comunicación artística o restauración 
de la conducta, “vestirse de diablo” implica prestar 
atención a ciertos aspectos de la práctica performativa; 
en este caso, se trata de la transformación del cuerpo 
del participante mediante su contacto con ciertos ob-
jetos, lo cual, según los mismos diablos, también con
lleva una transformación en el sujeto. La noción de 
transformación y la importancia de los elementos 
materiales, particularmente la máscara, se evidencian 
en los puntos que son calificados en el concurso: la 

elaboración y el peso de la máscara (entre más gran-
de y detallada, mejor); la presencia y apariencia del 
cuero, las botas, el cinturón y los guantes; la presen-
tación teatral, que debe combinar cierta gracia con la 
expresión corpórea y vocal diabólica; y, finalmente, 
la habilidad y la resistencia con el chicote. Un diablo 
capaz de portar una máscara de más de 15 kilos, que 
lleva una cuera elegante, que muestra la necesaria 
gracia diabólica, y que puede tronar su chicote de ida 
y vuelta con consistencia y sin enredarlo en los masi
vos cuernos de la máscara, tiene muchas posibilida-
des de ganar el concurso. Varios de los participantes 
me han comentado que con la máscara puesta son 
capaces de grandes hazañas de fuerza y resistencia, 
que probablemente no podrían realizar en la vida co
tidiana.

Don Fidel de la Puente Fabián, organizador de los 
diablos que falleció en el año 2000, me platicó lo si-
guiente:

Tenemos una anécdota que, fuimos a un pueblito de, de 

indígenas, más que nosotros, porque todos somos indí-

genas, pero algunos más indígenas. Que hablan en ná-

huatl, o sea en mexicano que le nombran. Entonces, 

puros rebocitos, morenitas las muchachas, y con sus 

rebocitos [imita los rebocitos cubriendo las caras de las 

muchachas], pues da el cambio que se ven pues, feítas. 

Y ya vistiéndose un muchacho que llegó y dice que, “uuu, 

aquí vamos con hartas inditas” [hace un gesto para mos-

trar su desprecio]. Todos no, ya de diablos, andaban 

haciendo una abrazadera [finge agarrar a las muchachas], 

no que inditas ni que nada, no para los diablos. Allí de-

muestra que hay un cambio en la persona, ¿ya?

Se ponen más “gallos”, dicen los diablos. Más dia-
blos, más partícipes en el ámbito de esta figura diabó
lica que encarna la alteridad. Esto nos lleva otra vez 
a la performatividad: ¿qué hace el performance de los 
diablos de Teloloapan? ¿Qué efectos conlleva? ¿Qué 
tipo de relaciones sociales construye? ¿Cambia a los 
hombres? ¿O los hace “más hombres”? En efecto, 
como señala Butler, uno de los efectos del performan-
ce es el género. Performativamente, la tradición de los 
diablos construye cierto tipo de masculinidad, conden
sada en la virilidad, la fuerza, la destreza y la elegancia. 
El conjunto de estas prácticas hace a los hombres (y 
se relaciona de alguna manera con el concepto del 
performance sexual). El performance se lleva a cabo 
en la exhibición del concurso mismo, pero también en 
las prácticas que lo rodean: vestirse en el espacio ex
clusivamente masculino de “la cueva del diablo”, pla-
ticar con otros hombres acerca de los cambios que ha 
experimentado la tradición, medirse con otros jóvenes 



“¿Qué hay en un nombre?: una apología del performance

18

mediante las peleas “a chicotazos”, participar en el 
juego entre los diablos y el hombre que se viste de la 
vieja, coquetear con las muchachas, preparar a un 
hijo para que participe en el concurso infantil que se 
realiza unos días antes del concurso oficial, sentirse 
teloloapense al desfilar en eventos estatales y na
cionales, y reconocerse en las imágenes de los diablos 
que adornan los muros del ayuntamiento y el escudo 
municipal. 

Otra práctica periperformativa ha emergido en los 
últimos años: la actuación de la mujer que se viste de 
diablo. Ciertamente, pocas mujeres se visten y sólo 
una ha participado en el concurso. Pero estos perfor-
mances escondidos (detrás de la máscara y la cuera) 
transgreden, ya que realzan el hecho de que la mascu
linidad no es solamente una propiedad de los cuerpos 
de los varones, aun cuando siempre hay una sen
sación de mímesis incompleta.23

Como mencioné, los objetos materiales cumplen 
un papel predominante en la tradición de los diablos; 
en este sentido, hay que reconocer la máscara en sí 
como un performance. El artesano crea un objeto es
tético que surge del juego entre una serie de criterios 
culturalmente establecidos y la creatividad individual. 
Intenta representar visualmente una concepción de lo 
diabólico como monstruo, al mismo tiempo que como 
aspecto de la identidad local, y suele añadir elementos 
iconográficos de la identidad nacional. Hay máscaras, 
por ejemplo, que combinan figuras monstruosas, re
presentaciones de tradiciones teloloapenses (como las 
ofrendas, elementos del paisaje y los diablos, en una 

especie fascinante de mise en abyme) y figuras de la 
historiografía nacionalista, todo dentro de una esté-
tica particular. Performativamente, la elaboración de 
la máscara genera relaciones entre padres e hijos ar
tesanos, entre artesanos y usuarios de las máscaras, 
entre productores locales y coleccionistas foráneos, 
e, intertextualmente, entre discursos diversos acerca 
de la memoria histórica y la identidad.

El simulacro de la Independencia

Cerca de Teloloapan, hay un conjunto de pueblos que 
celebran las fiestas patrias con una recreación per-
formativa de la Guerra de Independencia, llamada el 
simulacro, término que, lejos de poner el énfasis en 
el cuerpo de los participantes, lo pone en la memoria 
colectiva y la repetición de la acción. Aquí sería rele-
vante apuntar que el simulacro referido no tiene una 
aceptación baudrillardiana, que lo entendería como 
un vacío de significados o una infinidad de imágenes 
sin sustancia, sino todo lo contrario. Para los po
bladores de El Calvario, Coatepec Costales y Chila
cachapa, Guerrero, el simulacro es un evento impreg-
nado de significado: se trata de una mímesis, una 
verdadera re-presentación de los acontecimientos del 
inicio del movimiento cuya consecuencia fue la crea-
ción de la nación mexicana. En estos pueblos no se da 
el Grito típico, cuando todas las autoridades de las 

Foto 1. El Diablo y la Princesa 
(fotografía de la autora).

Foto 2. Detalle de la máscara 
“Pedro Ascencio de Alquisiras”, de Fidel de la Puente Basabe 

(fotografía de la autora).

23	El espacio tradicional de lo que se podría llamar el performance de la feminidad en este contexto es el concurso de la 
Reina de las Fiestas Patrias. El complemento de la participación de las mujeres como diablos sería la reciente instauración 
en una discoteca local del concurso Reina Gay de las Fiestas Patrias.



Anne W. Johnson

19

entidades políticas de manera simultánea se exhiben 
frente al público desde los balcones de sus palacios 
para decir las famosas palabras del cura Hidalgo y así 
crear una línea ininterrumpida entre los héroes del 
pasado y los políticos del presente. De hecho, en estos 
pueblos no se involucra a las autoridades oficiales. 
Los simulacros son organizados por las mayordomías 
locales. Se escenifican las reuniones de los conspira-
dores Hidalgo, Aldama, Allende y doña Josefa Ortiz 
de Domínguez y el descubrimiento de la conspiración; 
el Grito (dado en la iglesia del pueblo por el actor que 
toma el papel de Hidalgo); una serie de batallas entre 
realistas e insurgentes, quienes luchan del lado de 
los mecos y de los apaches; la captura de los héroes 
y su fusilamiento. Hay caballos, cañones y cientos de 
participantes que recorren todas las calles del pueblo. 

Estos simulacros performativamente crean rela-
ciones sociales entre los habitantes del pueblo que 
participan como organizadores y como público, entre 
migrantes y vecinos (ya que en Chilacachapa un gru-
po de mecos está conformado por chilacachapenses 
que radican en la Ciudad de México), y entre los nues­
tros y los foráneos. Esta última relación es particu-
larmente relevante, dado que el sentido del simulacro 
es luchar por lo nuestro y expulsar a los elementos 
extranjeros que vienen a explotar y corromper. De ma
nera notable, los insurgentes (los nuestros o los bue-
nos) están constituidos por los mecos que se visten 
de campesinos, los apaches que se visten de “indios 
salvajes” y los héroes conocidos por los libros de tex-
to y otros discursos pedagógicos de la historiografía 
nacional, pero también en ocasiones personajes como 
la Malinche y Pedro Ascencio. Los realistas (los ex-
tranjeros o los malos) incluyen figuras que llevan uni
formes históricamente apropiados, además de militares 
modernos, policías y “bandidos”.

El Grito hegemónico sirve para establecer ciertas 
relaciones verticales (entre autoridades y entre éstas 
y el pueblo) y horizontales (entre la masa de ciudada-
nos). Sin embargo, también se trata de un acto apa-
rentemente ilocucionario, una llamada cuya finalidad 
original fue emprender una guerra: “¡Viva México! 
¡Mueran los gachupines!” Empero, los realizadores 
del Grito en la actualidad no tienen la misma inten-
ción, y ahora no es un acto ilocucionario. En vez de 
intentar iniciar un movimiento social, de algún modo 
el mensaje periperformativo del Grito es la negación 
del disenso y el movimiento, ya que lo que realmente 
pretende hacer es perlocucionariamente crear commu­

nitas y así mantener el statu quo. Basta recordar la 
historia de San Ginés, un actor romano del siglo iii, 
para demostrar que la mímesis puede ser una fuente 
importante de poder transformador. En una obra de 
teatro que presentó al emperador romano, persecutor 
de los cristianos, San Ginés incluyó una escena paró-
dica de conversión religiosa. En el momento de reali-
zar esta escena, en la cual interpretó el papel del con
verso, San Ginés experimentó una epifanía y aceptó 
la nueva religión. Por lo tanto, el emperador lo tortu-
ró y mató.24 Quizás los políticos de hoy deberían tener 
cuidado con sus actos miméticos, ya que podrían 
tener efectos ilocucionarios no deseados.

Hay una diferencia en la mímesis llevada a cabo 
en los simulacros del Grito en los pueblos del norte 
de Guerrero. Primero, éstos no pretenden confundir 
a las autoridades actuales con los héroes del pasado, 
ya que su estructura organizativa no tiene nada que 
ver con la política partidista. Realizan el Grito en una 
serie de fechas a partir del 27 de septiembre, con un 
simulacro cada semana en un pueblo distinto, tem-
poralidad que recuerda el sistema de mercados regio-
nales que operaba en el pasado y que suele justificar-
se con la idea de que “la noticia de que se iba a iniciar 
la guerra no llegó acá hasta mucho después”. Por su 
vestuario, los realistas son identificados con los mili-
tares, representantes del Estado mexicano actual, lo 
cual evidencia aún más un distanciamiento periper-
formativo ante el vínculo entre los héroes de la patria 
y las autoridades oficiales. El simulacro termina con 
la muerte de los héroes, con el público de luto. Aquí 

24	San Ginés es el santo patrón de actores, abogados, magos e ilusionistas, payasos, conversos, danzantes, epilépticos, mú
sicos, editores, estenógrafos, ladrones y torturados: todos performers.

Foto 3. Las fiestas patrias de Chilacachapa 
(fotografía de la autora).



“¿Qué hay en un nombre?: una apología del performance

20

el discurso de pérdida y fracaso sirve para señalar 
justamente esta falla performativa de las fiestas patrias 
hegemónicas.

El porvenir del performance

Lo que conocemos como performance, aunque tuvie-
se otro nombre ¿mantendría su perfume? Julieta, la 
pobre ilusa, quería vivir en un mundo de esencias, en 
donde la relación entre cosas y sus referentes no re-
presentara ningún problema de carácter epistémico-
ontológico. Pero, al nombrar una cosa, no simplemen-
te se crea un puente lingüístico entre un significante 
y su significado preexistente; más bien, se generan 
las condiciones para la emergencia de la cosa misma. 
Cómo nombramos, cómo traducimos, sí importa, por-
que las palabras, igual que las acciones, son performa
tivas. Producen relaciones, producen efectos y tienen 
consecuencias. 

Usar la palabra performance, con toda su enreda-
da historia no lineal,25 permite participar en un dis-
curso que une la praxis con la poiesis, la acción con 
el arte, el tiempo con el espacio y el cuerpo, la relación 
social con la relación semiótica; así como reflexionar 
sobre las posibilidades de “vestirse de” (un verbo) y 
del “simulacro” (un sustantivo). Estos conceptos lo-
cales son importantes no porque sustituyen al per-
formance (no lo hacen), sino precisamente porque son 
locales, porque orientan fenomenológica y epistemoló
gicamente el estudio de las acciones, los discursos y 
las relaciones humanas. Señalan la puerta de entra-
da del rizoma del performance.

Bibliografía

Araiza Hernández, Elizabeth 
	 2000	 “La puesta en escena teatral del rito. ¿Una 

función metarritual?”, en Alteridades, año 10, 
núm. 20, pp. 75-83.

Austin, J. L. 
	 1991	 Cómo hacer cosas con palabras, Paidós, Barce

lona [1962].
Barad, Karen 
	 2003	 “Posthumanist Performativity: Toward an Un-

derstanding of How Matter Comes to Matter”, 
en Signs: Journal of Women in Culture and 
Society, vol. 28, núm. 3, pp. 801-831.

Bauman, Richard 
	 1992	 “Performance”, en Richard Bauman (ed.), Folk­

lore, Cultural Performances, and Popular Enter­
tainments, Oxford University Press, Oxford, 
pp. 41-49.

Butler, Judith 
	 1998	 “Actos performativos y constitución del género”, 

en Debate Feminista, núm. 18, pp. 296-314 
[1988].

Callon, Michael 
	 2007	 “What Does it Mean to Say that Economics is 

Performative?”, en Donald MacKenzie, Fabian 
Muniesa y Lucia Siu (eds.), Do Economists Make 
Markets?: On the Performativity of Economics, 
Princeton University Press, Princeton, pp. 311-
359.

Conquergood, Dwight 
	 1998	 “Beyond the Text: Toward a Performative Cul-

tural Politics”, en Sheron J. Dailey (ed.), The 
Future of Performance Studies: Visions and 
Revisions, National Communication Associa-
tion, Annandale, pp. 25-36.

Deleuze, Gilles y Félix Guattari 
	 1987	 A Thousand Plateaus: Capitalism and Schizo­

phrenia, trad. Brian Massumi, University of 
Minnesota Press, Mineápolis.

Derocquigny, Jules 
	 1901	 A Contribution to the Study of the French Element 

in English, Le Bigot Brothers, Lille.
Derrida, Jacques 
	 1998	 “Firma, acontecimiento, contexto”, en Márgenes 

de la filosofía, Cátedra, Madrid, pp. 347-372 
[1971].

25	O performancia, performador, performante, performar, ¿por qué no? El inglés es una lengua floja. Cuando interactúa con 
otras lenguas, pide prestado y acumula términos y palabras en vez de recurrir a las posibilidades creativas del lenguaje. 
Pocas veces adapta al inglés los vocablos extranjeros. Por eso está lleno de palabras celtas (pocas), anglosajonas, escan-
dinavas, latinas, francesas, alemanas, españolas e indígenas. Pero el castellano, en particular el hispanoamericano, es al
tamente creativo gracias a su estructura gramatical; tiene grandes posibilidades para hacer suyas las palabras prestadas.



Anne W. Johnson

21

Díaz Cruz, Rodrigo 
	 2008	 “La celebración de la contingencia y la forma. 

Sobre la antropología de la performance”, en 
Nueva Antropología, vol. 21, núm. 69, pp. 33-59.

	 2010	 “La invocación de lo posible. Conmemoraciones, 
juego, poder”, en Laura Angélica Moya López 
y Margarita Olvera Serrano (coords.), Conme­
moraciones. Ritualizaciones, lugares mnemóni­
cos y representaciones sociales, Universidad 
Autónoma Metropolitana, México, pp. 115-149.

Godefroy, Frédéric 
	 1888	 Dictionnaire de l’ancienne langue française du 

IXe siècle au XVe siècle, F. Vieweg, París.
Goffman, Erving 
	 1993	 La presentación de la persona en la vida coti­

diana, Amorrortu Editores, Buenos Aires [1959].
Greenaway, Kate 
	 1884	 The Language of Flowers, George Routledge 

and Sons, Londres.
Hamera, Judith y Dwight Conquergood 
	 2006	 “Performance and Politics: Themes and Argu-

ments”, en D. Soyini Madison y Judith Hame-
ra (eds.), The Sage Handbook of Performance 
Studies, Sage, Thousand Oaks, pp. 419-425.

Jackson, Shannon 
	 2004	 “Professing Performance: Disciplinary Gene-

alogies”, en Henry Bial (ed.), The Performance 
Studies Reader, Routledge, Londres/Nueva 
York, pp. 32-42.

Johnson, Anne Warren 
	 En prensa	 Diablos, insurgentes e indios: Poética y política 

de la historia en el norte de Guerrero, Instituto 
Nacional de Antropología e Historia, México.

Kelham, Robert 
	 1779	 A Dictionary of the Norman or Old French Lan­

guage, Edward Brooke, Londres.
Littré, Émile 
	 1872	 Dictionnaire de la langue, française, Hachette, 

París.
Nicot, Jean 
	 1606 	 Le thresor de la langue françoyse, David Dou-

ceur, París.
Pavis, Patrice 
	 2008	 “Puesta en escena, performance: ¿cuál es la 

diferencia?”, en Telondefondo: Revista de Teo­
ría y Crítica Teatral, año 4, núm. 7, pp. 1-37.

Pelias, Ronald J. y James VanOosting 
	 1987	 “A Paradigm for Performance Studies”, en Quar­

terly Journal of Speech, núm. 73, pp. 219-231.
Phelan, Peggy 
	 1998	 “Introduction”, en Peggy Phelan y Jill Lane 

(eds.), The Ends of Performance, New York 
University Press, Nueva York, pp. 1-19.

Pickering, Andrew 
	 1995	 The Mangle of Practice: Time, Agency and Scien­

ce, University of Chicago Press, Chicago.

Prieto Stambaugh, Antonio 
	 2005	 “Los estudios del performance: una propues-

ta de simulacro crítico”, en Citru.doc. Cuader­
nos de Investigación Teatral, núm. 1, pp. 52-61.

Roach, Joseph 
	 1996	 Cities of the Dead: Circum-Atlantic Performance, 

Columbia University Press, Nueva York.
Rushdie, Salman 
	 1983	 Shame, Picador, Nueva York.
Schechner, Richard 
	 1985	 Between Theatre and Anthropology, University 

of Pennsylvania Press, Filadelfia.
	 2002	 Performance Studies: An Introduction, Rout-

ledge, Nueva York.
Sedgwick, Eve Kosofsky 
	 2003	 Touching Feeling: Affect, Pedagogy, Performativ­

ity, Duke University Press, Durham.
Segovia Albán, Rafael 
	 2012	 “Nota sobre la traducción”, en Richard Shech-

ner, Estudios de la representación: Una intro­
ducción, Fondo de Cultura Económica, México, 
pp. 12-13.

Shakespeare, William 
	 2001	 Romeo y Julieta, trad. Pablo Neruda, Pehuén, 

Santiago de Chile [1597].
	 2002	 Romeo y Julieta, trads. Martín Caparrós y Erna 

van der Walde, Norma, México [1597].
Stratmann, Francis Henry 
	 1891	 A Middle-English Dictionary, Containing Words 

Used by English Writers from the Twelfth to the 
Fifteenth Century, Oxford University Press, 
Londres.

Taylor, Diana 
	 2004	 “Translating Performance”, en Henry Bial (ed.), 

The Performance Studies Reader, Routledge, 
Nueva York, pp. 381-386.

The Oxford English Dictionary

	 1989	 The Oxford English Dictionary, Oxford Univer-
sity Press, Oxford, 2ª ed. <www.oed.com>.

Turner, Victor

	 1969	 The Ritual Process: Structure and Anti-Structu­
re, Aldine de Gruyter, Nueva York.

	 1974	 Dramas, Fields and Metaphors: Symbolic Action 
in Human Society, Cornell University Press, 
Ithaca.

Turner, Victor y Edith Turner 
	 1982	 “Performing Ethnography”, en The Drama Re­

view. tdr, vol. 26, núm. 2, pp. 33-50. 
Vaan, Michiel de

	 2008	 Etymological Dictionary of Latin and the Other 
Italic Languages, Brill (Leiden Indo-European 
Etymological Dictionary Series, 7), Leiden. 

Watkins, Calvert (ed.) 
	 2000	 The American Heritage Dictionary of Indo-

European Roots, Houghton Mifflin, Boston,  
2a ed.




