
ALTERIDADES, 2013
23 (45): Págs. 9-23

Migración y conversión religiosa  
entre los mixtecos de Oaxaca*

ALBERTO HERNÁNDEZ** 

MARY I. O’CONNOR***

Resumen
Estudio y análisis de la relación entre migración y cam­
bio religioso entre indígenas mixtecos oaxaqueños (con 
información relevante sobre los procesos sociocultura­
les y religiosos de uno de los grupos étnicos con mayores 
experiencias migratorias nacionales e internacionales). 
Se efectúa una aproximación basada en aspectos his­
tóricos y contextuales sobre la migración de los mixtecos 
hacia el noroeste del país y los estados vecinos en te­
rritorio estadounidense; asimismo, se abordan aristas 
relacionadas con la migración y la conversión religiosa. 
A través de una mirada etnográfica se examina cómo 
las redes sociales establecidas por estos grupos de 
inmigrantes para encontrar ofertas de trabajo también 
han propiciado el surgimiento de Iglesias cristianas 
integradas por inmigrantes mixtecos, como la Iglesia 
de Jesucristo de las Américas, proyecto religioso que ha 
trascendido las fronteras mexicanas y que se ha desa­
rrollado en distintas localidades del Pacífico mexicano 
y de Estados Unidos.
Palabras clave: migración, conversión, mixtecos

Abstract
Migration and Religious Conversion Among the Mixtec of 
Oaxaca. A study and an analysis of the relation between 
migration and religious conversion among the Mixtec 
of Oaxaca –with relevant information on the sociocul­
tural and religious processes of one of the ethnic groups 
with the greatest migration experiences at a national 
and international level. An approach based on histori­
cal and contextual aspects is developed on the migra­
tion of the Mixtec towards the northwest and the neigh­
boring states in the United States. Likewise, artists 
related to migration and religious conversion are ad­
dressed. From an ethnological point of view, this study 
explores how the social networks established by these 
groups of immigrants to find job offers has also favored 
the emergence of Christian churches composed by 
Mixtec immigrants, such as the Church of Jesus Christ 
of the Americas, a religious project which has spread 
beyond Mexican borders and that has succeeded in 
developing in different places in the Mexican Pacific 
and the United States.
Key words: migration, conversion, Mixtec

* 	Artículo recibido el 06/05/11 y aceptado el 03/12/12. 
	    El presente artículo forma parte de un proyecto multianual (2000-2012) sobre mixtecos y ha recibido financiamiento de 

The Interdisciplinary Humanities Center, University of California, Santa Bárbara; UC Mexus, y del programa Fulbright-
Hays. Este proyecto ha incluido trabajo de campo en la región Mixteca de Oaxaca, en Sinaloa, Sonora y Baja California, 
México, así como en el sur de California, en Estados Unidos. 

**	Profesor-investigador en El Colegio de la Frontera Norte. Carretera escénica Tijuana-Ensenada km 18.5, San Antonio del 
Mar, 22560, Tijuana, Baja California, México <ahdez@colef.mx>. 

*** Associate Research Anthropologist, Institute for Social, Behavioral and Economic Research, University of California, San
ta Bárbara, 2201 North Hall UC Santa Barbara, Santa Barbara, CA 93106-2150 <moconnor@omni.ucsb.edu>.



Migración y conversión religiosa entre los mixtecos de Oaxaca

10

Introducción

Se aborda la reconfiguración del mapa migratorio 
y religioso de uno de los grupos étnicos con mayor 

presencia en México, los indígenas mixtecos oaxaque-
ños. Los efectos sociales y culturales provocados por 
la migración de este grupo desde principios del siglo 
xx han ocasionado cambios sustanciales tanto en sus 
comunidades de origen como en las de destino. Se plan
tea el estudio y análisis de la relación entre migración 
y cambio religioso en indígenas mixtecos, con la fina-
lidad de aportar información relevante sobre los pro-
cesos socioculturales y religiosos experimentados por 
uno de los grupos étnicos con mayores casos de mi-
gración nacional e internacional. 

En consecuencia, los objetivos del presente trabajo 
son a) desarrollar una aproximación basada en as
pectos históricos y contextuales sobre la migración  
de los indígenas mixtecos hacia el noroeste del país  
y los estados vecinos del territorio estadounidense, y 
b) abordar las diferentes aristas relacionadas con la 
dicotomía migración-conversión religiosa, detallando 
puntos de debate sobre los efectos de esta conversión 
tanto en lugares de destino como en las comunidades 
de origen.

El artículo se compone de tres grandes apartados, 
el primero de orden teórico-metodológico, donde se 
discuten los ejes conceptuales y estrategias metodoló
gicas que le dan sustento. Para situar al lector en el 
universo no sólo espacial sino contextual de este tra
bajo, en el segundo apartado se lleva a cabo un re
cuento con los antecedentes históricos más importan
tes del fenómeno migratorio del estado de Oaxaca, así 
como las diferentes condiciones sociales y económi- 
cas que han generado la migración. En este sentido, 
se trata el caso del Valle de San Quintín, en el muni-
cipio de Ensenada, Baja California, espacio que desde 
la década de los cincuenta ha recibido contingentes 
indígenas provenientes del sur del país. Además, se 
aborda la migración de estos grupos indígenas mixte
cos hacia el estado de California, en Estados Unidos, 
pues precisamente en los campos agrícolas california-
nos comienzan a arribar predicadores evangélicos para 
compartir su fe; esta tarea no es nada sencilla por la 
barrera del idioma y las arraigadas costumbres de los 
indígenas migrantes.

Finalmente, en el tercer apartado se desarrolla el 
caso específico de la Iglesia Jesucristo de las Américas 
(ija), de origen étnico, fundada en Salinas, California, 
pero que no tardaría en tener presencia en Baja Ca-
lifornia y Oaxaca, debido a los migrantes mixtecos 
convertidos que regresaban a sus lugares de origen. 
Se traza la historia y desarrollo de esta Iglesia, men-

cionando sus características, sus líderes y las redes 
que la sustentan en ambos lados de la frontera. Estas 
Iglesias son consideradas “espacios protegidos” y re-
presentan un sistema de nodos que van de Estados 
Unidos hasta Oaxaca, fenómeno que ha sido consi-
derado por Federico Besserer como “la gran Mixteca”.

En términos generales, a través de una mirada et
nográfica, se analiza cómo las redes sociales estable-
cidas por estos grupos de inmigrantes para encontrar 
ofertas de trabajo en los campos agrícolas del noroeste 
del país, o en estados vecinos como California, Oregón 
o Washington, también han propiciado el surgimien-
to de Iglesias cristianas integradas principalmente por 
inmigrantes mixtecos, como la Iglesia de Jesucristo 
de las Américas, un proyecto religioso que ha trascen
dido las fronteras mexicanas y que ha logrado desa-
rrollarse en distintas localidades del Pacífico mexicano 
y Estados Unidos. 

Perspectiva teórico-metodológica:  
dos miradas del movimiento

Desde mediados del siglo xx se publicaron algunos es
tudios destacados que examinaban la relación entre 
migración y cambio religioso (Gamio, 1930; Herberg, 
1983 [1955]). El interés creciente en este fenómeno 
parece coincidir con el surgimiento de las grandes me
trópolis multiculturales o ciudades globales (Sassen, 
1991), donde la pluralización religiosa vinculada a la 
intensificación y diversificación de los flujos migrato-
rios alcanza una visibilidad inédita (Warner, 1993; 
Kurtz, 1995; Orsi, 1999; Cage y Ecklund, 2007). Esta 
perspectiva prioriza el estudio de las relaciones entre 
la sociedad receptora y las nuevas minorías religiosas. 
A su vez, la correspondencia entre pluralización reli-
giosa y asimilación en la comunidad de destino ha 
sido trabajada observando las formas organizativas 
desarrolladas en los contextos de llegada por las co-
munidades de migrantes (Vertovec, 2001; Hirschman, 
2004), estableciendo un estrecho vínculo con los es-
tudios sobre incorporación étnica.

Como complemento de estas perspectivas, se in-
corporan nuevos estudios desde el transnacionalismo, 
los cuales destacan la relevancia de los vínculos fo-
mentados por sus lugares de origen, para comprender 
que, más que la simple reproducción de prácticas y 
creencias del origen en el lugar de destino, las comuni
dades migrantes reinterpretan y atribuyen nuevos sen
tidos a la práctica ritual tradicional desde espacios 
simbólicos que trascienden las fronteras nacionales 
(Levitt, 2009; Rivera, 2006; Odgers, 2008). De esta for
ma, el ámbito religioso constituye un espacio donde las 



Alberto Hernández y Mary I. O’Connor

11

estructuras organizativas previas pueden expandir
se, incorporando al mismo tiempo a quienes migran y 
a quienes permanecen. Justamente, esta perspectiva 
permite destacar la posibilidad de reincorporar los lu
gares de origen a la reflexión (Hernández, Odgers y 
Rivera, 2012).

La perspectiva aquí abordada privilegió el movi­
miento como eje de conceptualización. Como nos re-
cuerda Cresswell, “las metáforas sobre la movilidad 
deben ser utilizadas para llamar a la discusión de las 
formas –aparentemente fijas– de entender y concebir 
al mundo” (2001: 9). Así, los dos ejes conceptuales de 
este trabajo (migración y conversión) están permeados 
por la movilidad en su acepción más amplia, en el en
tendido de que a) la conversión religiosa implica una 
movilización de paradigmas para comprender y rela-
cionarse con el mundo a partir de un esquema anterior 
que guió dicho proceso, y de que b) la migración como 
proceso general alude al movimiento e instalación en 
nuevos esquemas relacionales y muchas veces inter-
pretativos encaminados por una situación preceden-
te, ya sea cultural o económica. 

Con este argumento es posible recuperar la teori-
zación que Snow y Machalek (1984: 173-174) elaboran 
para determinar una caracterización del converso con 
cuatro aspectos clave de su construcción retórica. El 
primero es la reconstrucción biográfica, referente a la 
distinción entre la vida anterior y la vida posterior a 
la conversión, o, en su caso, antes y después del pro-
ceso migratorio. El segundo es la adopción de un 
nuevo esquema macro de interpretación del entorno. 
A este respecto, es importante matizar que, si bien la 
migración no promueve la generación de un nuevo 
esquema interpretativo en su concepción macro, sí 
permea la lógica cotidiana, creando una mezcla sim-
bólica entre el esquema de sus comunidades de origen 
y los nuevos elementos adoptados por la cultura re-
ceptora. El tercero es la suspensión del razonamiento 
analógico, derivada de la percepción de los conversos 
de que su nuevo marco de interpretación es único e 
insuperable. La última característica es la adopción 
completa del rol; es decir, el converso proyecta su rol 
en las actividades propias de la nueva religión, pero 
también realiza sus actividades cotidianas e interac-
ciones con la determinación de este nuevo rol.

La conversión religiosa remite a un cambio no sólo 
de creencias, sino de valores y elementos identitarios, 
pero sobre todo a una transformación del orden en  
el cual se construyen los códigos de interpretación del 
mundo. Para los recién llegados la aprehensión de 
estos nuevos códigos resulta más abrupta e intensiva 
que para aquellos que crecieron con esos sistemas 
simbólicos. Como Sachs Norris sostiene, el hecho de 

que los conversos lleguen a la nueva religión a través 
de un esquema interpretativo ya existente crea una 
sensación en la cual no se sienten tan arraigados como 
miembros de la nueva tradición, aspecto que intentan 
superar al adherirse rigurosamente a las leyes y prác-
ticas (2003: 174). En cuanto a la participación, la 
presión social, la duración y la efusividad de los su-
jetos al respecto del proceso mismo, para Lofland y 
Stark (1965) es posible distinguir seis formas de con-
versión: intelectual, mística, experimental, afectiva, 
renovadora y coercitiva. Cada una de ellas se determi
na por la relación con las variables iniciales, así, por 
ejemplo, a la conversión mística le corresponde un 
bajo nivel de presión social y una duración corta, aun
que acompañada por una efusividad intensa.

Desde este enfoque se entiende que “cada futuro 
converso lleva su propia biografía al proceso, pero  
su contribución es matizada por el universo discur-
sivo del grupo. De manera que las ideologías especí-
ficas no determinan estrictamente la personalidad de 
los conversos, pero sin duda proveen de los algoritmos 
básicos a través de los cuales los conversos constru-
yen una ‘adecuada’ proyección de su experiencia de 
conversión” (Snow y Machalek, 1984: 176).

Respecto de la metodología y herramientas utiliza-
das para la elaboración de este artículo, se llevaron a 
cabo visitas al Valle de San Quintín y a Tijuana, en Baja 
California; a Juxtlahuaca, Oaxaca, y a varias locali-
dades del estado de California, en Estados Unidos, con 
una importante presencia de inmigrantes mixtecos. 
También se realizaron entrevistas a profundidad con 
pastores y miembros de la ija a fin de reconstruir 
tanto la historia de su Iglesia como su evolución en 
las últimas décadas. Además se utilizaron datos del 
Instituto Nacional de Estadística y Geografía y de los 
Censos de Población y Vivienda, así como cifras ofi-
ciales que ayudan a trazar una ruta del fenómeno 
migratorio hacia distintos estados de México y Estados 
Unidos.

Recorrido contextual: el fenómeno 
migratorio en la región de la Mixteca

Hablar de la población mixteca es hablar necesaria-
mente de un pueblo que ha estado íntimamente ligado 
a la migración. Los mixtecos oaxaqueños, a finales del 
siglo xix, migraban de manera temporal a las planta-
ciones de caña de azúcar en Veracruz (Sarmiento, 
1989). A partir de 1920, un nuevo contingente de traba
jadores se dirigió a la costa de Oaxaca, cerca de Pino-
tepa Nacional, y a la zona del Soconusco, en Chiapas, 
para laborar en la pizca de algodón y en los cultivos 



Migración y conversión religiosa entre los mixtecos de Oaxaca

12

de café (Domínguez Santos, 2004: 78). Entre 1925 y 
1940 comenzaron a ser visibles los rasgos de una 
migración rural-urbana, con el arribo a la Ciudad de 
México de jóvenes y familias mixtecas que se emplea-
ban en obras de construcción, jardinería y trabajo 
doméstico (Domínguez Santos, 2004: 78). Este flu- 
jo migratorio se incrementó en las tres décadas pos-
teriores, alentando el crecimiento de municipios del 
área metropolitana de la Ciudad de México, como Eca
tepec y Nezahualcóyotl. 

Como ha sido ampliamente difundido, la Mixteca 
oaxaqueña es una de las regiones más pobres en Mé
xico. Lluvias intensas pero escasas, topografía acci-
dentada, un suelo fuertemente erosionado, un clima 
extremo y escasa disponibilidad de agua, aunadas a 
una fuerte densidad poblacional, han sido condiciones 
poco favorables para abatir la pobreza y mejorar las 
condiciones de vida de la población (Butterworth, 
1990: 23). La combinación de la escasa fertilidad del 
suelo y el rápido crecimiento de la población han sido 
dos de los principales factores que han alentado la sa
lida de mixtecos, sea de forma temporal o definitiva, 
hacia zonas más prósperas, incluida la capital1 y el 
noroeste del país. 

A pesar de que la migración mixteca se originó 
desde el siglo xix, ésta ha tenido un incremento drás-
tico desde principios de los años ochenta (Zabin, 1997: 
342; Palerm, 1994: 20-21; Rivera Salgado, 1999a: 1445), 
a raíz de que México comenzara a sentir los efectos 
de las crisis económicas y las políticas neoliberales 
(Hellman, 1994: 113-151). Mientras que la producción 
agrícola total en México se estancó en los ochenta, el 
sector hortícola de exportación aumentó en promedio 
3.5% al año (Zabin, 1997: 340). Una de las razones 
de ese crecimiento fue la inversión que realizaron em
presas extranjeras en dicha actividad (banqueros, 
comercializadoras, productoras de Estados Unidos). 
Las subsecuentes devaluaciones en el país crearon 
ventajas en los precios de exportación de los produc-
tos en los tres principales estados en que se cultivaban 
hortalizas en México: Sinaloa, Sonora y Baja Califor-
nia (Zabin, 1997: 341). A inicios de la década de los 
setenta, contratistas empleados por grandes empresas 
agroexportadoras de esas tres entidades comenzaron 
a reclutar de manera activa a trabajadores de los esta
dos de Guerrero y Oaxaca, que no habían sido parte 
del proceso histórico de migración que dio lugar a las 
redes migratorias establecidas en entidades como Mi
choacán y Jalisco (Zabin, 1997: 344-355). 

Como ha señalado Velasco (2002: 118), “la intro-
ducción y la paulatina extensión de las vías de comu-
nicación al interior de toda la región Mixteca facilita-
ron la salida de muchos mixtecos hacia lugares más 
distantes”, como sería el caso del noroeste de México 
y los estados de Oregon y California en Estados Uni-
dos. Los transportes fletados por contratistas para 
trasladar familias completas hacia los valles de Cu-
liacán y San Quintín comenzaron a ser comunes en 
diversos pueblos de la Mixteca. Mediante promesas 
de trabajo bien pagado, con garantías de vivienda, agua 
y luz, los contratistas convencieron a los mixtecos de 
emprender el viaje al norte del país. Cuando llegaron 
a los campos agrícolas de Sinaloa y Baja California, 
encontraron viviendas miserables sin agua ni luz, por 
las cuales tenían que pagar renta. Debido a que no 
contaban con los recursos para regresar a su tierra, 
y a que requerían un trabajo remunerado, se queda-
ron y aprendieron una nueva forma de vivir bajo con
diciones extremas (Quiñones, 2001: 103). Así fue que 
los mixtecos se encontraron inmersos en los procesos 
de globalización económica, trazando una ruta migra-
toria que trascendería las fronteras de México.

El Valle de San Quintín

El poblamiento de las principales localidades que in
tegran el Valle de San Quintín fue realizado a finales 
de 1950, gracias al reparto de tierras efectuado por el 
gobierno federal. Las primeras familias de inmigrantes 
procedían de Guanajuato, Michoacán y Jalisco. 

Poblar el Valle de San Quintín representó un gran 
reto para los primeros inmigrantes. No había escuelas 
ni algún tipo de servicio de atención médica, y los bie-
nes como víveres, ropa y enseres domésticos escasea-
ban. Para acceder a esa zona se requería atravesar un 
tramo de la Sierra de San Pedro Mártir y transitar  
un estrecho camino de 200 kilómetros de terracería. 
No fueron muchos los que hicieron ese viaje, y el aisla
miento en que se encontraba San Quintín provocó que 
esa región fuera poco atendida por la Iglesia católica. 

La apertura de la carretera transpeninsular en 
1973 unió el norte de Baja California con la parte sur 
de la península y abrió grandes oportunidades para 
las empresas agroexportadoras. San Quintín se con-
virtió desde entonces en una zona de atracción para 
inmigrantes de zonas rurales, la mayor parte de ellos 
indígenas de Oaxaca. El establecimiento de un patrón 

1	 Estudios como el realizado en 1960 por el antropólogo Douglas Butterworth en un pueblo de la Mixteca Alta, llamado 
Tilantongo, demuestran las condiciones que favorecieron la salida de los emigrantes mixtecos hacia la Ciudad de México, 
y el impacto que dicho proceso tuvo en la vida de ese pueblo (Butterworth, 1990). 



Alberto Hernández y Mary I. O’Connor

13

de migración circular entre Sinaloa, Baja California y 
Baja California Sur generó un flujo itinerante de jor-
naleros agrícolas a lo largo de ese extenso corredor del 
Pacífico mexicano, quienes se ocuparon de las labores 
de cultivo, recolección y empaque de hortalizas.

Si algo es visible en el Valle de San Quintín es la 
sólida y dinámica presencia de la comunidad mixteca. 
Aquellos audaces jornaleros que atravesaron un ex-
tenso desierto para encontrar mejores oportunidades 
de vida nunca imaginaron que terminarían constru-
yendo una ruta migratoria que facilitaría la llegada 
de centenares de sus paisanos. De acuerdo con los 
datos más recientes, en el Valle de San Quintín re
siden cerca de 20 000 personas de origen mixteco, si
tuación que muestra la importancia numérica de esa 
comunidad indígena oaxaqueña; no obstante, ha co
menzado a aumentar la presencia de zapotecos y 
triquis. 

Aunque para muchos jornaleros oaxaqueños San 
Quintín se convirtió en un punto más de su largo re
corrido en busca de trabajo, para otros fue el lugar en 
el que verían nacer y crecer a sus hijos. La vida itine
rante de decenas de familias inmigrantes cambió de 
rumbo cuando optaron por establecerse en colonias 
populares y asentamientos irregulares de poblados 
(como Emiliano Zapata y Vicente Guerrero) funda- 
dos en su gran mayoría por líderes mixtecos. 

Desde su llegada al Valle, los mixtecos recibieron 
la atención de los misioneros evangélicos, grupos de 
voluntarios pertenecientes a organizaciones evan
gélicas que establecieron año con año campamentos 
para laborar ahí de manera temporal. Caravanas de 
vehículos procedentes de Estados Unidos recorrían 
los campamentos donde permanecían los jornaleros 
para ofrecerles comida, ropa usada, atención médica, 
proyectarles películas de contenido cristiano y entre-
garles un mensaje de salvación, todo lo cual sería el 
primer contacto de los jornaleros con la doctrina 
evangélica. 

Algunos misioneros que trabajaron en la zona han 
señalado lo difícil que fue “conquistar almas entre los 
mixtecos”. Uno de los principales obstáculos que limi
taban su obra misionera era que estos indígenas se 
acercaban a recibir donativos, participaban en las 
funciones de cine y recibían consultas médicas pero 
eran muy reservados al tratar el tema de su religión. 
La otra gran barrera era la del idioma. Las casas mi-
sioneras no contaban con pastores que conocieran la 
lengua mixteca, y sólo un reducido número de jornale
ros sabía hablar y leer en español. 

A pesar de estas limitaciones, en años posteriores, 
una de las características más evidentes del campo 
evangélico en San Quintín fue su diversidad, expre-

sada en la gran cantidad de iglesias en el valle, surgi
das principalmente en los últimos 15 años. De acuer
do con el inventario que realizamos en 2005, existían 
70 templos y misiones evangélicas. 

Establecerse en San Quintín ha sido para varios 
de los mixtecos que entrevistamos una oportunidad 
que les permitió más libertad para cambiar de religión. 
Señalan que en ese lugar se sienten menos presiona-
dos y pueden actuar “sin ningún tipo de ataduras”. 
El compromiso que ahora tienen es alcanzar a aque-
llos mixtecos que permanecen en Oaxaca para que se 
conviertan a la fe evangélica y sigan los pasos de mu
chos de sus paisanos que han migrado. 

Por otro lado, después de San Quintín, la localidad 
en Baja California donde existe mayor número de tem
plos y congregantes pentecostales es la ciudad de Ti
juana. Las primeras Iglesias pentecostales en esa 
ciudad fronteriza llegaron a mediados de 1930 y co-
menzaron una fecunda labor de evangelización con la 
instalación de un templo (la Iglesia apostólica de la fe 
en Cristo Jesús)  y un albergue para inmigrantes en 
la zona centro de la ciudad. Poco después se estable-
ció la Iglesia de Dios de la profecía, la Iglesia de Dios 
del evangelio completo y las Asambleas de Dios (Her-
nández y Odgers, 2010). La etapa de la posguerra en 
Tijuana no sólo significó un auge poblacional y eco
nómico, sino que produjo un incremento en la llegada 
y fundación de nuevas Iglesias evangélicas. En 1960 
había 20 denominaciones de tipo evangélico, supe-
rando el número de templos y centros de culto católi-
cos, y después de esta etapa, las Iglesias evangélicas 
en Tijuana no sólo se expandieron en cuanto a la 
cantidad de congregantes, sino que esta ciudad se 



Migración y conversión religiosa entre los mixtecos de Oaxaca

14

convirtió en un campo de experimentación para la lle
gada y consolidación de numerosos credos (Hernández 
Hernández, 1996). 

El cambio más representativo en el campo religio
so tijuanense que se aprecia en la actualidad es el 
avance de las Iglesias pentecostales, cuya capacidad 
de reproducción resulta sorprendente. Gran parte de 
su expansión se ha producido en el nororiente de la 
ciudad de Tijuana, donde se han asentado también 
Iglesias pentecostales cuyos congregantes son en su 
mayoría indígenas mixtecos. 

Estados Unidos: un nuevo destino  
para los trabajadores mixtecos 

 
A pesar de que unos 7 000 mixtecos habían partici-
pado en el Programa Bracero de 1942 a 1964, la gran 
mayoría ignoraba la vida en Estados Unidos. Duran-
te su estancia en Baja California y Sinaloa, algunos 
mixtecos, tras escuchar de mejores sueldos en Es
tados Unidos, emigraron a los campos de California 
(Zabin, 1997: 349). Allí encontraron salarios más altos 
por el mismo trabajo, pero en condiciones semejan
tes o peores a las que padecían en el norte de México 
(Edinger, 1996: 231-235). De California se fueron a 
Oregon, Washington, y hoy en día hay mixtecos en 
por lo menos 20 estados de la unión americana. Con 
el transcurso del tiempo, los mixtecos han construi-
do una compleja tradición de migración circular que 
ahora comprende las dos costas de México y Estados 
Unidos y muchos de los estados del interior.2

Encuestas como la realizada a inicios de 1990 por 
Runsten y Kearney hablan de la importancia que los 
trabajadores mixtecos habían comenzado a tener en 
47 localidades del estado de California. Estos autores 
estimaron que el número de oaxaqueños de esta etnia 
fluctuaba entre 20 000 y 40 000 personas, de acuerdo 
con la época de las cosechas agrícolas (Runsten y 
Kearney, 2004: 43). Independientemente de la cifra es
timada por Runsten y Kearney, existe constancia de 
la visibilidad que fueron adquiriendo los trabajadores 
mixtecos en condados como Fresno, Madera, San 
Diego y Santa Bárbara. El estudio de Mines, Nichols 
y Runsten (2010: 8) sobre campesinos indígenas en 
California da como promedio 31 800 en el periodo 

1991-1995, y 117 850 para 2004-2008. La mayoría 
de los campesinos indígenas se encuentra en Fresno-
Madera, Santa María, San Diego, Salinas y Ventura. 
De éstos, aproximadamente 54%, es decir, 63 639, son 
mixtecos, cifra que no incluye a los niños.

En el condado de San Diego, las localidades con 
mayor presencia de mixtecos eran Vista, Carlsbad, 
Escondido y Oceanside. Extensos campos de tomate, 
fresa y cebolla, alternados con fraccionamientos resi-
denciales, eran parte de un singular paisaje que mos
traba los contrastes de uno de los condados más ricos 
de California. Buena parte de los trabajadores mixte-
cos en el condado de San Diego tenía experiencia en 
los campos agrícolas del noroeste de México. Muchas 
realidades eran compartidas en ambos espacios: ma-
las condiciones de trabajo, viviendas precarias o es-
pacios improvisados hechos de cartón, plásticos y 
desperdicios, además de una situación de aislamien-
to que los hacía presa de abusos y actos de discrimi-
nación.3

Los sábados, una vez concluida la jornada laboral, 
comenzaba un tiempo de esparcimiento y descanso 
para los trabajadores mixtecos al norte del condado 
de San Diego. Un escenario tradicional de cualquier 
fin de semana era la aparición de vendedores de ropa, 
comida y la nada discreta actividad de las redes de 
prostitución. La convivencia en los campamentos se 
daba en pequeños grupos de paisanos, donde al calor 
de las cervezas no faltaban los pleitos y altercados. 
Los inmigrantes que llevaban una vida alejada del 
consumo de alcohol dedicaban su tiempo libre a escu
char la radio, leer la Biblia y realizar labores de evan-
gelización entre los compañeros de trabajo. 

Los campos agrícolas de California, al igual que los 
del noroeste de México, constituyeron un ámbito fa
vorable para la evangelización, principalmente cris-
tiana, evangélica y pentecostal. Centenares de inmi-
grantes pasaban buena parte de su tiempo libre en 
espacios confinados, y tenían escaso contacto con el 
mundo exterior, de manera que cualquier visita o ayu
da era recibida con agrado, pero no siempre las estra
tegias seguidas por predicadores y misioneros lograban 
buenos resultados. A juicio de algunos pastores en-
trevistados, conseguir que un mixteco cambiara de 
religión y adoptara la fe evangélica era un proceso 
difícil y dilatado. 

 

2 	 Ya se mencionó que Federico Besserer (1999) ha nombrado a este proceso “la gran Mixteca”.
3 	 Para no ser objeto de las detenciones realizadas por elementos de la patrulla fronteriza (Border Patrol), muchos mixtecos 

hacían excavaciones en la tierra para construir refugios y vivir en ellos, a fin de evitar ser detectados durante las redadas. 
Debido a esto se les conoció como los “habitantes de las cuevas” (cave dwellers), pero los agentes de migración prefirieron 
bautizar las viviendas que ocupaban como los “agujeros de las arañas” (spider holes) (Clark Alfaro, 2004: 103).



Alberto Hernández y Mary I. O’Connor

15

Las Iglesias pentecostales  
en Estados Unidos  
y los inmigrantes mexicanos 

Las Iglesias evangélicas pentecostales a las que se han 
convertido un gran número de mixtecos surgieron del 
movimiento que tuvo su inicio en Los Ángeles, Cali-
fornia, en 1906, en una casa de la calle Azusa, donde 
personas reunidas para un culto religioso comenzaron 
a hablar en lenguas. Este fenómeno, también conoci-
do como glosolalia, constituye una experiencia de 
trance o éxtasis. Basados exclusivamente en la Biblia, 
rechazaron toda doctrina que no se pudiera conectar 
de manera directa con ella.4

Entre las peculiaridades que distinguen a los evan-
gélicos está el rechazo al alcohol, el tabaco y las dro-
gas ilegales. No usan palabras altisonantes. No ven 
películas comerciales y, en la televisión, únicamente 
ven programas evangélicos. No reconocen el divorcio 
y no permiten relaciones sexuales fuera del matrimo-
nio, aunque, cuando ha habido abusos físicos hacia 
la mujer, en caso de divorcio esta norma es flexible. 
Otro de los aspectos que llama la atención de estas 
Iglesias es el carácter conservador que tienen en el 
arreglo personal y en cómo deben vestirse las mujeres: 
no usan pantalones sino faldas largas, no se maquillan 
ni se cortan el cabello. Además, ningún miembro debe 
traer joyería, incluidos los anillos de matrimonio.

Los primeros pentecostales en California incluye-
ron inmigrantes mexicanos. Había mexicanos en la 
casa de la calle Azusa y algunos de ellos regresaron 
a su país para convertir a sus compatriotas (Gaxiola, 
1970; Garma, 2004). Otros inmigrantes que se con-
virtieron a la fe evangélica se quedaron en Estados 
Unidos, fundando Iglesias donde los cultos se hacían 
en español. Ambos procesos dieron origen a uno de 
los movimientos más exitosos, la Iglesia apostólica 
de la fe en Cristo Jesús, con sede en México, y su 
contraparte en Estados Unidos: la Asamblea apos
tólica de la fe en Cristo Jesús (Gaxiola, 1970; Valver-
de, 2002). 

En estudios recientes sobre evangélicos en Baja 
California y congregaciones de habla hispana en  
Santa Bárbara, hemos encontrado una relación im-
portante entre la migración y la conversión religiosa. 
La mayoría de los integrantes de estas congregaciones 
cambió de religión después de emigrar, situación in
frecuente en sus comunidades de origen. Un conver-
so de la Iglesia apostólica de la fe en Cristo Jesús, en 
el Valle de San Quintín, expresó que había oído hablar 
de Jesús en su pueblo, pero que nunca se habría con
vertido si se hubiera quedado en su lugar natal, ya 
que sentía que sus amigos se burlarían de él. Su pro
ceso de conversión comenzó en Sinaloa, pero hasta 
que llegó a San Quintín aceptó a Jesús como su Sal-
vador. Comentó que, para convertirse, cada quien 
debe salir de sus comunidades de origen, al igual que 
lo había hecho Romanita Valenzuela, fundadora de la 
Iglesia apostólica.

Quiñones menciona que “las nuevas iglesias son 
símbolos de éxito económico, modernidad, y del poder 
monumental y [de] atracción de los Estados Unidos” 
(2001: 110). Esto es quizá una exageración, pero lo 
cierto es que muchos mixtecos abandonan su adhe
sión al catolicismo de manera más frecuente una vez 
que salen de sus pueblos de origen.

El rápido crecimiento de la comunidad mixteca en 
California ha representado cambios significativos en su 
vida cultural y religiosa. La adhesión a los cultos 
evangélicos de corte pentecostal es un hecho cada vez 
más visible. El ambiente sencillo y acogedor que estas 
comunidades presentan y su acentuado carácter mo-
ralista, aunado al alto valor que otorgan a la familia, 
son algunos rasgos que hacen de estas Iglesias las 
más atractivas para los mixtecos.5 En Santa María, 
Oxnard, Madera, Fresno y Ventura, así como en otras 
localidades del sur de California, han comenzado a 
crecer las comunidades evangélicas integradas por 
inmigrantes de origen mixteco.6 Sean en espacios 
propios o en locales rentados a otras comunidades 
religiosas, por ejemplo la Iglesia presbiteriana o la 
bautista coreana.

4 	 Para los primeros pentecostales, hablar en lenguas era una experiencia por la que habían pasado los apóstoles en el pri-
mer día de Pentecostés, como se relata en el libro de los Hechos de los Apóstoles, en el Nuevo Testamento. Con esta co-
nexión a la Iglesia primigenia, los pentecostales se identificaron como los más auténticos representantes de Jesucristo en 
el mundo actual.

5 	 Al igual que otros grupos étnicos de México, los mixtecos dependen fuertemente de tratamientos basados en curanderos, 
yerbas, masajes y baños de temazcal para el cuidado de la salud y atención a cierto tipo de enfermedades. Estudios etno
gráficos realizados en California sugieren que ellos realizan las mismas prácticas en Estados Unidos (Bade, 2004: 296), 
por lo que no resulta extraño que la incorporación de prácticas como la sanación y la curación divina, utilizadas por los 
pentecostales, sean otro factor determinante para que los mixtecos se adhieran a estas organizaciones religiosas.

6 	 La ciudad de Santa María, California, tiene cuatro congregaciones de evangélicos mixtecos y una formada por mixtecos e 
inmigrantes de otros lugares de México. Algunos miembros de estas congregaciones realizan sus servicios de culto en 
mixteco y otros en español. 



Migración y conversión religiosa entre los mixtecos de Oaxaca

16

Formación de una Iglesia étnica  
entre los mixtecos

Una de las Iglesias pentecostales con más sólida pre-
sencia entre los mixtecos, tanto en México como en 
Estados Unidos, es la ija, fundada en 1971 en Salinas, 
California, por el pastor Efraím Valverde, oriundo de 
Pinedale, California. Él vivió gran parte de su niñez y 
juventud en Tijuana, y desde muy temprana edad tra
bajó en los campos agrícolas de San Diego, Stockton 
y Santa María. Provenía de una familia evangélica y, 
según relata en su autobiografía (Valverde, 2002),  en 
junio de 1949, recibió una invitación de uno de sus 
tíos para asistir a una campaña de sanidad y curación 
divina, acto que marcó su vida, y desde entonces se 
hizo un incansable promotor de la doctrina apostólica. 

El rápido ascenso de Valverde en la estructura de 
la Asamblea apostólica se convirtió en manzana de la 
discordia. A los 33 años de edad desempeñaba el 
cargo de obispo presidente, pero después de un corto 
tiempo los problemas se tornaron más difíciles para 
él. La disputa entre Efraím Valverde y la estructura 
organizativa de la Asamblea apostólica perduró por 
varios años. En marzo de 1971 fue destituido como 
pastor y sujeto a un proceso judicial por parte de la 
Corte de Salinas, California (Valverde, 2002: 180-186). 
Un año después de su desprendimiento de la Asamblea 
apostólica, se adhirió a un movimiento internacional 
que lo hizo vincularse con ministros de culto de otros 
países, además de lograr un acercamiento directo con 
la doctrina judía. De acuerdo con su autobiografía, 
Efraím Valverde quería que su Iglesia fuera como la 
Iglesia cristiana original, “el verdadero gobierno de 
Dios entre su Iglesia en el mundo, la cual es solamen-
te Una” (Valverde, 2002: 195). Al romper con la Asam-
blea apostólica, Valverde encontró pastores y her
manos que lo apoyaron en su meta de establecer una 
nueva Iglesia basada en una estructura flexible y ho
rizontal.

Al comenzar a caminar de manera independiente, 
Valverde sabía que requeriría un mayor número de 
integrantes para hacer crecer su Iglesia. Sabía de la 
llegada de los inmigrantes mixtecos a los campos agrí
colas de California y también sabía que gran parte de 
ellos no habían sido alcanzados por la fe evangélica 
(Valverde, 2002: 263). Su experiencia como trabaja
dor agrícola y su amplia trayectoria como evangeli
zador facilitaron el camino en su búsqueda de nuevos 
conversos. Para 1978, había congregaciones en varias 
localidades del sur de California y Baja California. En 
ese mismo año, Lorenzo Mendoza, oriundo de Tecomax

tlahuaca, Oaxaca, se bautizó en una de las congrega-
ciones de la ija fundada en Vista, California.7 

En cada una de las congregaciones de la ija se 
aprecia una forma de organización horizontal, a la que 
pueden acceder con mayor libertad todos sus miem-
bros. En la ija no hay obispos, los pastores no son 
elegidos, sino que emergen de la congregación reco-
nocidos “como hombres de Dios”. A la cabeza de ésta 
se ubican los ministros o pastores, seguidos de los 
diáconos, que se convierten en una figura auxiliar de 
cada pastor. En el escalón siguiente figuran los obre-
ros, que trabajan en las distintas labores de manteni
miento y limpieza que se realizan dentro de cada 
templo. Una pieza clave del trabajo efectuado fuera 
de los templos es la de los evangelizadores. Su princi
pal actividad consiste en visitar los hogares para en
tregar folletos y videos de contenido evangélico, apoyar 
en la realización de estudios bíblicos y atender a las 
personas que requieran algún apoyo. 

Uno de los aspectos llamativos de la ija es el nivel 
de vinculación que muestra con la doctrina judía. 
Varios de los pastores entrevistados se declaran inte-
grantes del pueblo judío. Un pastor mixteco nos ma
nifestó: “los judíos son escogidos por ley y nosotros 
somos escogidos por gracia. Por ese motivo nos he- 
mos apropiado de varios símbolos, como la bandera 
de Israel, la Estrella de David y el Menorah, y recono-
cemos el Shabbath como el día de guardar y descanso, 
aunque no todos lo practiquemos” (ija, PColonet). 
Puesto que cada una de las congregaciones que forman 
parte de la ija es autónoma, existe plena libertad para 
que la iconografía judía pueda o no ser utilizada en 
el interior de cada templo.

Debido a su origen cercano a la Asamblea apostó-
lica de la fe en Cristo Jesús, la ija retomó varios ele-
mentos doctrinales de esa Iglesia. Asimismo, puso 
énfasis en los dones de sanación y de lenguas, incor-
porando a su vez algunas prácticas nuevas. Los servi
cios religiosos son amenos y las interpretaciones bí-
blicas se distinguen por ser claras y sencillas. 

Para estas comunidades religiosas, alabar a Dios 
es un gran acto de satisfacción y alegría. Cantan, dan
zan, claman y gritan porque es la forma en que ex
presan su gozo y reconocimiento hacia su nueva vida. 
Pero existe un orden y control sobre la manera en que 
debe ser desarrollado un culto. Algunos servicios reli-
giosos se realizan con la ayuda de un intérprete, sin 
embargo, son cada vez más las personas mixtecas que 
hablan y leen en español con mayor facilidad. Entre 
los valores que deben regir la vida de todo creyente 
de la ija destacan el ser un buen padre de familia,  

7 	Como se verá más adelante, Lorenzo Mendoza fue clave para el desarrollo de la ija en la región de la Mixteca en Oaxaca.



Alberto Hernández y Mary I. O’Connor

17

no recurrir a la violencia, no proferir malas palabras, 
proveer al hogar de lo necesario, no consumir drogas 
ni alcohol, no mantener relaciones sexuales extrama-
ritales y cumplir con las ofrendas para la Iglesia.

Los espacios protegidos

Como se ha mencionado antes, la ija tiene un enfoque 
específico para mixtecos migrantes, aunque no exclu-
ye a otros miembros. En los espacios protegidos de 
los salones, donde se llevan a cabo servicios al menos 
tres veces por semana, los hermanos hablan, cantan 
himnos y dan testimonio en mixteco. Cuando alguien 
solicita ayuda puede hacerlo en mixteco o en español, 
o bien en una combinación de los dos idiomas. En los 
cultos y en otras ocasiones, como confraternidades, 
los hermanos se sienten cómodos, a diferencia de sus 
experiencias diarias fuera de la Iglesia, donde las 
dificultades de lenguaje los vuelven vulnerables a 
actos de discriminación. La vida fuera de la familia, 
de la casa y, en el caso de los hermanos de la ija, de 
la Iglesia, está llena de rechazo, miedo y ansiedad. 

En México, los espacios protegidos pueden ser tem
plos bien construidos o pequeños jacales. La mayoría 
de los espacios de la ija en Estados Unidos son luga-
res rentados: almacenes vacíos, sótanos de templos 
o salones de escuelas. Algunas congregaciones nece-
sitan cambiar su ubicación frecuentemente porque el 
espacio rentado deja de estar disponible, y en otras 
pocas ocasiones logran comprar los edificios. Cualquie
ra que sea el caso, el sentimiento que se percibe en 
estos lugares es semejante: un espacio protegido, 
cómodo, donde los miembros pueden portarse de una 
manera normal, sin miedo ni ansiedad. Se sienten en 
su casa, por decirlo así. Éste es uno de los motivos 
por los que la ija atrae migrantes mixtecos.

El crecimiento de ija

En poco más de tres décadas, la ija se ha convertido 
en una Iglesia con congregaciones en decenas de co-
munidades dentro del flujo migratorio entre México y 
Estados Unidos. Por una parte, esta Iglesia mixteca 
es una entidad móvil de miembros que viajan de lu
gar en lugar en busca de trabajo. Cuando llegan a un 
sitio donde serán contratados hablan por teléfono a 
la iglesia de Juxtlahuaca y ahí consiguen informes 

para saber dónde hay una ija que los apoye. En el 
caso de que no haya, los migrantes forman una con
gregación. El resultado de este proceso es que hay 
congregaciones en casi todas las comunidades donde 
hay mixtecos, tanto en México como en Estados Uni-
dos, lo cual explica su crecimiento.

Varios pastores de la ija coinciden en señalar que 
existen de 15 000 a 20 000 miembros integrantes de 
esta Iglesia, teniendo en cuenta las congregaciones 
de ambos países. Aunque esta cifra puede resultar un 
tanto exagerada, no cabe duda de que dicha Iglesia ha 
mantenido una rápida presencia y expansión en distin
tas localidades de California, Baja California y la región 
Mixteca en el estado de Oaxaca. Las tres localidades 
donde se encuentran las congregaciones más grandes 
de la ija son Juxtlahuaca, Oaxaca; San Quintín, Baja 
California, y Santa María, California. La iglesia sede, 
en Salinas, también es importante. Los pastores viajan 
a Salinas para asistir a talleres y cursos sobre la Biblia, 
la Iglesia, y la predicación. Estos sitios son considera-
dos toponimios, en el lenguaje de Besserer (1999).

Los miembros de la ija en estas comunidades for-
man nodos que funcionan como refugios para migran-
tes. Estas congregaciones se encuentran unidas por 
migrantes que llegan y se marchan según el trabajo 
que encuentren, y llevan mensajes a hermanos de 
otras congregaciones a fin de que se reanuden los 
lazos entre los miembros. Los pastores también viajan 
a las distintas congregaciones organizando confrater-
nidades entre grupos de congregaciones. Anualmen-
te hay una confraternidad internacional en Juxtlahua-
ca, Oaxaca.

El proyecto para la formación de pastores ha sido 
uno de los retos importantes establecidos por la ija. 
Esta organización religiosa se vio en la necesidad de 
preparar pastores que atendieran los nuevos campos 
de evangelización. El principal desafío era reclutar a 
aquellas personas que conocieran bien la lengua mix-
teca. Inicialmente, se toparon con creyentes mixtecos 
que se habían convertido al Evangelio pero que care-
cían de los estudios mínimos para ingresar a un se-
minario teológico. El requisito establecido para ingre-
sar a estos seminarios era tener concluida la educación 
secundaria o el high school. La alternativa utilizada 
por la Iglesia para superar esta situación fue crear 
centros de formación a los que pudieran incorporarse 
personas que no contaran con estudios básicos. De 
ese modo se construyó una red de seminarios adon
de asistirían y se graduarían como pastores.8

8 	 Por ejemplo, las personas que residían en San Quintín, Baja California, podían asistir a San Diego, California, o despla-
zarse hacia Mexicali, que les quedaba a seis horas de camino. Todo ello facilitó el hecho de que esta Iglesia pudiera contar 
con pastores dispuestos a trabajar en otros territorios.



Migración y conversión religiosa entre los mixtecos de Oaxaca

18

En la actualidad, las barreras culturales que im-
pedían trabajar con los inmigrantes indígenas se han 
comenzado a romper y ahora existen pastores mixte-
cos que realizan una intensa actividad de evangeliza-
ción entre sus familiares y paisanos. En consecuencia, 
una de las Iglesias pentecostales con más sólida pre
sencia entre los mixtecos del Valle de San Quintín es 
precisamente la ija.

Como se ha mencionado, después de San Quintín, 
la localidad en Baja California donde hay mayor nú-
mero de templos y congregantes de la ija es Tijuana. 
Ahí se tienen registrados seis templos, el más grande 
se localiza en la colonia Altiplano, una colonia popular 
al nororiente de la ciudad, poblada en su mayoría por 
inmigrantes de Oaxaca y Sinaloa. 

Para los pastores de la ija, los más reacios a acep-
tar la doctrina evangélica han sido las personas de 
mayor edad. Se dice que:

 
ellos defienden fehacientemente sus prácticas y tradicio-

nes religiosas y no están dispuestos a abandonarlas por 

ningún motivo. En cambio, los jóvenes ya no están en-

raizados en la doctrina católica y en la escuela reciben 

otras ideas que les hacen abrir los ojos [ija Emiliano 

Zapata].

Una opinión expresada por otro pastor es que:

los jóvenes mixtecos ya no practican la religión como lo 

hacían sus padres, ya no creen en los santos, no tienen la 

necesidad de ir a una cueva para pedir que llueva para 

la cosecha y nunca han prestado servicio para su comu-

nidad. Condiciones que facilitan el que los jóvenes puedan 

acercarse con mayor facilidad a alguna Iglesia evangélica 

[ija PColonet]. 

Las estrategias de reclutamiento de nuevos miem-
bros hacia esta Iglesia han sido posibles gracias al 
trabajo de promoción realizado por los líderes de or-
ganizaciones populares de origen mixteco convertidos 
a la fe evangélica. Su alejamiento del alcohol, su ac-
titud pacífica y su buen desempeño como padres de 
familia los han hecho mostrarse ante sus paisanos 
como nuevas personas. Sin embargo, una pieza clave 
de dicho proyecto de evangelización son los profesores 
mixtecos. Gracias a estos últimos se ha acercado un 
mayor número de jóvenes hacia las congregaciones, 
y más tarde se han incorporado a ellas algunos de sus 
familiares directos. 

Crecimiento evangélico 
en la región Mixteca

Así como en muchas otras zonas indígenas del país, 
desde 1940 algunos pueblos de la Mixteca han hecho 
un esfuerzo por divulgar la fe evangélica. El punto de 
arranque tuvo lugar con la llegada de personal del 
Instituto Lingüístico de Verano (ilv) a esa zona, donde, 
además de traducir textos de divulgación, se hizo la 
traducción del Nuevo Testamento a la lengua mixteca. 
Otro aspecto llamativo fue el regreso de inmigrantes 
mixtecos a sus pueblos –luego de haberse empleado 
como trabajadores agrícolas dentro del Programa 



Alberto Hernández y Mary I. O’Connor

19

Bracero–, algunos de los cuales habían sido conver-
tidos a la fe evangélica durante su estancia en Estados 
Unidos. A pesar de ello, los esfuerzos de divulgación 
fueron lentos y el crecimiento de la comunidad evan-
gélica resultó poco significativo en esa zona.

La segunda oleada de evangelización ocurrió a fina
les de los años setenta, como efecto del regreso de in
migrantes a sus comunidades de origen luego de 
trabajar como jornaleros en los campos agrícolas del 
noroeste de México y en Estados Unidos. Sin embar-
go, el retorno de los conversos a sus comunidades no 
siempre se dio en los mejores términos, ya que rehu-
sarse a participar en el sistema de cargos, dejar de 
apoyar y asistir a las fiestas religiosas y trabajar en 
favor de la conversión de familiares y paisanos fueron 
causa para que los mixtecos convertidos a la fe evan-
gélica recibieran un severo rechazo, por lo que los ac
tos de intolerancia hacia ellos pasaron por varias eta
pas –caracterizadas por acciones violentas extremas 
efectuadas a finales de los setenta– que culminaron 
con la expulsión de familias conversas, lo que originó 
su desplazamiento a localidades urbanas como Jux
tlahuaca y Huajuapan de León, Oaxaca, o la formación 
de nuevos asentamientos en localidades vecinas. 

Éste fue el caso del Hermano Lorenzo Mendoza, 
quien fue bautizado en una de las congregaciones de 
la ija fundada en Vista, California, y luego regresó a 
su lugar de origen con el fin de evangelizar. Después 
de su bautizo, el Hermano Lorenzo, en compañía de 
otros conversos mixtecos, regresó a la Mixteca con la 
intención de predicar la palabra. Primero se dirigió a 
varios pueblos del distrito de Silacayoapan, y final-
mente a su pueblo natal: Tecomaxtlahuaca. Estable-
cieron una iglesia en la ciudad de Juxtlahuaca, ca
becera del distrito. 

Los hermanos de la ija comenzaron a predicar el 
evangelio en los pueblos aledaños y en su afán evan-
gelizador contaron con la ayuda de periódicos, graba-
ciones de predicaciones y otros productos religiosos 
provenientes de la ija en Salinas, California. Conven-
cieron a varias personas de estos pueblos de la verdad 
de su mensaje y consiguieron convertir a algunas. Un 
paso adelante para la ija fue la llegada de la familia 
de Maximino Cervantes a su pueblo, San Juan Piñas, 
en el distrito de Juxtlahuaca, en 1984. Esta familia 
mixteca se bautizó en Camalú, Baja California, en 1983, 
e inmediatamente, junto con otros conversos, regresó 
a su pueblo para iniciar la evangelización. A su arribo, 
comenzaron a predicar sin lograr persuadir a nadie. 
La gente del pueblo insistía en que los hermanos si-

guieran las costumbres de la comunidad, que incluían 
cargos de la Iglesia católica y el consumo de alcohol. 
Pero los conversos rechazaron las exigencias de los 
católicos y ofrecieron tomar otros cargos que no fue-
ran del catolicismo, a fin de cumplir sus compromisos 
con la comunidad. Sin lograr un acuerdo, los 21 her-
manos que habían llegado a predicar fueron expulsa-
dos del pueblo por los católicos, sus casas fueron 
quemadas, además de que fueron despojados de sus 
terrenos y siembras. Ésta fue la primera ocasión en 
que miembros de un pueblo mixteco fueran expulsa-
dos por su religión, pero no sería la última. Luego de 
la expulsión, el grupo se fue a vivir a Juxtlahuaca, 
donde participaron en la construcción de una comu-
nidad de miembros evangélicos en las afueras de esa 
ciudad. Otros conversos que corrieron con igual suer-
te en poblados del mismo distrito se unieron a la nue
va congregación. 

Lorenzo Mendoza, el primer pastor de la iglesia de 
Juxtlahuaca, finalmente se hizo evangelizador para 
la ija. Viajó por todos los lugares donde se iniciaron 
congregaciones mixtecas, y era quien más sabía sobre 
la historia de la ija en la Mixteca.9

Al igual que el Hermano Lorenzo y la familia de 
Maximino Cervantes, muchas de las familias expul-
sadas perdieron sus tierras, les fue prohibido enterrar 
a sus muertos en sus localidades y algunas de sus 
propiedades fueron incendiadas. Otro tipo de acciones 
que continúan en algunos pueblos de la Mixteca con-
tra los que se convierten a la fe evangélica son la 
prohibición al acceso al agua y las restricciones para 
el pastoreo de animales en tierras comunales (Marro-
quín y Hernández, 2009). 

Este tipo de acontecimientos no se circunscribió  
a Juxtlahuaca ni a miembros de la ija. Entre 1975 y 
1992 fueron registrados de manera oficial 78 conflic-
tos religiosos en la región Mixteca (Montes García, 
1997: 65), la mayoría asociados con la falta de parti-
cipación de los conversos en el sistema de cargos, la 
no contribución económica para la realización de las 
fiestas patronales y el incumplimiento en las labores 
del tequio. Otras pugnas tuvieron origen en las pro-
hibiciones establecidas por las autoridades locales 
para la construcción de espacios de culto no católico, 
y para detener el proselitismo, por lo que los conflic-
tos religiosos se extendieron a gran parte de la región 
Mixteca.

Hoy en día, a pesar de las circunstancias adversas, 
los miembros de la ija han logrado establecer nume-
rosas congregaciones en la región Mixteca y están en 

9 Una gran pérdida para la Iglesia fue el fallecimiento del Hermano Lorenzo en un accidente de avión en Cuba, en 2010.



Migración y conversión religiosa entre los mixtecos de Oaxaca

20

proceso de crear congregaciones en cada una de las 
comunidades donde se han establecido. Recientemen-
te han disminuido los problemas religiosos en los pue
blos de la Mixteca y, aunque todavía hay sentimientos 
antagónicos, éstos no llegan a las expulsiones forzadas 
como antes. Por otro lado, hemos encontrado que el 
número de conversos en varios pueblos ha provocado 
que en la actualidad la mayoría de los habitantes sean 
no católicos. En estos casos, la minoría –católica– se 
queja de la forma de gobernar por parte de los evan-
gélicos. Muchos pueblos de la región con alto núme-
ro de migrantes están en un proceso que va de los 
conflictos hacia una adaptación a las nuevas circuns-
tancias causadas por esa migración.

En términos generales, el crecimiento de fieles 
evangélicos ha tenido lugar en diferentes pueblos de 
la Mixteca. Las Iglesias evangélicas que mayor pre-
sencia tienen en la región son las de tipo pentecostal, 
entre ellas destacan la Iglesia de Jesucristo de las 
Américas, la Iglesia de Dios, la voz de restauración, 
la Iglesia del Dios viviente, y la luz del mundo. También 
mantienen representación la Iglesia bautista y la 
presbiteriana, además de que figuran otras organiza-
ciones religiosas de gran presencia mundial, como los 
testigos de Jehová y los adventistas del séptimo día.

Consideraciones finales

Los inmigrantes mixtecos que cambian de religión son 
un caso característico debido a las diferentes causas 
que incentivan dicha transformación. Autores como 
Hernández y Garma (2007) mencionan que uno de los 
elementos que han impulsado la conversión religiosa 
entre los indígenas es, precisamente, el factor migra-
torio, pues éste propicia un acercamiento hacia otras 
ofertas religiosas distintas del catolicismo. Muchos de 
los inmigrantes indígenas que se convirtieron al pro-
testantismo conocieron la doctrina evangélica cuando 
salieron de sus comunidades para emplearse en los 
campos agrícolas o en las grandes ciudades. Una vez 
convertidos, buscaron difundir su doctrina entre fa-
miliares, paisanos y compañeros de trabajo.

El complejo vínculo histórico de los indígenas con 
la tierra, su comunidad y la familia sufrió una muta-
ción importante a finales de los años setenta, pues la 
falta de inversión productiva, los fenómenos climato-
lógicos, los altos niveles de erosión del suelo y las 
escasas posibilidades de agregar valor a sus produc-
tos generaron para cientos de familias indígenas la 
necesidad de migrar para encontrar una salida eco-
nómica a sus problemas (Hernández y Garma, 2007).

Aunque no hay razón unívoca que explique el prin-
cipal motivo por el cual los indígenas migran de sus 

comunidades de origen, existen diferentes hipótesis 
que ahondan sobre ello. Una de ellas pudiera ser que 
el sistema de usos y costumbres representa un obs-
táculo para satisfacer los requerimientos económicos 
básicos de su familia, por lo que, orillados por su si-
tuación de pobreza, los indígenas migran y al hacerlo 
se percatan de que dicho sistema no los favorecía des-
de el sentido económico. Aunado a esto, el contacto con 
religiones diferentes de la católica posibilita al migran-
te nuevas experiencias en cuanto a la organización y 
colaboración basada en su religión, por lo que no es 
difícil que asuma nuevos esquemas, como los de la 
religión evangélica, en los que el apoyo económico no 
está condicionado por el sistema de usos y costumbres.

Por otro lado, la lealtad a las costumbres y tradi-
ciones del pueblo natal, aun por parte de los inmi-
grantes que permanecen fuera del pueblo durante 
años, es elemento esencial de una identidad mixteca 
reconocida como algo nuevo por algunos antropólogos, 
como Michael Kearney (1995a, 1995b, 2000) y Gaspar 
Rivera Salgado (1999b). Éstos teorizan la formación 
de comunidades transnacionales basadas en la iden-
tificación con el pueblo. No obstante, estas comuni-
dades se pueden mantener porque sus miembros 
continúan dando servicio, a veces regresando al pue-
blo por un año, o con pagos de dinero a parientes que 
todavía están ahí (Marroquín y Hernández, 2009), 
aunque muchos de los migrantes indígenas conversos 
se han alejado de sus costumbres tradicionales, han 
roto el patrón de migración circular y han recreado 
distintas costumbres de su lugar de origen, desechan-
do ciertas prácticas y añadiendo otras. Por ejemplo, en 
el caso de los indígenas mixtecos convertidos a la fe 
evangélica, pese a que no llevan a cabo la fiesta pa-
tronal, sí organizan eventos religiosos llamados con-
fraternidades, donde se prepara comida para cientos 
de personas, hay convivios masivos, fuegos artificiales 
y música tradicional oaxaqueña.

Por lo anterior, los efectos de la quiebra de esta 
tradición por la conversión religiosa no pueden ser 
exagerados. En combinación con las repercusiones de 
la migración misma –que a pesar de las esperanzas 
de los antropólogos tiende a disminuir la lealtad por 
parte de los inmigrantes al pueblo– la conversión reli
giosa debilita las relaciones entre los pobladores, entre 
quienes migran y quienes se quedan. Este proceso 
puede durar años, dependiendo de las historias migra
torias y religiosas de cada pueblo. Sin embargo, las 
conversiones continúan, aun en los pueblos que han 
expulsado a los no católicos con el fin de terminar con 
las conversiones y de mantener intactas sus tradiciones.

Visto desde otra perspectiva, puede decirse que la 
comunidad ha dejado de garantizar la supervivencia 



Alberto Hernández y Mary I. O’Connor

21

de sus miembros, muchos de los cuales tienen que 
salir de sus pueblos para ganarse la vida. Esta situa-
ción es percibida en el estado de latencia propio de  
lo religioso como: ¡los santos fallaron! Los conversos 
abandonan su sistema con resentimiento y se pasan 
a otro alterno, el “sistema del Espíritu”, central, sobre 
todo, entre los grupos cristianos. En él, la comunicación 
con la divinidad se da directamente, sin mediaciones 
de los santos ni de la comunidad. En él, además, en
cuentran nuevas identidades (ya no de tipo étnico, 
sino religioso) y nuevas redes de ayuda (Marroquín y 
Hernández, 2009).

En trabajos recientes, como el de Camargo Martí-
nez (2011), relativo a los vínculos sociales que esta-
blecen migrantes mixtecos en el Valle de San Quintín 
específicamente, además de destacar las relaciones 
de paisanaje y parentesco en la experiencia de migra-
ción y trabajo de los individuos, se pone énfasis en el 
vínculo religioso tanto en el proceso de cambio residen
cial como en la conformación de patrones de migración 
diferenciados, y en la inserción laboral de los sujetos, 
sobre todo en Estados Unidos, lo cual deja entrever 
la importancia que ha adquirido el vínculo religioso 
como uno de los temas por desarrollar de manera más 
amplia en posteriores estudios sobre migración y, en 
el caso particular de este trabajo, en los múltiples 
efectos generados por el vínculo religioso en las comu
nidades de migrantes mixtecos establecidas en Méxi-
co y Estados Unidos. 

Ese proceso de transnacionalización de las relacio-
nes sociales muestra también un impacto en los pro
cesos de conversión religiosa de la comunidad mixte-
ca. Como hemos visto, elementos de la globalización 
resultaron en que contratistas fueran a la Mixteca  
a reclutar nuevos campesinos. Ahora, dondequiera que 
se encuentran fuera de su tierra, los mixtecos traba-
jan para un mercado transnacional, el de Estados Uni
dos. Durante su estancia fuera de la Mixteca los primeros 
mixtecos se convirtieron. Ahora, los conversos están 
creando sistemas de redes que trascienden las fron-
teras nacionales. El cierre del círculo de globalización 
y de la transformación religiosa de los pueblos de la 
Mixteca se está llevando a cabo.

Bibliografía

Alcalá, Elio 
y Teófilo Reyes Couturier 
	 1994 	 Migrantes mixtecos: El proceso migratorio de la 

Mixteca Baja, Instituto Nacional de Antropo-
logía e Historia (inah), México.

Bade, Bonnie 
	 2004 	 “Yerbas, limpias y cirugía: el cuidado de la sa

lud entre los mixtecos”, en Sylvia Escárcega y 

Stefano Varese (coords.), La ruta mixteca: El 
impacto etnopolítico de la migración transnacio­
nal en los pueblos indígenas de México, Univer
sidad Nacional Autónoma de México (unam) (Co
lección La Pluralidad Cultural en México 5), 
México, pp. 271-314. 

Besserer, Federico 
	 1999	 “Lugares paradójicos de la Mixteca”, en Alteri­

dades, vol. 9, núm. 17, pp. 29-42.
	 2004	 Topografías transnacionales: Hacia una geo­

grafía de la vida transnacional, Universidad 
Autónoma Metropolitana-Iztapalapa (uam-i)/
Plaza y Valdés, México.

Butterworth, Douglas 
	 1990 	 Tilatongo, primera reimpresión, Instituto Nacio-

nal Indigenista/Consejo Nacional para la Cul-
tura y las Artes (Colección Presencia), México. 

Cage, Wendy y Elaine H. Ecklund
	 2007 	 “Immigration and Religion”, en Annual Review 

of Sociology, vol. 33, pp. 359-379.
Camargo Martínez, Abdel
	 2011	 “Las formas del movimiento: El papel del víncu

lo religioso en una región intermedia de mi-
gración”, en Nuevos caminos de la fe: Prácticas 
y creencias en el margen institucional, El Co-
legio de la Frontera Norte (Colef)/Universidad 
Autónoma de Nuevo León/El Colegio de Mi-
choacán (Colmich), pp. 345-372.

 Clark Alfaro, Víctor 
	 2004 	 “Los mixtecos y sus derechos humanos en el 

norte”, en Sylvia Escárcega y Stefano Varese 
(coords.), La ruta mixteca: El impacto etnopo­
lítico de la migración transnacional en los pue­
blos indígenas de México, unam (Colección La 
Pluralidad Cultural en México 5), México,  
pp. 95-136.

Cresswell, Tim 
	 2001	 “Mobilities: An Introduction”, en New Forma­

tions, núm. 43, pp. 1-25.
Domínguez Santos, Rufino 
	 2004 	 “Migración y organización de los indígena oaxa

queños”, en Sylvia Escárcega y Stefano Varese 
(coords.), La ruta mixteca: El impacto etnopolí­
tico de la migración transnacional en los pue­
blos indígenas de México, unam (Colección La 
Pluralidad Cultural en México 5), México,  
pp. 77-94.

Edinger, Steven T. 
	 1996	 The Road from Mixtepec: A Southern Mexican 

Town and the United States Economy, Evan N. 
Edinger, James M. Guerin y Ann E. Mason 
(eds.), Asociación Cívica Benito Juárez, Fresno.

Gamio, Manuel
	 1930 	 Mexican Immigration to the United States. A Stu­

dy of Human Migration and Adjustment, Dover 
Publications/University of Chicago Press, 
Nueva York.

Garma, Carlos 
	 2004	 Buscando el espíritu. Pentecostalismo en Iztapa­

lapa y la ciudad de México, uam/Plaza y Valdés, 
México. 

Gaxiola, Manuel 
	 1970 	 La serpiente y la paloma, William Carey Library, 

South Pasadena.
Hellman, Judith Adler 
	 1994	 Mexican Lives, The New Press, Nueva York.
Herberg, Will 
	 1983 	 Catholic, Protestant, Jew. An Essay in American 

Religious Sociology, University of Chicago Press, 
Chicago [1955].



Migración y conversión religiosa entre los mixtecos de Oaxaca

22

Hernández Hernández, Alberto 
	 1996 	 “Sociedades religiosas protestantes en la fron-

tera norte: un estudio sociográfico en tres lo-
calidades urbanas”, en Frontera Norte, vol. 8, 
núm. 15, enero-junio, pp.107-132.

Hernández Alberto 
y Carlos Garma

	 2007 	 “Los rostros étnicos de las adscripciones reli-
giosas”, en Renée de la Torre y Cristina Gutié-
rrez Zuñiga (coords.), Atlas de la diversidad 
religiosa en México (1950-2000), Centro de In
vestigaciones y Estudios Superiores en Antro-
pología Social (ciesas)/Colef/Secretaría de Go
bernación/Colmich, México.

Hernández, Alberto 
y Olga Odgers 
	 2010 	 “La formación de la diversidad religiosa en Baja 

California”, en David Piñera y Jorge Carrillo 
(coords.), Baja California a 100 años de la Re­
volución Mexicana, 1910-2010, Colef/Univer-
sidad Autónoma de Baja California, Tijuana, 
pp. 333-349.

Hernández, Alberto, 
Olga Odgers y Liliana Rivera 
	 2012 	 “Formas de relación migración/cambio religio-

so: reflexiones teórico-metodológicas a partir 
de dos municipios del estado de Morelos”, po
nencia presentada en Latin American Studies 
Association, San Francisco, California, 23 al 
26 de mayo.

Hirschman, Charles 
	 2004 	 “The Role of Religion in the Origins and Adap-

tation of Immigrant Groups in the United 
States”, en International Migration Review, vol. 
38, núm. 3, pp. 1206-1233.

inegi

	 2000	 XII Censo General de Población y Vivienda, 
Instituto Nacional de Estadística, Geografía  
e Informática, México.

Kearney, Michael 
	 1995a 	 “The Local and the Global: The Anthropology 

of Globalization and Transnationalism”, en 
Annual Reviews of Anthropology, vol. 24, 
pp. 547-565.

	 1995b 	 “The Effects of Transnational Culture, Econo-
my, and Migration on Mixtec Identity in Oaxa-
california”, en Michael Peter Smith y Joe R. 
Feagin (eds.), The Bubbling Cauldron: Race, 
Ethnicity, and the Urban Crisis, University of 
Minnesota Press, Minneapolis, pp. 226-243.

	 2000	 “Transnational Oaxacan Indigenous Identity: 
The Case of Mixtecs and Zapotecs”, en Nina 
Glick Schiller (ed.), Identities: Global Studies 
in Culture and Power, University of New Hamp-
shire, Durham, pp. 173-195.

Kurtz, Lester 
	 1995	 Gods in the Global Village. The World’s Religions 

in Sociological Perspective, Pine Forge Press, 
Thousand Oaks.

Levitt, Peggy 
	 2009	 God Needs no Passport. Immigrants and the 

Changing American Religious Landscape, The 
New Press, Nueva York.

Lofland, John 
y Rodney Stark 
	 1965	 “Becoming a World-Saver: A Theory of Conver-

sion to a Deviant Perspective”, en American 
Sociological Review, vol. 30, núm. 6, pp. 862-
875.

Marroquín, Enrique 
y Alberto Hernández 
	 2009 	 “Oaxaca: una diversidad conflictiva”, en Alber-

to Hernández y Carolina Rivera (coords.), Re­
giones y religiones en México. Estudios de la 
transformación sociorreligiosa, Colef/ciesas/
Colmich, México, pp. 95-118. 

Mines, Richard, Sandra Nichols 
y David Runsten 
	 2010	 “California’s Indigenous Farmworkers”, en 

Final Report tof the Indigenous Farmworker 
Study (IFS) to the Califonria Endowment, enero 
<http://www.indigenousfarmworkers.org>.

Montes García, Olga 
	 1997 	 “Movimientos religiosos en Oaxaca: Sus carac-

terísticas”, en Religiones y Sociedad, núm. 1, 
octubre-diciembre, pp. 43-65.

Mraz, John 
y Jaime Vélez Storey 
	 1996 	 Uprooted: Braceros in the Hermanos Mayo Lens, 

Arte Público Press, Houston. 
Odgers, Olga 
	 2008 	 “Construcción del espacio y religión en la ex-

periencia de la movilidad. Los Santos Patronos 
como vínculos espaciales en la migración Mé
xico/Estados Unidos”, en Migraciones Interna­
cionales, vol. 3, núm. 14, pp. 5-26.

Orsi, Robert

	 1999 	 Gods in the City. Religion and the American 
Urban Landscape, Indiana University Press, 
Bloomington.

Palerm, Juan Vicente 
	 1994 	 Immigrant and Migrant Farm Workers in the 

Santa Maria Valley, California, Center for Sur-
vey Methods Research/Bureau of the Census, 
Washington.

Quiñones, Sam 
	 2001	 True Tales from Another Mexico, University of 

New Mexico Press, Albuquerque.
Rivera, Liliana 
	 2006 	 “Cuando los Santos también migran; conflic-

tos transnacionales por el espacio y la perte-
nencia”, en Migraciones Internacionales, vol. 
3, núm. 4, pp. 35-59.

Rivera Salgado, Gaspar 
	 1999a 	 “Mixtec Activism in Oaxacalifornia”, en Ame­

rican Behavioral Scientist, vol. 42, núm. 8,  
pp. 1439-1458.

	 1999b 	 “Binational Organizations of Mexican Mi-
grants in the United States”, en Social Justice, 
vol. 26, núm. 3, pp. 27-41.

Runsten, David 
y Michael Kearney

	 2004	 “Encuesta sobre las redes de los pueblos oa-
xaqueños en la agricultura de California” en 
Stefano Varese y Silvia Escárcega (coords.), La 
ruta mixteca. El impacto etnopolítico de la mi­
gración transnacional en los pueblos indígenas 
de México, unam (Colección La Pluralidad Cul-
tural en México 5), México.

Sachs Norris, Rebecca 
	 2003	  “Converting to What? Embodied Culture and 

the Adoption of New Beliefs”, en Andrew Buck-
ser y Stephen D. Glazier (eds.), The Anthropo­
logy of Religious conversion, Rowman and 
Littlefield Publishers, Maryland, pp. 171-181.

Sarmiento, Ignacio

	 1989	 “Tendencias y características de la migración 
en la Mixteca de Oaxaca, México”, Universidad 



Alberto Hernández y Mary I. O’Connor

23

Autónoma Benito Juárez de Oaxaca, Oaxa- 
ca (mimeo).

Sassen, Saskia

	 1991 	 The Global City, New York, London, Tokyo, 
Princeton University Press, Princeton.

Snow, David A. 
y Richard Machalek 
	 1984 	 “The Sociology of Conversion”, en Annual Re­

view of Sociology, vol. 10, pp. 167-190.
Valverde, Efraím 
	 2002 	 Recuerdo, Señor: Autobiografía del pastor Efraím 

Valverde, Publicaciones Maranatha de la Igle-
sia de Jesucristo de las Américas, Salinas.

Velasco Ortiz, Laura 
	 2002 	 El regreso de la comunidad: migración indígena 

y agentes étnicos (Los mixtecos en la frontera 
México-Estados Unidos), El Colegio de México/
Colef, México. 

Vertovec, Steven 
	 2001 	 “Transnationalism and Identity”, en Journal of 

Ethnic and Migration Studies, vol. 27, núm. 4, 
pp. 573-582.

Warner, Stephen
	 1993 	 “Work in Progress Towards a New Paradigm 

for the Study of Religion in the United States”, 
en American Journal of Sociology, vol. 98, núm. 
5, pp. 1044-1093.

Zabin, Carol 
	 1997 	 “US-Mexico Economic Integraion: Labor Re-

lations and the Organization of Work in  
California and Baja California Agriculture”, 
en Economic Geography, vol. 73, núm. 3,  
pp. 337-355.

Zabin, Carol (ed.) 
	 1992 	 Migración oaxaqueña a los campos agrícolas 

de California: Un diálogo, Center for US-Mexi-
can Studies/University of California, San Diego.




