ALTERIDADES, 2012
22 (44): P gs. 99-114

Mitos y ritos modernos
La fabricacion de creencias
en los medios de comunicacion®

LEONARDO OT LORA COTRINO**

Abstract

MyTtHS AND MODERN RITES: FABRICATING BELIEVES IN THE ME-
pia. Even though modernity is characterized by the
gradualdisappearance of religious institutions, religion
is now configured by the transmutation and coexistence
of new _forms of sacredness and the persistence of re-
ligious elements in many cultural spaces. This is the
reason for the emergence of new myths and rites in
political, economic and general knowledge spheres, as
well as in the cultural industry; particularly in media
and advertising. Private and public pieties are now
dictated by the market and configure a new subjectiv-
ity project.

Key words: myth, rite, civil religion, society, mass-
media, advertising

Resumen

Si bien la modernidad presencia la paulatina desapa-
rici nde las Iglesias, la religi n se configura a partir de
la transmutaci n y la coexistencia de nuevas formas
de sacralidad; pervivencia de elementos religiosos que
se reconocen en muchos espacios de la cultura. Por ello
surgen nuevos mitos y ritos en las esferas pol tica, eco-
n mica, del conocimiento y en los espacios de la in-
dustria cultural, en particular en los medios de comu-
nicaci n y en la publicidad. Las piedades p blicas y
privadas, ahora dictadas por el mercado, configuran
un nuevo proyecto de subjetividad.

Palabras clave: mito, rito, religi n civil, sociedad, mass-
media, publicidad

Hacia una comprensi n del fen meno religioso en el mundo moderno

I as circunstancias que originaron lo que hoy llamamos modernidad comenzaron a configurarse desde el

siglo x1, en el momento en que se desarrollaron las ciudades y en que la econom a monetaria se revitaliz .
A partir de estos sucesos, la burgues a entr en escena y, con ella, un s quito de nuevos y revolucionarios
acontecimientos: la secularizaci n del pensamiento en todos los niveles, la posici n hegem nica de las ciencias
naturales, un decidido individualismo en cada una de las empresas acometidas por el esp ritu burgu s y el
desd n hacia la naturaleza, primero por parte del racionalismo cartesiano, luego por el idealismo alem n y

* Art culorecibido el 17/05/11 y aceptado el 26/09/11. El presente texto se desprende del cap tulo “Hacia una deontolog a
del consumo. El desvanecimiento ritual, la muerte del sujeto pol tico y la encrucijada de la sustentabilidad. Un an lisis
socio-antropol gico y cr tico del fen meno publicitario”, que forma parte de una investigaci n m s amplia titulada “La
responsabilidad social en publicidad. Una mirada desde la antropolog a social, la sociolog a, la filosof a y la contracul-
tura publicitaria”. Esta investigaci n se inscribe en la subl nea Publicidad y Sociedad, perteneciente a la 1 nea de inves-
tigaci n Publicidad: Sociedad, Cultura y Creatividad, del programa de Publicidad de la Facultad de Artes y Dise o de la
Universidad de Bogot Jorge Tadeo Lozano, Bogot , Colombia.

** Profesor de la Universidad de Bogot Jorge Tadeo Lozano, Facultad de Artes y Dise o, adscrito al programa de Publicidad
enlac tedrade Sociolog a. Carrera4,n m. 22-61, Bogot , Colombia <leonardo.otalora@utadeo.edu.co> <leonardotalora@
gmail.com>.



Mitos y ritos modernos / La fabricaci n de creencias en los medios de comunicaci n

por ltimo por la filosof a anal tica (von Martin, 1996).
El descubrimiento del mundo y de la propia subjetivi-
dad dieron paso a una novedosa forma de abordar el
universo m tico y, por ende, las pr cticas rituales.!
Desritualizaci n, desencantamiento, secularizaci n,
laicizaci n, vac o de Dios, son algunos de los t rminos
que, seg n Sotelo (1994), resumen las din micas que
envuelven el fen meno religioso? de la historia recien-
te de Occidente.

Frente a estos hechos, despu s de un proceso len-
to pero efectivo de secularizaci n (siglos xvin y x1x), se
creer a que las sociedades hiperracionalizadas, pero
sobre todo racionalizantes, habr an despojado en de-
finitiva la vida, en sus diferentes rdenes (pol tico,
econ mico, filos fico, est tico), de esa esfera m tico-
ritual dependiente de una conciencia eminentemente
religiosa, perola poca moderna revela una nueva ma-
nifestaci nm tico-ritual dentro de un marco ampliado
de lo que por tradici n se hareconocido como religi n
(Sauret, 2001), muy a pesar de la avalancha moder-
nizadoray del ascenso de unas antropolog as decidida-
mente antropocentristas, una tecnocient fica y otra
filos fica, gracias a las cuales se dio un inevitable y
paulatino desencanto de las creencias y una superes-
pecializaci n de los saberes. En este orden de ideas,
Erich Fromm (1998) reiter de manera asertiva que
lareligi n(religare), ensucar cter social, es un princi-
pio existencial de orientaci n, una b squeda de sen-
tido, un “tender a”, un “ir hacia” y, por lo tanto, no
exige por parte del ser humano el estar forzosamente
dirigido a lo sagrado, entendido en su dimensi n di-
vino-te sta, sino a todo aquello que est en condicio-
nes de adorarse, 1l mese rbol, dolo, partido pol tico,
dinero, fetiche, amo, etc tera, sin perder con ello
su eficacia. Unarealidad es sagrada en t rminos de su
conversi n y no de su esencia. Para Fromm, la pre-
gunta sobre lo religioso no se dirige a su existencia,
la cual es incuestionable, sino a saber de qu tipo de
religi n se est hablando; en este caso la coloca en el
plano de las necesidades vitales humanas.

Esta poca hist rica se distingue por la presencia
de una religiosidad camuflada, difusa y que permea
la generalidad dela cultura, en cuyas din micas socia-
les no s lo perviven elementos m ticos y rituales del
pasado, sino que se reproducen unos del todo nuevos
en reemplazo de los anteriores. Dicho en otros t rmi-
nos, el sujeto moderno, historizado, aunque parece-
r a carecer de estas preocupaciones de tipo religioso, al
quitarle el car cter sagrado a una buena parte de su
realidad desplaza la “trascendencia” a un terreno lai-
co, o, lo que es lo mismo, pasa de una sociedad pre-
ponderantemente te sta a una sociedad civil llena de
piedades emergentes (Aranguren, 1994; Sauret, 2001).
Hominizaci n de lo divino, combate y triunfo de la
ciencia, conquista del centro mismo del universo por
parte de la raz n, desencantamiento del mundo, fe-
tichizaci n del objeto de consumo y del artificio: a esto
se reduce la secularizaci n con todos sus ambages,
la cual da pie a los incipientes mitos de la raz n, de la
tecnociencia, dela pol tica, pero sobre todo, del merca-
do. Por lo tanto, podr a decirse que en el mundo mo-
derno se produce lo que pudiera denominarse resa-
cralizaci n de la realidad, pero esta vez orientada a lo
profano. El mismo Mircea Eliade se anticip a este
supuesto al decir que:

le mythe n"a jamais completement disparu: il se fait sentir
dans les r ves, les fantaisies et les nostalgies de ’homme
moderne, et I° norme litt rature psychologique nous a
habitu s aretrouver la grande et la petite mythologie dans
Uactivit inconsciente et semi-consciente de tout individu.
Mais ce qui nous int resse est surtout de savoir ce qui,
dans le monde moderne, a pris la place centrale dont le
mythe jouit dans les soci t s traditionnelles [1990: 26].2

A partir de estos nuevos fen menos m ticos se re-
conocen ceremonias y pr cticas que enmascaran una
clara intencionalidad religiosa. En forma din mica se
desarrollan y estructuran pr cticas que, pese a una

! El mito, seg n Mircea Eliade, es una historia que narra ciertos acontecimientos extraordinarios, encarnados normalmen-

te por seres sobrenaturales que, a trav s de sus gestas, ejemplifican un prototipo de comportamiento social. El mito es un
logos, un saber que se transmite a trav s de la palabra narrada. El ritual es la acci n que se desprende de ese saber en los
actos de los mulos. stos simplemente repiten los actos de los h roes a trav s del ritual, que se vuelve el espacio de la pra-
xis, en el cual la realidad se hace posible, donde los gestos heroicos se repiten a partir de lo que la narraci n se ala. El
rito introduce al individuo en la realidad m tica; en este sentido se afirma que el rito realiza al mito y otorga la posibilidad
de vivirlo.

Seg n Cassirer (1996a), el mito y el rito forman parte de la religi n. Tanto la narraci n de los actos ejemplares de los
dioses o las gestas de seres maravillosos o nefastos, como la explicaci n del origen de un ser natural, una costumbre o de
un utensilio, debe ser conocido por los creyentes, y actualizado con el paso del tiempo gracias a la emulaci n en el ritual.
Ambos son fundamentales para la pervivencia del sentimiento religioso y para la eficacia de las Iglesias.

Traducci n libre de Leonardo Ot lora: “El mito jam s ha desaparecido por completo: 1 se hace sentir en los sue os, las
fantas as y las nostalgias del hombre moderno, y la enorme cantidad de literatura psicol gica nos ha acostumbrado a
encontrar la grande y la peque a mitolog a al interior de la actividad consciente y semiconsciente de todo individuo. Pero
lo que nos interesa sobre todo es saber lo que dentro del mundo moderno ha ocupado la plaza central de que el mito goza
en las sociedades tradicionales”.

100



Leonardo Ot lora Cotrino

apariencia profana, tienen muchas caracter sticas que
sin duda las ligan con la esfera de lo sagrado. Como
lo subraya Martine Segalen, “Efectivamente, muchas
acciones ceremoniales no se adscriben a un pensa-
miento religioso o a una relaci n inmanente con lo
sagrado, pero a causa de las pulsiones emotivas que
ponen en funcionamiento, a causa de las formas mor-
fol gicas que revisten y de su capacidad para simbo-
lizar, se consideran rituales, con todos los efectos que
ello conlleva” (2005: 101). Este solapado resurgimien-
to de mitos, pero sobre todo de ritualidades, descubre
la importancia de ciertas actividades pol ticas, econ -
micas, productivas, empresariales, educativas e in-
telectuales, desdelas cuales se movilizan einteract an
formas ocultas de determinaci n hist rica y donde se
identifican de manera reconocible espacios de poder
privados.

Ahora bien, decir que los ritos profanos son menos
importantes que aquellos de las sociedades tradicio-
nales* es poner en entredicho el valor de los significa-
dos que con el tiempo s lo cambian de ropaje. Fuera
de posiciones axiol gicas o de sesgos subjetivos, tiene
que admitirse que el rito, en cuanto modo de reafirma-
ci n y normalizaci n social, debe mirarse como una
realidad supremamente activa y determinante dentro
de los nuevos escenarios sociales, y por ning n mo-
tivo puede desvirtuarse como comportamiento ana-
cr nico, propio de los tiempos pasados y de roles ar-
caicos. Como lo indica Segalen (2005), hoy en d a se
alude a ritos del cuerpo, del entretenimiento, del tra-
bajo, delaevasi n, del consumo, etc tera, que pueden
examinarse a profundidad para conocer mejor las or-
ganizaciones humanas, en la misma proporci n en
que revelan, desde el punto de vista simb lico, el tras-
fondo de sus realidades.

En las sociedades industrializadas los ritos de pa-
saje de los adolescentes no son los mismos que se
realizaban y se realizan en comunidades tradiciona-
les, caracterizados por las pruebas de iniciaci n para
acceder a la adultez: los ritos de matrimonio adquie-
ren una significaci n distinta, gobernados m s por
las 1 gicas de la moda y del consumo; el ingreso a las
sociedades secretas es reemplazado por la especializa-
ci n de los oficios, casi siempre referidos a los princi-
pios de la divisi n del trabajo en los cuadros del ca-

pitalismo; la iniciaci n individual, privativa de la
conformaci n de las instancias del saber, la justiciay
la salud de la comunidad, ahorala circulan los cuadros
de pol ticos con frecuencia burocratizados o los inte-
grantes de los guetos, donde impera la distinci n
social, la cual se deriva de un reconocimiento p blico
conferido por los mass-media, del c rculo cerrado de
la intelectualidad o de distintas formas de autoridad,
todasellasconuncar cter excluyente (Eliade, 1991a).

Es necesario hacer un reconocimiento de los nue-
vos centros de confluencia ritual a trav s de determi-
nados comportamientos colectivos. En aqu llos se
instaurauna axiolog aancladaen premisasquiz m s
pragm ticas, que sibien en apariencia est nasociadas
a formas de ocio y de distracci n, tienen otra conno-
taci n. Precisamente en esas b squedas de espacios
simb licos se da la (re)construcci n de identidades,
la mayor a de las veces subsidiarias de las demandas
de un mercado. En la actualidad se destacan aquellos
ritos en los que se dinamiza el culto y la veneraci n
al cuerpo, lo que explica la visible proliferaci n de
centros de adiestramiento corporal, gimnasios, Spas,
y de un mercado dirigido a la consecuci n de la eter-
na juventud, apuntalado por una tiran a de la marca
de la salud y la belleza.

En este escenario ritual se le da un estatus publi-
citario al “cuerpo bello” y, gracias a una ebullici n de
emocionalidad grupal, sustentada a su vez en el estig-
ma a ser rechazado, se incita la socializaci n del indi-
viduo pero asociada de modo soterrado al desbo-
cado consumo. La dial ctica de la est tica del cuerpo
se da como un privilegiado signo de prestigio y un pa-
saporte al reconocimiento social, al tiempo que sume
al sujeto en la angustia de convertirse en un tr nsfu-
ga de la felicidad. Como dir a David Le Breton, el
cuerpo se comprende como un espejo de lo social en
tanto que “Se trata de signos diseminados de la apa-
riencia que f cilmente pueden convertirse en ndices
dispuestos para orientar la mirada del otro o para ser
clasificado” (Le Breton, 2008: 51). De esta suerte, el
mercado renueva los signos que acent an sus ganan-
cias; por un lado, “normaliza” al consumidor moral-
mente y, por otro, lucra con la debilidad que impone
la descalificaci n por parte del grupo.

4 Aqu conviene subrayar que el uso de la expresi n “sociedades tradicionales” no pretende ser un eufemismo o una ate-
nuaci n de la inadecuada expresi n “sociedades primitivas”, sino que busca estar fuera de la discusi n sem ntica que,
en busca de cierta objetividad, quiere hacer alusi n a aquellas sociedades que por lo general se relacionan con pueblos
ind genas, comunidades tribales, sociedades rudimentarias, salvajes, premodernas, etc tera. Es menester dejar en claro
que se refiere a aquellas sociedades que, en el pasado y en el presente, conservan una organizaci n social sustentada en
esquemas de vida previos y ajenos a los que encontramos en las sociedades llamadas modernas, como las que fundan su
r gimen econ mico en el predominio del capital en cuanto elemento creador de riqueza.

101



Mitos y ritos modernos / La fabricaci n de creencias en los medios de comunicaci n

Si el rito se vuelve profano, tan s lo denota un
cambio en la forma de interacci n humana en corres-
pondencia con el reconocimiento de unas distintas y
muy precisas formas de religiosidad o de sacralidad,
yquiz transforme sus manifestaciones externas, pero
dejando inc lume su funcionalidad. En el mundo ind -
gena, cultivar, cazar o ir ala guerra ten an un trasfon-
do religioso. Toda actividad, por simple que fuera,
estaba relacionada con una totalidad; lo humano y lo
divino dialogaban continuamente, conflu an en los
mismos acontecimientos y configuraban el paisaje de
la vida social como un cosmos dram tico interdepen-
diente. En las llamadas “sociedades desarrolladas”,
la narraci n m ticay el gesto ritual permanecen, pero
ya no dentro de las pr cticas religiosas tradicionales,
sino que conforman nuevos patrones de valor. En ese
sentido, hablar de desritualizaci n odedesmitificaci n
no tiene sustento. En cambio, podr amos hacer refe-
rencia a nuevas formas de sacralidad, las cuales se
ajustan, como ya dijimos, a circunstancias hist ricas
determinantes, como el consumo, el turismo, el depor-
te, la distracci n dirigida, el desahogo colectivo, entre
otras. “En lugar de hablar de des-ritualizaci n, pode-
mos hablar de un desplazamiento del campo de lo
ritual. Desde el coraz n de lo social, los ritos se han
desplazado, principalmente hacia sus m rgenes” (Se-
galen, 2005: 36). As , el funcionamiento de la sociedad
depende de estas distintas ritualidades y de los mi-
crorrituales que se derivan de ellas. Cada poca tiene
sus propios ritos y stos obedecen a unal gica inter-
nadentro de un vastoy complejo sistema de funciona-
miento que conformaalas “creencias” que se necesitan,
en el cual circulan signos manifiestos y latentes defi-
nidos m s por su significaci n externa que por su
constituci n interna.

Ni los ritos ni los mitos son inmutables, m s bien
son la configuraci n de los modos distintos de ver, de
contar y de actuar en el hilo del tiempo. Para com-
prender mejor su pervivencia en las sociedades moder-
nas conviene entender esta mutabilidad y esta plas-
ticidad; de igual modo, asumiendo su car cter voluble
a la hora de funcionar en las determinaciones socia-
les, se entiende mejor sul gica inherente. Por tal mo-
tivo, como lo expresa Segalen: “Aunque est n asociados
a la idea de tradici n, lo que les confiere un sentido
de inmutabilidad, los ritos son el producto de las fuer-
zas sociales en las que se inscriben, de las temporali-
dades espec ficas que los ven nacer, transformarse
o desaparecer” (2005: 166). Sin lugar a dudas, a tra-
v s de los mitos y los ritos se podr a hacer un an lisis
bastante significativo de las sociedades donde funcio-
nan. El complejo universo de las pr cticas sociales
sirve como cuerpo esencial para el ejercicio hermen u-

102

tico del antrop logo o del soci logo a la hora de inter-
pretar realidades que definen la mirada del investiga-
dor como una pretensi n de autorreconocimiento.

Quiz por eso, y siguiendo la percepci n de Segalen
(2005), no se sabr a qu tan apropiado es hablar de
ritos modernos en relaci n con los ritos tradicionales,
cuando unos y otros forman una misma | nea evoluti-
va. Ser a justo hablar entonces de ritos en permanen-
te estado de desplazamiento y de reactualizaci n.

Desplazamiento del mito
a otras formas de narraci n

Por su parte, en el seno de las sociedades modernas,
los mitos dejan de ser aquellos relatos extraordinarios
acerca de los acontecimientos que dieron origen al uni-
verso, a las instituciones y a los valores sociales, cuyo



Leonardo Ot lora Cotrino

uso estaba constre ido a una esfera sacerdotal y a
unos rituales espec ficos bien localizados en el tiempo
y en el espacio, y se convierten en historias propias de
una poca donde lo m s importante, lo que est en
relaci n con un valor humano trascendente, puede ser
contado por medio de nuevas formas de narratividad.

Lo primero que se advierte en este proceso es el paso
de la narraci n oral a la escrita. En el occidente eu-
ropeo este movimiento cobr vigor con el desarrollo
de la imprenta en el siglo xv, que, sin marcar el reina-
dodelaescriturasobre las tradiciones orales, s dispar
una distinta forma de consolidaci n en la transmisi n
del saber. El paso de la narraci n oral a la escrita y
su futura pero desequilibrada convivencia demuestran
en cierta medida la superaci n lenta pero segura del
logos sobre el mito (Cassirer, 1996a). En las socieda-
des preliterarias se impone la creencia sobre el an li-
sis. El contenido de las historias contadas (por ejem-
plo la sabidur a popular) llega a perder cualquier tipo
de valor, al tiempo que el documento escrito alcanza
el aval de verdadero conocimiento. S lo tiene relevan-
cia lo que se logra colocar en condici n de ser comu-
nicado en forma masiva, es decir, cuantitativamente
reproducible.

Eliade (1991a) expresa ¢ mo en la literatura pica,
en la novela y en otros g neros literarios como el
cuento y la saga, se guardan de forma reconocible los
elementosm s caracter sticos del mitonarrado: acon-
tecimientos desarrollados en una historia en la cual
los gestos heroicos o notorios de ciertos personajes
determinan unos sucesos extraordinarios y significa-
tivos. Las historias profanas llevadas a la literatura
se hacen recurrentes en la transmisi n de aconteci-
mientosdecar cter pico,loscualesest nencondicio-
nes de producir estados an micos y emocionales
propios de la adhesi n colectiva en torno a las histo-
rias m ticas.

Lo que hay que subrayar es que la prosa narrativa, la
novela especialmente, ha ocupado, en las sociedades
modernas, €l lugar que ten a la recitaci n de los mitos y
de los cuentos en las sociedades tradicionales y popula-
res. A nm s: es posible desentra ar la estructura m ti-
ca de ciertas novelas modernas, se puede demostrar la
supervivencia literaria de los grandes temas y de los per-
sonajes mitol gicos [Eliade, 1991a: 198].

De ese modo se hacen recurrentes las historias
paradigm ticas de iniciaci n, de sacrificio, de emula-
ci n, de combate, de hero smo, de crecimiento espiri-
tual, de transformaci nontol gica, deautoconocimien-
to, todas con un trasfondo moral y, por ende, cultural.
Se destaca el impacto de estas historias en el p blico

receptor, en el cual se reconoce la casi imposibilidad
de alejamiento o de indiferencia frente a ellas. Por lo
general alcanzan el rango de principio cohesionador
e identitario. A su vez, estas narrativas se asemejan
al mito gracias a su potencialidad de sustraer al es-
pectador de un tiempo hist rico concreto y sumergir-
lo en un tiempo primordial, propio de los universos
imaginarios. Dicho tiempo goza de un ritmo, de una
concentraci n y de una condensaci n con reconoci-
bles implicaciones en la percepci n de quien se expo-
ne a su desarrollo.

De lo anterior se deduce el papel que cumple la
transmisi n de una imagen de la realidad en las cul-
turas pret ritas y presentes a trav s de historias na-
rradas, escritas o representadas, en las cuales, lejos
de asumir una desacralizaci n del universo social, se
vislumbra un enmascaramiento de los motivos y de
los personajes sugerentes que participan delo sagrado.
Pero se trata de una transformaci n, no de su desapa-
rici n definitiva.

El fen meno del desplazamiento de los motivos
m ticos se encuentra tambi n en otras expresiones
culturales, ya sea escritas o dentro del formato audio-
visual; ste es el caso de las historietas ilustradas, los
juegos de rol, las novelas, los guiones cinematogr fi-
cos, los documentales, los noticieros e informativos,
la publicidad, etc tera. Los h roes y los personajes
que representan estas historias logran permear la
admiraci n o el rechazo de los videolectores hasta el
punto de incidir en sus comportamientos y decisiones
en el cauce de los acontecimientos cotidianos (Eliade,
1991a). /Qui n ignora el papel de Superman para
crear el imaginario del h roe salvador estadouniden-
se, el de las novelas policiacas, en el ideal de lucha
maniquea entre el bien y el mal?

El culto al xito, propio de las novelas, de las pro-
ducciones televisivas, de los programas de entreteni-
miento, de la publicidad en general y en particular de
los reality shows, donde los retos y las pruebas de di-
ficultad dan tanto a los participantes como a los es-
pectadores el sentimiento de participar por breves
instantes de un estatus especial, propio y casi exclusi-
vo de los personajes m ticos ejemplarizantes, de vivir
un segundo nacimiento, es un reflejo de la importan-
cia que se le da culturalmente a las fabulaciones m -
ticas en el mundo actual. Trascender los 1 mites de la
condici n humana es posible en virtud a ciertos com-
portamientos que reafirman el reconocimiento social.
De acuerdo con Eliade, “Se tiene, por una parte, la
sensaci n de una ‘iniciaci n’, iniciaci n casi desa-
parecida del mundo moderno; por otra, se hace gala
ante los ojos de los ‘otros’, de la ‘masa’, de pertenecer
a una minor a secreta; no ya a una ‘aristocracia’, sino

103



Mitos y ritos modernos / La fabricaci n de creencias en los medios de comunicaci n

a una gnosis, que tiene el m rito de ser a la vez espi-
ritual y secular” (1991a: 196). Por tal motivo, el artis-
ta de turno, la estrella deportiva o de pasarela, el
elegido del reality show o de la pieza publicitaria, se
convierten, aunque de forma ef mera, en divinidades.
Desde ese momento rayan con lo divino, desvirt an
la frontera insoslayable entre la fama y el anonimato,
entre el ser y el no ser, y logran por arte de magia
vencer el complejo, espec fico de las sociedades des-
acralizadas, del anodino que requiere afanosamente
de una fama salv fica conquistada por una mediaci n
cuasi m gica.

La aparici n de las religiones civiles
en el mundo moderno como formas
de dominaci n social

Si se parte de una transformaci n de lo religiosom s
que de su desaparici n, entonces ¢sc mo entender el
ascenso de las nuevas formas de religiosidad en las
sociedades altamente desacralizadas? Seg n el pro-
ceso observado, se podr a hablar de un lento pero se-
guro proceso de transposici n de lo sagrado, en el cual
lo religioso no desaparece sino que se vac a y cambia
derostro a tono con las circunstancias externas (D az-
Salazar, cit. en Aranguren, 1994). Lo sagrado te sta
da paso a lo sagrado secular, que debe reconocerse
concentrado en nuevas instancias de lo individual y
de lo social, pero al desvanecerse las religiones te stas
para darle paso a las religiones civiles, tal como hab a
sido previsto por la modernidad, se producen las con-
diciones ideales para mantener al pros lito en nuevas
condiciones de dependencia, en virtud de esquemas
de ilusionismo de corte religioso. /Hasta qu punto
se puede hablar de la necesidad social de una esfera
sagrada, cargada derituales y deliturgias organizadas
para ciertos prop sitos e intereses caracter sticos de
una poca? jPueden las sociedades hipermodernas
vivir coherentemente en medio de escenarios por com-
pleto desacralizados, silo que se espera de los sujetos
sociales es una adecuada pr ctica cultual y devocio-
nes de diferente ndole? ¢No estamos ante un orden
que ejerce otra suerte de sometimiento bajo el tr fico
de las emociones, de las filiaciones y de los credos?
Las religiones civiles tienen como prop sito Itimo
lograr la organizaci n del cosmos social, y para tal
efecto establecen por v a moral una amplia gama de
puntos de adhesi n que satisfacen cierto tipo de ne-
cesidades humanas vitales, como el reconocimiento
y la aceptaci n del grupo, y unos muy precisos reque-
rimientos de tipo institucional, muchas de las veces
adecuados a trav s de actos de fe. Siempre aparecen

104

m todos de inclusi n colectiva que se traducen, en
primera medida, en vivencias de tipo epif nico que
llaman a la acci n. He aqu el sentido primigenio de
la experiencia religiosa. No debe entonces darse por
descontado que:

Los seres humanos, extremadamente complejos y en
constante evoluci n, buscan una orientaci n fundamen-
tal capaz de satisfacer sus necesidades vitales en medio
de inagotables procesos de colaboraci n y de conflicto.
En el pasado, lo sagrado era rendir culto a realizaciones
colectivas. La cultura tecnocient fica moderna sacraliza
la libertad individual [Prades, 1994: 126].

Por lo que se advierte, lo m s notorio de lareligi n
civil es su orientaci n hacia asuntos profanos, su pre-
tensi n a enfocarse hacia realidades sociales de tipo
no religioso, el estar parada en una trascendentalidad
mundana, no sobrenatural, y tratar de resolver proble-
mas que lo religioso tradicional ya no logra concretar
de manera satisfactoria. Lo trascendental ya no es lo
divino o lo sagrado, sino lo social y lo individual, que
cumple una funci n reguladora. Por ello, Salvador
Giner puede sostener que la religi n civil

...consiste en el proceso de sacralizaci n de ciertos rasgos
de la vida comunitaria a trav s de rituales p blicos, li-
turgias c vicas o pol ticasy piedades populares encamina-
das a conferir poder y a reforzar la identidad y el orden
en una colectividad socialmente heterog nea, atribuy n-
dole trascendencia mediante la dotaci n de carga numi-
nosaasus s mbolos mundanos o sobrenaturales, as como
de carga pica a su historia [Giner, 1994: 133].

Cuando lo divino trascendente es desplazado por
lo divino social se construye una religi n desligada
de la sacralidad tradicional, en la cual no hacen falta
dioses ni gestos milagrosos, y respecto de la cual ni
las devociones ni las liturgias eclesiales configuran el
horizonte de un hombre menesteroso de un recono-
cido m s all . Comienza a ser posible identificar una
transposici n de creencias y de devociones, pero aho-
ra al servicio de divinidades m s terrenales.

Para entender mejor lo que significa la religi n civil
nos acogemos a algunos puntos esenciales que par-
ten de la caracterizaci n quellev acabo Giner (1994),
en la que destaca los elementos fundamentales que
la definen en el mundo moderno. Tenemos entonces
que la religi n civil constituye una serie de mitos,
piedades c vicas y exorcismos p blicos con una fuer-
te connotaci n pol tica, lo que implica que la sacra-
lizaci n de la esfera pol tica del mundo profano no
est s lo en manos de los pol ticos, sino de agentes



Leonardo Ot lora Cotrino

parapol ticos que contribuyen en esta funci n: medios
de comunicaci n, propaganda pol tica, especialistas
en relaciones p blicas, fuerzas parapoliciales y pa-
raestatales, etc tera. Todos ellos se ocupan de estruc-
turar las m s variadas formas de control, legitimando
la autoridad a trav s de su poder de construcci n de
lo social.

El fomento de la actividad mitog nica, la glorificaci n ico-
nogr fica de h roes y acontecimientos, la formaci n de
estrategias paralaconsolidaci nderitualesy ceremonias,
la producci n de ideolog a e interpretaciones interesadas
de la realidad social y la administraci n clerical de los
contenidos simb licos tienen sus especialistas: pol ticos,
agentes medi ticos, ide logos, cl rigos laicos o eclesi s-
ticos y sus aliados ocasionales [Giner, 1994: 148].

La religi n civil es la resultante de un desarrollo
hist rico de la sociedad laica frente a la sociedad po-
1 tica y religiosa; el perfeccionamiento de la burgues a,
del individuo moderno, permiti su surgimiento y su
hegemon a. La Revoluci n Francesa liber a la socie-
dad civil de la opresiva monarqu a, el individualismo
burgu s desat laindependencia econ micay lalibre
empresa. La democracia liberal rompi las ataduras
que hac an trascender ciertos sectores de la sociedad
a la manera de entes divinos o semidivinos, y de los
cuales depend an pol ticamente los dem s estamen-
tos sociales (el rey, la nobleza, el sacerdote).

La religi n civil, en la medida en que conforma un
sistema de cohesi n social en un determinado grupo,
fortaleciendo laidentidad entre sus miembros a trav s
de una estructura estamentaria, puede funcionar cul-
turalmente en diferentes niveles: desde lo infranacional,
es decir, en el seno de grupos locales,
clusive gremiales o profesionales; pasando por grupos
nacionales, los cuales se identifican por prop sitos co-
munes de participaci n amplia, como en lo militar o
lo deportivo; hasta lo supranacional, vinculado con
realidades m s abarcantes, ligadas a la instituciona-
lidad mundial, como guerras hemisf ricas, grupos de
poder, choque de civilizaciones, olimpiadas, etc tera.

De acuerdo con lo anterior, y siguiendo a Giner, la
religi n civil, en tanto estructura de normalizaci n,
de condicionamiento social y manutenci n del statu
quo, garantiza (entre otras fuerzas) un modo de domi-
naci n social. La religi n civil convalida todo un sis-
tema de distinci n y de estratificaci n entre los indi-
viduos, de diferenciaci n tanto de autoridad como de

tnicos o in-

privilegios y de derechos. “Pero, m s all de todo re-
duccionismo, hay que hacer hincapi sobre el hecho
bruto de que, al fomentar diferencias y distinciones,
incitar el acto de pleites a, y cultivar mitos y tergiver-

saciones hist ricas, su resultado es el mantenimien-
to de la desigualdad social” (Giner, 1994: 157). El re-
sultado es un sistema de creencias muy complejo que
vitalizalanoci n de hegemon ay supera con amplitud
aqu lla de ideolog a dominante, en cuya base se jus-
tifica, a trav s de deliberados cultos sociales con fuer-
tecargasimb lica,laconvicci nde que existe un orden
predeterminado de realidades respecto al cual unos
est n llamados a dominar y otros a ser dominados.
Por esto, Giner concluye que:

La hegemon a incluye toda una red de instituciones edu-
cativas, religiosas, culturales (con sus actividades co-
rrespondientes) y un sustrato de creencias populares
(constitutivas del sentido com n de la ciudadan a) que
benefician sistem ticamente a las clases dominantes al
constituirse en pilares del orden social general [Giner,
1994: 1571].

Como valor de reconocimiento del estatus social y
de desigualdades “naturales”, para Giner la religi n
civil actual forma parte de la producci n medi tica
del carisma. El funcionamiento de la religi n civil es
posible por un andamiaje de medios t cnicos que se
encargan de hacer marchar la permanente producci n
y circulaci n de significados a trav s de mitos, ritos y
s mbolos, es decir, de valores morales eminentes que
garantizan una forma de adhesi n efectiva al sistema,
que cobija, entre otras cosas, estas pr cticas con fines
particularistas, como la mediatizaci n de los eventos
y la proliferaci n de valores encarnados en seres re-
presentativos, que alcanzan valores sociales extrema-
damente significativos.

La panoplia televisiva, propagand stica y festiva con sus
recursos iconogr ficos y tecnoculturales espec ficos es
un elemento poderosamente constitutivo del aura cuasi-
religiosa con que se tejen los mitos civiles, pol ticos, na-
cionales y hasta mundiales. Los medios de transmisi n
son enrealidad y ante todo medios de constituci n[Giner,
1994: 159].

La tecnocultura impone formas de religi n civil a
partir de activas estructuras medi ticas, en las que
existe un estamento que diligencia la circulaci n de
mensajesy de contenidos camuflados, todo ello gracias
al concurso de especialistas en relaciones p blicas,
asuntos culturales, mensajes publicitarios e infor-
mativos con prop sitos gerenciales. Y, seg n Giner,
hay que destacar que “sus ejecutores son los media-
dores, que pueden ser, en muchos casos, los propios
detentadores del poder econ mico, pol tico o ideol -
gico pero que, con mayor frecuencia, son especialistas:

105



Mitos y ritos modernos / La fabricaci n de creencias en los medios de comunicaci n

asesores de imagen, cosmet logos sociales, periodis-
tas, estrategas feriales, productores de radio y televi-
si n” (Giner, 1994: 159).

Los carismas sociales, que en ltima instancia son
pol ticos, se manufacturany se distribuyen democr ti-
camente a trav s de los medios de comunicaci n, que
funcionan como estamentos de legitimaci n no s lo
de los discursos sino de los prop sitos sociales. De
esta manera circulan por una virtualidad de alta re-
sonancia los valores, los principios de adhesi n y de
exclusi n al grupo, las creencias y las pr cticas que
dan sentido a la cultura en virtud de una religi n ci-
vil de alta performancia.

En conclusi n, estamos de acuerdo con Giner (1994)
en que la voluntad general de las sociedades, lejos de
constituirse sobre la autodeterminaci n individual
y colectiva, parte ahora, como lo hac a anta o, de va-
lores externos y forzados, propios de una organizaci n
neorreligiosa que se nutre de los mismos principios
que cualquier ortodoxia dominante, tambi n de corte
religioso. Cambio de creencias, cambio de mitolog as
con una motivaci n o sustrato com n: la sujeci n a
una instancia religiosa totalizante que puede venir por
separado o unida a diferentes mbitos (pol ticos, edu-
cativos, medi ticos, etc tera), todos reconocidos y
aceptados dentro de la movilidad cultural que confie-
re de manera definitiva sentido cosmol gico: univer-
so estructurado culturalmente para que funcione como
piedad p blica mediante un amplio y enmara ado
sistema de difusi n y expansi n simb lica.

Como lo apunta el autor, la sociog nesis del con-
senso social nace de otra fuente, tambi nreligiosa, que
comparte con su hermana sagrada el poder de orga-
nizar el cosmos social desde unos principios inamovi-
blesy sacramentales—la propiedad privada, entre otros—.
Esto ocurre por la ausencia de racionalidad y de pen-
samiento cr tico, el cual deviene naturalmente hostil
dentro de cualquier forma de idealizaci nreligiosa. As ,

La religi n civil es una forma atenuada de la sobrenatu-
ral. Una religi n tal vez atea. No es la primera. Cada

poca genera la sacralidad que necesita y a la nuestra le
cuesta creer en un Dios perverso. Pero tiene sus t tems,
sus lares, sus arc ngeles, sus gu as carism ticos, sus sa-
cerdotes, sus tribus predestinadas ala gloria, susvillanos,
sus demonios, sus maldiciones. Sigue siendo necesaria

una visi n m nimamente coherente del cosmos (empe-
zando por el m s banal y cotidiano) que s lo con impre-
siones, emociones e im genes, pueden comprender
mentes poco anal ticas o remisas o contemplar el mundo
sin el don de la fe [Giner, 1994: 167].

La hipermodernidad es avalada y espoleada por la
cultura del consumo, que ve en estas modalidades de
orientaci n religiosa la marcha a un nuevo reino,
no ya de Dios, sino de los seres humanos pasivos, en
el interior de un mercado sacralizado. Pasividad aso-
ciada principalmente al modo en que se asumen los
actos rituales, ahora entronizados por el consumo.
Los rituales de la sociedad moderna est n fuertemen-
te ligados a las exigencias de la industria cultural y a
las necesidades del entretenimiento, las cuales son
m s dependientes de las fluctuaciones que establece
la moda al tiempo que de los valores impuestos por la
cultura del consumo. En consecuencia, la econom a
liberal determina los esquemas vitales de orientaci n
existencial de un sujeto masificado, como otrora lo hi-
cieran las grandes religiones, imponiendo credos re-
feridos alos par metros de felicidad fabricados serial-
mente en las grandes metr polis del mundo.

Dentro de estas disfunciones rituales se destaca,
entre otras, la forma en que se desvirt a el rol funda-
mental del sujeto pol tico, es decir, c mo queda condi-
cionado en su posibilidad de actor en la transformaci n
del mundo inmediato, en su calidad de ciudadano, en
aras del mantenimiento de un sistema unidireccional,
en el cual deviene un ser pasivo y adorador de lo que
sucede en las pantallas. A diferencia de lo que ocurre
en las comunidades tradicionales, el papel del ritual
yano alude a la pertinencia y necesidad de un dominio
pr ctico de los secretos y habilidades espirituales de
la colectividad a la que pertenece el sujeto, sino a una
serie de actividades ligadas a niveles superespecializa-
dos de periciat cnica e intelectual, cuando no a gestos
heteroimpuestos, relacionados casi siempre con formas
de condicionamiento grupal. As , el ritual se asocia a
la moda, al consumo y a sentimientos de pertenen-
cia dependientes de las relaciones intersubjetivas de
visibilidad y espectacularidad, ahora orientadas en
concreto a ciertas negociaciones que se emprenden
en aras del prestigio social, a la manera de m scaras
simb licas (Bourdieu, 1982).°5 Este 1 xico cultural

5 Bourdieu inicia su planteamiento desde la teorizaci n de Victor Turner (1988) y van Gennep. Se interesa sobre todo por
aquellos aspectos del rito de pasaje que tienen que ver con la funci n social del logro, con el reconocimiento de la sociedad
por pertenecer o no al grupo de los elegidos a partir del xito o fracaso en el ritual; esto gracias a la especificidad del ini-
ciado y a la autoridad manifestada por quienes instauran dicho poder. Por tanto, existe una frontera que separa un antes
y un despu s, que funciona para denotar un cambio de estatuto, una nueva condici n existencial de quien accede a una

marca de distinci n a trav s del rito.

106



Leonardo Ot lora Cotrino

forma parte de una imbricada estructura de posicio-
namiento social respecto ala cual el sujeto debe entrar
en una teatralizaci n para proteger su propio yo ante
las exigencias de un medio que lo demanda (Rivi re,
1995).

El mito y el rito
en los medios de comunicaci n:
la fabricaci n de las creencias

Si se da por supuesto que la relaci n entre el mito y
el rito puede entenderse tambi n como una relaci n
entre teor ay pr ctica, entre representaci ny presen-
taci n, entre libretos y escenificaci n, y despu s de
aclarar por una parte que ni los mitos ni los ritos desa-
parecen, sino que se transforman en el tiempo de
acuerdo con contextos sociales e hist ricos bien deter-
minados (sin ser por ello, como muchos piensan, mar-
ginales), y, por la otra, que la acci n ritual est en-
marcada por una vivencia de una espacialidad y una
temporalidad cualitativamente distintas; se empezar n
a establecer las relaciones con el fen meno medi tico
y en particular con el publicitario, con el fin de mos-
trar que los mitos y los ritos funcionan en dichos
espacios como una de las mejores y m s efectivas
herramientas para alcanzar la integraci n social, se-
g n ciertas formas de solidaridad org nica creadas
desde el sistema de mercado.

Al mirar con atenci n la funci n de los mass-me-
dia, encontramos correspondencias sim tricas entre
el basamento m tico y el que subyace a los medios,

en cuanto espacios de movilizaci n de ideas, valores e
imaginarios sociales, y descubrimos que la labor co-
municativa, como pr ctica, parte del terreno m tico,
que se revela como una modalidad moderna y ade-
cuada del papel que otrora cumpliera el mito en las
sociedades primitivas. La industria cultural, propia
de la cultura de masas, trunc el largo proceso de
formaci n del sujeto dentro de la comunidad —al lado
de la familia—, y lo circunscribi a la cultura del en-
tretenimiento, en especialaunas pr cticasydestrezas
referidas en estricto sentido a la manipulaci n de
t cnicas indispensables para la vida en sociedad. Los
escenarios medi ticos ayudan a la autocomprensi n
de la sociedad moderna y a la consolidaci n de una
moral acorde alosrequerimientos que las democracias
de mercado le hacen a las culturas que deben servir-
le de garante para su buen funcionamiento.

Roland Barthes: el mito burgu s
y los medios de comunicaci n

En Mitolog as (1997),° Roland Barthes parte de dos
preocupaciones capitales. La primera tiene que ver
con la urgencia de dar cuenta de las m lItiples formas
de mistificaci n con las que la cultura peque obur-
guesa se legitima en la historia a trav s de los medios
de comunicaci n. La segunda es la manera tan natu-
ral con que esto se lleva a cabo como un proceso per-
teneciente a la historia, constituido en una forma de
dominaci n ideol gica normalmente oculta pero a la
vez celebrada.

Aunque Barthes parte de ladefinici n de mito como
un habla, dejando de lado sus otros campos de acci n
—el pensamiento y la conciencia m ticas—, 1la entien-
de como un mensaje “y, por lo tanto, no necesaria-
mente debe ser oral; puede estar formada de escritu-
ras y representaciones: el discurso escrito, as como
la fotograf a, el cine, el reportaje, el deporte, los espec-
t culos, la publicidad, todo puede servir de soporte
para el habla m tica” (Barthes, 1997: 200). En cuan-
to habla, es decir, como algo que significa algo, el mito
pertenece ala semiolog a.” SiBarthes parte del supues-
to de que nuestra sociedad es el terreno f rtil para las
significaciones m ticas es porque asume que nuestra

6 Barthes hace un an lisis semiol gico de los mitos que rodean a los objetos y las pr cticas culturales, y muestra con elo-
cuencia las creencias que se forman en torno a ellos, m s all de su valor funcional. En ese sentido, le da aliento al an -
lisis del mito sobre realidades vinculadas a la sociedad de masas y en particular a la sociedad que consume sus propios
valores para proteger su aura de legitimidad. Un detergente o un autom vil, en cuanto signos, revelan cada uno a su
manera lo que la sociedad relaciona con su uso y posesi n, a la vez que permiten ahondar en el manto de creencias que
constituyen una moral diversificada por parte de la peque a burgues a.

7 Disciplina de la cual no nos ocuparemos aqu y desde la cual no haremos ninguna aproximaci n interpretativa.

107



Mitos y ritos modernos / La fabricaci n de creencias en los medios de comunicaci n

sociedad es en esencia una sociedad burguesa, lo cual
implica que dicha sociedad se autoconstruye a trav s
de sus propias mitolog as: el capitalismo se profesa a
s mismo, posibilitando que el hombre alienado se
autojustifique gracias a sus propios discursos. As ,

Nuestra prensa, nuestro cine, nuestro teatro, nuestra li-
teratura de gran tiraje, nuestros ceremoniales, nuestra
justicia, nuestra diplomacia, nuestras conversaciones,
la temperatura que hace, el crimen que se juzga, el ca-
samiento que nos conmueve, lacocina que se sue atener,
la ropa que se lleva, todo, en nuestra vida cotidiana, es
tributario de la representaci n que la burgues a se hace
y nos hace de las relaciones del hombre y del mundo
[Barthes, 1997: 235].

Estas representaciones se hacen efectivas en igual
medida en que la tica burguesa las normaliza y na-
turaliza.® El sue o burgu s se exporta y se difumina
en forma de im genes colectivas para toda la socie-
dad, en busca de una conciencia adherida, no por su
capacidad reflexiva (la cual siempre se empobrece),
sino por su participaci n refleja: “es la ideolog a bur-
guesa misma, el movimiento por el cual la burgues a
transformalarealidad del mundo en imagen del mun-
do” (Barthes, 1997: 237). Si el mito se caracteriza por
su facilidad de sortear la historia, si el mundo queda
liberado de su emergencia dial ctica, y lo real que-
da trastocado por la prestidigitaci n de lo concreto en
una relaci n de esencias, entonces la ideolog a bur-
guesa se las arregla de la misma manera para que los
actos humanos se sumerjan en una realidad sin con-
tradicciones, ideal, en medio de lo que Barthes (1997)
llama claridad feliz.

En consecuencia, la sociedad burguesa despolitiza
el contexto social, lo trivializa, lo somete a un orden
ajeno a su naturaleza; mistifica la realidad problem -
tica reduci ndola, por medio de un metalenguaje, a
sucondici nm sinesencial, alaesferadelarepresen-
taci n, lo m s apartado posible de la esfera de la ac-
ci n. Resulta entonces que el mito burgu s no se
asienta en la preocupaci n de actuar sobre las propias
cosas, sino en la estrategia para hablar de ellas; no
enfrenta la realidad social en forma directa sino que
crea distractivos nominales que hacen las veces de
acci nreal. Para laret rica publicitaria, por ejemplo,
ciertos objetos nuevos se presentan como venidos del
m s all , cargados de una fuerza m gica que excluye
ladeterminaci nreal en un campode acci n humana.

As , si el hombre no tiene nada que ver con ellos tam-
poco tiene libertad frente a ellos.

Elan lisis del universo burgu s intenta denunciar
sus peligros en cuanto hace un uso indiscriminado
de las antiguas mitolog as y las desplaza en su capaci-
dad de incidencia afectiva. Esta vulnerabilidad o fra-
gilidad emocional es fuertemente capitalizada por el
mundo burgu s para sus propios fines y reconocidos
beneficios. La ideolog a burguesa se constituye como
una m quina de dominaci n soterrada que, sin uti-
lizar en ning n momento una forma de violencia de
hecho, fustiga con su capacidad simb lica. De ah
que, desde el estudio del mito, es bastante interesan-
te y preocupante una mentalidad que cuantifica lo
cualificable, quereh ye cualquier formade verificaci n
racional, que utiliza un discurso esencialista, que ela-
bora coartadas afectivas en forma de conmiseraci n
o de juicio final al buen estilo del “gran hermano”, que
funciona como estrategia de control sociopol tico.

Puesto que el fin Itimo de los mitos puestos al ser-
vicio de los medios de comunicaci n es inmovilizar al
mundo, es menester que aqu llos sugieran y simulen
una econom a universal que ha fijado de una vez y para
siempre la jerarqu a de las posesiones. Todos los d as
y en todas partes, el hombre es detenido por los mi-
tos y arrojado por ellos a ese prototipo inm vil que vive
en su lugar, que lo asfixia como un inmenso par sito
interno y que le traza estrechos 1 mites a su actividad;
I mites dondele est permitido sufrir sin agitar el mun-
do: la seudofisis burguesa constituye para el hombre
una prohibici nabsolutade inventarse (Barthes, 1997:
252). He aqu al universo burgu s construyendo su
propia imagen.

El problema del fetiche
en la comunicaci n de masas:
un acercamiento desde Armand Mattelart

Armand Mattelart, en Medios de comunicaci n: mito
burgu s vs. lucha de clases (1976), centradoen el an -
lisis de la ideolog a de la comunicaci n de masas en
el modo de producci n capitalista, llega al concepto
de fetiche, el cual, en virtud de su condici n de ascen-
si nsagrada, constituye unarmade dominaci n social.
Ent rminos generales, el fetiche se define como cual-
quier realidad abstra da de su condici nrealy coloca-
da en otra, en la cual adquiere una significaci n espe-
cial. En el an lisis marxista, el fetiche es el dinero o
la mercanc a, mientras que en la sociedad tecnol gica

8 Cabe anotar que la percepci n que tuvo Barthes de la Francia de los a os cincuenta y sesenta surge del ilusionismo de
prosperidad alrededor del culto al consumo de la sociedad peque oburguesa que evidenci Jorge Perec en su libro Las cosas.

108



Leonardo Ot lora Cotrino

es el fen meno del medio de comunicaci n de masas.
Tanto en una como en otra visi n se procura ocultar
una realidad subyacente de las relaciones sociales, y
ello precisamente por obra de una mitolog a puesta
en circulaci n por las clases dominantes. “El medio de
comunicaci n de masas es un mito en la medida en
que se lo considera como una entidad dotada de au-
tonom a, una especie de epifen meno que trasciende
la sociedad donde se inscribe. As , la entidad medio
de comunicaci n de masas se ha convertido en un ac-
tor en la escenograf a de un mundo regido por la ra-
cionalidad tecnol gica” (Mattelart, 1976: 12-13). El
medio de comunicaci n de masas es un mito, y en este
casounfetiche, justamente por su condici ndeinstan-
cia ordenadora, reglamentadora, pero a la vez distrac-
tora, o mejor, ocultadora de realidades. En la propor-
ci n en que dicho fetiche encubre lal gica inherente
alas diferencias forzadas de clase y las explica gracias
a unas categor as de amorfismo social (sociedad de
masas, sociedad moderna, opini n p blica, sociedad
de consumo, entre otras) que tan s lo confunden la
comprensi n de las categor as reales, cumple a caba-
lidad su_funci n cosmisadora® de la sociedad.

Por otra parte, y al igual que cualquier estructura
mitol gica, el medio de comunicaci n hace circular el
sistema de valores adecuado a la sociedad, entendida

sta como una totalidad org nica. Eneste caso, contra-
rioalo que suced aconlas comunidades tradicionales,
los valores que se ponen en funcionamiento est n
adecuados alosintereses del grupo dominante. Vemos
pues que, seg n Mattelart,

La mitolog a es la reserva de signos propia de la raciona-
lidad de la dominaci n de clase, una reserva de signos
adscritos, ya que deben ser funcionales al sistema social
cuyas bases enmascara. De no ser funcionales, revelar an
la mistificaci n de la clase que dictamina la norma de lo
que es la realidad y la objetividad [Mattelart, 1976: 15].

Esta moralidad, concentrada como norma social,
cohesiona al grupo y le da, en su sentido m s estric-
to, una ordenaci n de funcionamiento. Salta a la vista
la funci n sociol gica del mito burgu s, que resume
unanecesidad moralatrav sdelosusosycostumbres
difundidos masivamente en forma de deber ser. Esta
funci n garantiza que se cumpla la adaptaci n de los
individuos que se integran al sistema social, lo cual
no siempre ocurre de modo consciente, antes bien, en

los individuos se afianza un proceso de relativa con-
formidad a esa realidad que se presenta en forma ab-
solutamente natural, sin sospechar de un orden dis-
tinto e inequitativo. No hay posibilidad de cuestionar
el sistema cuando se ha llevado a cabo un proceso de
consolidaci n tan orquestado y sincr nico por los
medios de comunicaci n, cuyalegitimidad y autentici-
dad, en lugar de cuestionarse, se alaban. Por lo tanto,
seg n el autor, “Este imaginario colectivo dar al in-
dividuo la ilusi n de que la sociedad en la cual vive y
las relaciones reales que vive en sta se hallan situa-
das bajo el signo de la armon a social y escapan a la
dial ctica y al conflicto” (Mattelart, 1976: 17).

El resultado de la operaci n es la construcci n del
imaginario social sobre la creencia en un orden supe-
rior que orienta y define el juego de asunci n de po-
deres en el seno de la sociedad. Inocente en sus inten-
ciones y determinante en sus prop sitos, establece su
eterna reproducci n. Los sue os y las aspiraciones
de la clase dominante se vuelven cruzada espiritual y
se justifican por medio de una mitolog a hiperinten-
cionada que cobra vida en la estructura del sistema
gracias a la infraestructura aportada por los medios
de comunicaci n. “Y ello incluso si el emisor, perio-
dista, programador, etc., no pertenece formalmente a
la clase dominante y al clan de su poder econ mico.
A trav s de la experiencia vivida de la representaci n
colectiva burguesa, el emisor se hace ¢ mplice de la
perpetuaci n de un sistema que en su intenci n has-
ta puede impugnar” (Mattelart, 1976: 18). He aqu el
papel de los medios de comunicaci n cuando terminan
siendo una tribuna desde donde se replica una moral
econ mica convertida en deber ser, que al final, des-
de el punto de vista ideol gico, no se impugna, ya que
se erige en una clara forma de creencia divulgada des-
de una segunday verazinstancia de institucionalidad.

El mito y el rito en la publicidad
y en los mass-media,
un an lisis desde Jean Baudrillard

Para hablar en sentido estricto de mitos y ritos en los
mass-media, conviene referirse a los aportes de Jean
Baudrillard, en particular en La sociedad de consumo.
Sus mitos, sus estructuras (1974)y en Cr tica de la eco-
nom a pol tica del signo (2002a). El autor estudia las
estructurasm s profundasdelasociedad de consumo

9 Esto es que los medios de comunicaci n, en tanto fetiche, son reverenciados por el receptor com n 'y, por esa raz n, ayu-
dan a “ordenar” tanto el cosmos moral como los imaginarios compartidos por el grupo, lo cual incide en todos los aspec-
tos de la vida pr ctica. Los medios de comunicaci n indican lo que ha de ser considerado como bueno, bello, justo, as

como sus realidades antit ticas.

109



Mitos y ritos modernos / La fabricaci n de creencias en los medios de comunicaci n

y llega a la idea del fetichismo del objeto y del sujeto.
Baudrillard introduce un elemento primordial para
entender elfetichismo enla sociedad moderna: la trans-
ferencia m gica de una entidad tenida por sagrada a
otra, gracias a un principio de participaci n cualita-
tiva que define el reconocimiento de lo sobrenatural.
Este principio no es un intangible milagroso, sino el
funcionamiento de una identificaci n de significados.
Al aclarar el papel del fetiche o del objeto-simulacro
en el escenario del consumo, Baudrillard enfatiza
tanto el car cter m gico del objeto como su estatus
de signo, pero, pese a ello, se ala que existe unaresig-
nificaci ndelmundo a partir de aquellas proyecciones
propias que se entablan en la dimensi n de lo sobre-
natural, as seasimplemente en cuantoalacirculaci n
de significados. El fin 1timo del consumo de objetos
es conjurar, es decir, transformar el orden reinante en
favor de las expectativas a trav s de las fuerzas que
se condensan en el objeto. Este man o “esta sustan-
ciam gica esparcida por doquier hace olvidar que son
ante todo signos, un c digo generalizado de signos,
un c digo totalmente arbitrario (facticio, ‘fetiche’) de
diferencias, y que de ah , y en modo alguno de su valor
de uso, ni de sus virtudes infusas, procede la fascina-
ci n que ejercen” (Baudrillard, 2002a: 93; cursivas en
el original). De esto resulta que el fetiche, lejos de ser,
como en Marx, un problema referido a la falsa con-
ciencia, consagrada al culto del valor de cambio, se
desprende en definitiva de una reproducci n amplia-
da de la ideolog a que funciona en la estructura del
sistema. El surgimiento del fetiche resulta de una
estrategia con funci n ideol gica, que instaura como
signos distintivos del sujeto el xito, la salud, la belle-
za, la felicidad, el estatus y toda una serie de nomina-
ciones de valor social. La propia sociedad de consumo
fabrica sus dolos, entroniza sus dioses, sus fetiches
de culto y de encantamiento.

Al mirar el proceso por el cual han pasado los ob-
jetos en diferentes momentos de la historia, desde los
objetos de culto de las sociedades primitivas hasta
los objetos-signo (propios de la ideolog a pol tica de la
sociedad de consumo descrita por Baudrillard), nos
encontramos con una progresiva p rdida de contacto
con el mundo natural, con una desritualizaci n del
universo social en el sentido de lo simb lico y con una
incentivaci n de la vivencia del objeto-mercanc a y
el objeto-signo, es decir, dos formas de abstracci n, de
alejamiento, de ausencia del mundo real, del mundo
transformado en objeto de uso, del artificio social y,
por ende, de la relaci n pol tica con el socius, con la
naturaleza y con la propia subjetividad (Guattari,
1998).

El an lisis de la funci n social del objeto-signo su-
peralacomprensi n del objeto como realidad eminen-

110

temente funcional. El objeto en la sociedad capitalis-
ta contempor nea (hablando de los Itimos 50 a os)
no cumple s lo el papel de satisfactor de necesidades,
como valor de uso, sino que va m s all en sus as-
pectos de significaci ndentrodelasociedad. Elcar c-
ter utilitario de los objetos queda entonces revaluado
para darle cabida a una realidad distinta ligada al
valor de cambio en tanto signo de circulaci n de la
prestaci nsocial. El consumo de objetos es enrealidad
un mecanismo de distinci n, de prestigioy de discrimi-
naci n, que establece moralmente las relaciones so-
ciales, y que dispone una organizaci n y un orden
basados en jerarqu as. El reconocimiento social est
ligado de manera directa a formas de ostentaci n y
de visibilizaci n. La instituci n social coactiva, como
la llama Baudrillard (2002a), revela esta faceta fun-
damental de la integraci n social. Hace tres d cadas
se compraba, se pose a, se gastaba, pero no se consu-
m a. El consumo propiamente dicho es un fen meno
actual que rebasa la satisfacci n de las necesidades.
Es un discurso que aglutina objetos y mensajes, es
una manipulaci n sistem tica de signos. El objeto
material se disuelve ahora en un signo que es consu-
mible: 1 gica abstracta de las ideas y de las represen-
taciones que maneja la cultura de las mediaciones.
Ahorano es la satisfacci n sino la idea de satisfacci n,
abstra da en el sue o colectivo, la que prima en el
deseo que se hace autoritario.

Para Baudrillard (2002a), la actividad cultural por
excelencia reside en el consumo; parad jicamente ac-
tividad paralizante del sujeto pol tico, del sujeto que
debiera consolidar los marcos vivos de la historia. As ,
en este contexto puede verse la completadesvirtuaci n
del gesto ritual, es decir, la anulaci n del dinamis-
mo de una sociedad que deber a autoconstruirse a
partir de sus propias acciones. La sinergia colectiva
queda agazapada en un esquema impuesto por un
sistema productivo que necesita capturar la voluntad
delos entes del consumo y convertirlos en resignaci n
consumidora colectiva.

Es indudable “que el milagro de la 1v es realizado
perpetuamente sin dejar de ser un milagro, y esto gra-
cias a la t cnica que borra, en la conciencia del con-
sumidor, el principio mismo de la realidad social, el
largo proceso social de producci n que ha llevado
al consumo de las im genes” (Baudrillard, 1974: 24),
las cuales ser n siempre el principio ejemplar de una
sociedad convencida de los designios divinos que debe
obedecer. Lo que muestra la televisi n, en cuanto ver-
dad revelada, es para Baudrillard m s verdadero que
loverdadero, no es otra cosa que larevelaci nindiscu-
tible de lo numinoso, una verdadera kratofan a.

La realidad, seg n este autor, se reduce simple-
mente a una preeminencia de la representaci n, al



Leonardo Ot lora Cotrino

vaciamiento simb lico de la realidad a partir de unas
estrategias de significaci n que no son otra cosa que
las de la p rdida del sentido de la historia, de un mun-
do ausente pero plet rico de signos hipnotizadores
(Sauret, 2001). Los medios, y en particular el discur-
so publicitario, son el terreno f rtil de la simulaci n,
del montaje acomodaticio, de la estratagema para la
construcci n de una realidad enfocada no al mundo
real, sino a uno impuesto. Lo que se pretende es
afianzar un determinismo ficticio apropiado a los inte-
reses de quienes est n detr s dec maras moldeando
la realidad (Bourdieu, 1997). No en vano

Publicidad y noticias constituyen as una misma sustan-
cia visual, escrita, f nica y m tica cuya sucesi n y alter-
nancia al nivel de todos los media nos parece natural:
publicidad y “noticias” suscitan la misma “curiosidad”,
la misma absorci n espectacular y 1 dica. Pues, tanto
los publicistas como los periodistas son operadores m -
ticos: teatralizan y fabulan el objeto o el acontecimiento.
Lo dan “reinterpretado”, en casos extremos, hasta lo cons-
truyen deliberadamente. Es preciso pues, si se quiere
juzgar con objetividad todo esto, aplicarle las categor as
del mito: ste no es ni verdadero ni falso, y la cuesti n
no es creer o no creer en 1 [Baudrillard, cit. en Sauret,
2001: 138].

Lo que verdaderamente hacen los medios en su la-
bor mitol gica es transformar la percepci n de la rea-
lidad, condicionar por lo tanto las creencias respecto
a ella en el receptor, gracias a la manipulaci n del
contenido de los mensajes y al ejercicio de la abstrac-
ci ndelarealidad, sin recurrir jam s ala prohibici n
manifiesta. No imponen un hecho, sino que naturali-
zan un acontecimiento; producen toda una escenogra-
fa de creencias y valores que pasan por encima del
fen meno mismo y construyen una fabulaci n a par-
tir de 1. Lo importante en esta operaci n es eludir la
actitud pensante, reflexiva, y basarse en posturas muy

10 Octavio Paz, en “El pacto verbal” (1990), destaca el papel de la comunicaci n en la sociedad.

racionalizadoras o en la emotividad del momento, en
la sugesti n circunstancial, en la creaci n de una at-
m sfera de irrealidad propicia para la instauraci n de
un “mundo feliz”. Seg n Sauret (2001), las mitolog as
m s racionalizadoras son las que empu an m s fre-
cuentemente un mito tranquilizador, a la manera de
p cima justificadora de aquello que persiguen las
pretensiones economicistas del neoliberalismo, es
decir, la mitolog a de lo inevitable.

De la permanencia de los rituales instituidos por
los medios y la publicidad se concluye que ellos vac an
la capacidad de acci n de los individuos y los someten
a un peligroso juego de enmascaramiento; capacidad
de acci n que queda anquilosada en una pobre acti-
vidad ritual del sujeto espectador; enfriamiento ritual
que deja como resultado una subjetividad sometida
aunllanojuegode emulaci n, dif cilmente autoreferen-
ciada y fuertemente sumisa, que alberga la ilusi n de
una acci n que se complace en la reiterada labor del
consumo o en el vano espejismo de parecerse a las
vedettes de las pantallas. Para Baudrillard, aqu yace
la desaparici n de lo social a causa del desvaneci-
miento pol tico, en virtud de una realidad que es s lo
una realidad de acontecimientos, no de hechos, de

Acontecimientos m s o menos ef meros porque ya no tie-
nen ninguna resoluci n excepto en los medios de comu-
nicaci n(donde tienela“resoluci n”quedanlasim genes,
donde est n “resueltos” en alta definici n), ya no tienen
ninguna resoluci n pol tica. Poseemos una historia que
ya ha dejado de consistir en acci n, en actos, [...] por el
contrario culmina en unarepresentaci n virtual; conser-
va un aire espectral de d ja vu [Baudrillard, 2002b: 43].

A esto Baudrillard lo llama “el crimen perfecto”,
una historia contada en libretos acomodados previa-
mente y ante la cual el sujeto pol tico desaparece en
calidad de actor para convertirse en un mulo espec-
tral. El aquietamiento ritual'® producido por la excesiva

sta funciona precisamente

cuando los sujetos hablan entre ellos, lo que da pie a un pacto no s lo social sino verbal. La guerra en la forma m s aca-
bada de incomunicaci n va en busca de una comunicaci n nica, la del vencedor. El simulacro de sociabilidad nace
cuando desaparece el interlocutor posible, cuando el otro no est en condiciones de decir y de crear. Lo propio acontece
con la comunicaci n unidireccional de la publicidad. El medio televisivo en particular somete al espectador al rol de re-
ceptor pasivo, no dialogante, imitador de patrones, simplemente un ser “deseante”. Como en la guerra, ante los medios
de comunicaci n prevalece el vencedor, quien a suvez es el nico que tiene la palabra. Paz agrega: “Hay una corresponden-
cia muy clara entre cada sociedad y sus medios de comunicaci n. La discusi n pol tica en la plaza p blica corresponde
a la democracia ateniense, la homil a desde el p lpito a la liturgia cat lica, la mesa redonda televisada a la sociedad con-
tempor nea. En cada uno de estos tipos de comunicaci n la relaci n entre los que llevan la voz cantante y el p blico es
radicalmente distinta. En el primer caso, los oyentes tienen la posibilidad de asentir y disentir del orador; en el segundo
caso, colaboran pasivamente, con sus genuflexiones, sus rezos y su devoto silencio; en el tercero, los oyentes —aunque sean
millones— no aparecen f sicamente: son un auditorio invisible” (Paz, 1990: 87). La internet pone otra vez a dialogar a los
usuarios en los chats y las redes sociales como Twitter y Facebook. De nuevo se abre un espacio lo m s parecido posible
al gora ateniense, punto de contrapeso a los medios tradicionales en manos de monopolios empresariales, pero pese a su
efectividad, a que son un lugar libre para el medio-activismo y a sus variadas modalidades de resistencia civil, por un lado
sus alcances son a n limitados y, por otro, no logran el rol tot mico de la televisi n.

111



Mitos y ritos modernos / La fabricaci n de creencias en los medios de comunicaci n

mediatizaci n deja a las sociedades en la condici n
de espectadoras en medio del tinglado de los hechos
reales, acent a la amnesia y reduce el pensamiento
cr tico frente a ellos, dispara la indiferencia y la in-
sensibilidad ante los fen menos sociales, detona una
apat a pol tica y genera un conformismo que se desga-
ja del hecho de ver a trav s de las pantallas la conso-
lidaci n del mundo “innegable”, a la manera de una
representaci n, de la cual no se forma parte, pero con
la cual no se puede dejar de so ar (Ot lora, 2010).

Conclusiones

El paso acelerado en el Itimo cuarto de siglo entre
la sociedad disciplinar y la sociedad mediatizada en-
frenta a las sociedades a nuevos retos y, por ende, a
otras miradas sobre su quehacer. Las transformacio-
nes que se dan en las propias estructuras de poder
determinan un orden funcional de relaciones socia-
les diferente, en las cuales se ven reflejadas fuertes

mutaciones en los distintos campos simb licos del ser
humano. Los procesos acelerados en los cambios tec-
nol gicos est n dejando una impronta en las menta-
lidades y en las estructuras sociales sin parang n en
el pasado: necesidades materiales, imaginarios, idea-
les, sue os, valores y principios quedan ahoraligados
a una cultura medi tica y a un discurso publicitario
que ya no habla s lo de los objetos, las marcas y los
servicios, sino que se ampl a a una forma de organizar
las relaciones sociales a partir de los credos del mer-
cado (Baudrillard, 2002a; Ot lora, 2012). Los resulta-
dos de la operaci n son unos medios de comunicaci n
en los cuales, de forma acr tica y allende la respon-
sabilidad social, continuamente se hace una apolog a
de la propiedad privada, de la competencia indiscri-
minada, dela constante acumulaci n,delaproducci n
desenfrenaday del paroxismo del consumo; donde los
problemas sociales de base se discriminan, se enmas-
caran, se ocultan o simplemente se trivializan.

La cibern tica y en concreto la revoluci n digital
han transformado el paisaje cultural de las sociedades
en su avance sin 1 mites y, por ende, han creado tam-
bi n otro proyecto de subjetividad (Guattari, 1998).
El poder hipn tico de la televisi ny de internet logran
resultados que dejan sin sustento cualquier razona-
miento a la hora de juzgar la pertinencia de los roles
de quienes agencian la comunicaci n. Unodelosm s
caros objetivos de la industria cultural es invadir pro-
gresivamente el campo de la circulaci n de los signi-
ficados parafavorecer un sector econ mico que se hace
cada vez m s hegem nico y excluyente. Este hecho
se liga a la posibilidad de reconocimiento y de presti-
gio que los medios se dan a s mismos a trav s del
totemismo medi tico,'! es decir, por ese imaginario en
virtud del cual se cree en la existencia de una zona
reverencial, de la presencia de lo sagrado en el interior
de las pantallas (Ot lora, 2007). Es tan efectiva esta
asunci nimaginaria que laindustria dela distracci n
p blicaest enmara ada en derroteros bien distintos
y muchas veces adversos a los problemas sociales
realmente apremiantes, y logra que tales problemas
no sean tenidos como tales.

La cultura de masas pone en circulaci n un siste-
ma de producci n simb lica que abarca todos los rin-
cones de la sociedad mediatizada, por un lado, gracias
al uso de altas tecnolog as de f cil acceso, comparti-
das dentro de unos prop sitos aparentemente demo-
cr ticos de informaci n y, por otro, merced a una

11 No hay que olvidar que el televisor, al igual que el animal o la planta, bajo ciertas circunstancias se convierte en un orien-
tador tot mico. A trav s de sus se ales se sabe qu decisiones se han de tomar una vez que se “tiene claridad” sobre el
bien y el mal, lo justo y lo injusto, la gracia y la desgracia, lo fasto y lo nefasto, que aparecen como una verdadera epifan a

moral revelada.

112



Leonardo Ot lora Cotrino

mistificaci n medi tica como fuente de “revelaci n”
del orden social. Dentro de su diversificaci ny expan-
si n, los medios de comunicaci n maniobran de tal
modo que generan un sistema de coerci n an nimo
pero muy efectivo, que logra prescindir de la fuerza
como mecanismo de imposici nideol gicaylegal. M s
bien, “La diversidad de los pueblos y de las culturas
tiende a ser borrada por el auge de una cultura inter-
nacional de jeans y camisetas y chicles, de cu as co-
merciales homog neas, de espect culos planetarios
masivos, de noticias id nticas” (Ospina, 2001: 49).

Cada vez se hace m s dif cil cuestionarse y ejercer
un pensamiento reflexivo y censor ante los tres atri-
butos divinos de los mass-media: la ubicuidad, la ins-
tantaneidad y la inmediatez, los cuales fundan el
actual orden mundial (Virilio, 1999). La din mica de
la sociedad de la informaci n, esto es, de la nueva con-
figuraci n medi tica, cambia los intereses tanto de los
sujetos como de los grandes conglomerados humanos
gracias a un sistema de valores normalizado por una
axiolog a de la imagen, vol til, en la cual alternan co-
rrientemente la sobreinformaci nyladesinformaci n,
se sobreexpone lo obvio-trivializado y se oculta lo pro-
blem tico que desestabilice o exponga el corpus moral
aunjuicop blico. Se debe cuidar la instancia maravi-
llosa, el Deus oculto que ordena y sacramenta la rea-
lidad. Ante las nuevas formas de alfabetizaci n dadas
enloslenguajes digitales, los cuales amenudo escapan
no s lo de su manejo did ctico sino de su capacidad
valorativa, se plantean desaf os de gran envergadura
que se incrustan en planteamientos profundos de
pol tica social.

Los medios de comunicaci n son el terreno f rtil
de la movilizaci n de mitolog as; en ellos y por ellos
las mitologizaciones de las modernas tecnocracias
logran calar en la conciencia de las sociedades civiles,
que impasiblemente y en un estado de hipnotismo
inducido aceptan su suerte e incluso la defienden
(Chomsky, 2002). Los medios de difusi n son los que
deciden sobre la realidad de los hechos, los que ma-
quillan o adornan la noticia, los que acu an un prin-
cipio moral de aprobaci n o reprobaci n a trav s del
culto al objeto-fetiche y los que al final levantan en la
conciencia del p blico una valoraci n teledirigida:
suerte de adoctrinamiento mesi nico de alta perfor-
mancia. Esta moderna pedagog a ha superado con
creces la tradicional, frente a ella es cadavezm s dif cil
desactivar tantola sinergia del consumo comolavisi n
de un mundo que es posible gracias a la competencia
incontrolable, al saqueo de bienes naturalesy cultura-
les y al condicionamiento serial de los seres humanos.

Bibliograf a

ARANGUREN, Jos Luis
1994 “La religi n, hoy”, en Rafael D az-Salazar,
Salvador Giner y Fernando Velasco (eds.),
Formas modernas dereligi n, Alianza Editorial,
Madrid, pp. 21-37.
BARTHES, RoLAND
1997 Mitolog as, Siglo xx1 Editores, M xico, 257 pp.
BAUDRILLARD, JEAN

1974 La sociedad de consumo. Sus mitos, sus estruc-
turas, Plaza y Jan s, Barcelona, 274 pp.

2002a  Cr tica de la econom a pol tica del signo, Siglo
xx1 Editores, M xico, 263 pp.

2002b  Lailusi nvital, Siglo xx1 Editores, Madrid, 86 pp.

Bourbpieu, PIERRE

1982 “Les rites comme actes d’institution”, en Actes
de la recherche en sciences sociales, n m. 43,
junio, pp. 58-63.

1997 Sobre la televisi n, Anagrama, Barcelona,

138 pp.
BRUNNER, JOos JOAQU N
1992 “Am rica Latina en la encrucijada de la mo-
dernidad”, en Jes s Martn Barbero et al.
(coords.), En torno a la identidad latinoameri-
cana, Editorial Opci n, M xico, pp. 7-33.
CASSIRER, ERNST
1996a  Antropolog afilos fica,Fondode CulturaEcon -
mica (Fce), Bogot , 335 pp.
1996b  EIl mito del Estado, rce, Bogot , 360 pp.
CHowmsky, Noam
2002 “El control de los medios de comunicaci n”,
en El controlde nuestras vidas, Fundaci npara
la Investigaci n y la Cultura (Fica), Bogot ,
pp- 136-191.
D Az-SaLAzAR, RAFAEL, SALVADOR GINER
Y FERNANDO VELASCO (EDS.)
1994 Formas modernas dereligi n, Alianza Editorial,
Madrid, 311 pp.
DorrLES, GILLO

1969 Nuevos ritos, nuevos mitos, Lumen, Barcelona,
310 pp.
ELIADE, MIRCEA
1990 Mythes, r ves etmysteres, ditions Gallimard,
Par s, 279 pp.
1991a Mito y realidad, Editorial Labor, Barcelona,
228 pp.
1991b  Lesacr etleprofane, ditions Gallimard,Par s,
185 pp.
FromM, ERrRICH
1998 El miedo a la libertad, Paid s, Buenos Aires,

345 pp. [1958].
GINER, SALVADOR

1994 “Lareligi n civil”, en Rafael D az-Salazar, Sal-
vador Giner y Fernando Velasco (eds.), Formas
modernas dereligi n,Alianza Editorial, Madrid,
pp- 129-171.

GUATTARI, F LIx
1998 Las tres ecolog as, Fica, Bogot , 73 pp.
LeE BreETON, DAVID
2008 Lasociolog adelcuerpo, Ediciones Nueva Visi n,

Buenos Aires, 110 pp.
MARTIN, ALFRED VON
1996 Sociolog a del Renacimiento, rce, M xico, 132 pp.
MATTELART, ARMAND
1976 Medios de comunicaci n: mito burgu s vs.
lucha de clases, Editorial Aquelarre, Bogot ,
127 pp.

113



Mitos y ritos modernos / La fabricaci n de creencias en los medios de comunicaci n

OspPINA, WILLIAM

2001 “Las trampas del progreso”, en Es tarde para

el hombre, Editorial Norma, Bogot , pp. 37-55.

OT LORA, LEONARDO

2007 “La cultura f ustica, un mito de la sociedad
medi tica y del consumo”, en Miradas. Revis-
ta de la Facultad de Comunicaci n Social para
la Paz de la Universidad Santo Tom s, vol. 2,
n m. 2, julio-diciembre, pp. 277-285.
“Las palabras mueven, los ejemplos arrastran:
Una subjetividad postrada ritualmente ante
los medios de comunicaci n y el culto a la ra-
cionalidad”, en Revista Internacional Magiste-
rio, n m 43, marzo-abril, pp. 86-90.
“De mayo del 68 al oto o de 2003. La amplia-
ci n de la contracultura pol tica a la ambien-
talista. Resistencia y pirater a publicitaria”,
en Revista Internacional de Investigaciones
Publicitarias, vol. 4, n m. 2, julio-diciembre,
pp- 111-126.
“La ciudad y el ciudadano en la sociedad de
consumo. El debilitamiento pol tico de la sub-
jetividad y la desaparici n de lo social”, en Acta
Sociol gica,n m. 58, mayo-agosto, pp. 67-89
Paz, Ocravio

1990

2010

2011

2012

“El pacto verbal”, en Hombres en su siglo, Seix

Barral, Bogot , pp. 81-96.

PraDES, Jos
1994 “Lareligi ny el centro sagrado de la sociedad”,

en Rafael D az-Salazar, Salvador Giner y Fer-

nando Velasco (eds.), Formas modernas de

religi n,Alianza Editorial, Madrid, pp. 117-128.

114

RaMONET, IGNACIO
2003 “El quinto poder”, en Le Monde Diplomatique,
edici n chilena, octubre <http://www.lemon
dediplomatique.cl/El-quinto-poder.html>[9 de
marzo de 2010].
Rivi R, CLAUDE
1995 Les rites profanes, Presses Universitaires de
France, Par s, 261 pp.
SAURET, ALBERTO
2001 Permanencia del mito, Ediciones Coyoac n,
M xico, 271 pp.
SEDLMAYR, HaNs
1969 La muerte de la luz, Monte vila Editores, Ca-
racas, 250 pp.
SEGALEN, MARTINE
2005 Ritos y rituales contempor neos, Alianza Edi-
torial, Madrid, 186 pp.
SCHELER, MAx
1984 La idea del hombre y la historia, La Pl yade,
Buenos Aires, 76 pp.
SoTtELO, IaNAciO
1994 “La persistencia de la religi n en el mundo
moderno”, en Rafael D az-Salazar, Salvador
Giner y Fernando Velasco (eds.), Formas mo-
dernas de religi n, Alianza Editorial, Madrid,
pp. 38-54.
TURNER, VicTOR W.

1988 El proceso ritual, Taurus, Madrid, 217 pp.
VIriLIO, PauL
1999 El Cibermundo, la pol tica de lo peor, C tedra,

Madrid, 112 pp.




<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /CMYK
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments true
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice




