
ALTERIDADES, 2012
22 (43): Págs. 9-19

Identidad, comunidades y patrimonio local: 
una nueva legitimidad social*

Mathieu Dormaels**

Abstract
Identity, communities and local heritage: a new social le-
gitimacy. We have seen a growing relevance of local 
issues in our global world. The globalized economy has 
shifted the paradigms in culture and heritage and in 
other sectors from powerful states and institutions into 
communities that have more legitimacy to decide what 
their culture, “roots” and heritage are. This paper uses 
a multidisciplinary approach to discuss the evolution 
of the concept of heritage, from its origins to current lo-
cal empowering of its social construction. In order to 
understand this process we propose a new concept: 
eco-heritage, that will allow us to integrate the local 
active role of communities in the construction of their 
heritage, exemplified in two communities in Costa Rica 
that have constructed their own strategy of economic 
and social development.
Key words: eco-heritage, eco-museum, heritage, cabe-
car, chorotega, Costa Rica

Resumen
En el mundo globalizado vemos crecer la importancia 
de lo local. El cambio de paradigma del poderoso Es-
tado-nación por la economía globalizada debilita las 
instituciones y fortalece la legitimidad de las comuni-
dades para decidir sobre su cultura, sus raíces y su 
patrimonio. Este artículo presenta, desde un enfoque 
multidisciplinario, el desarrollo de la noción de patri-
monio, desde sus orígenes hasta el actual empodera-
miento local en sus procesos de construcción social. 
Para entender este fenómeno se propone un nuevo 
concepto, el ecopatrimonio, que permite integrar el 
papel activo de las comunidades en la constitución de 
su patrimonio. Se ejemplifica con el caso de dos comu-
nidades de Costa Rica que construyeron una estrategia 
de desarrollo social y económico.
Palabras clave: ecopatrimonio, ecomuseo, patrimonia-
lización, cabécar, chorotega, Costa Rica

Introducción

Después de dos conflictos internacionales y de la aparición de medios de comunicación que abarcan la 
escala global, las sociedades del mundo, en reacción o simplemente por naturaleza, han volteado para 

mirar su propia casa. Esto cambió nuestra visión. Lo viejo, antiguo e insalubre se convirtió en herencia; lo 
inútil, en testimonio del pasado; lo particular –inadaptado a la mundialización–, en atracción única y excep-
cional. Para definir estos elementos reveladores de una búsqueda identitaria de las comunidades se utilizó una 
noción apenas naciente: el patrimonio, que ha evolucionado hasta cobrar amplios y diversos sentidos, los cua-
les revelan usos adaptados a la realidad social de sus “herederos”. ¿Cómo se operó esta evolución y qué estatus 

* 	Artículo recibido el 07/03/10 y aceptado el 05/09/11.
** 	Investigador asociado a la Cátedra de Investigación de Canadá en Patrimonio Urbano; al Centro de Estudios sobre Letras, 

Artes y Tradiciones, y al Centro Norbert-Elias (UMR 8572, Francia) <mat_dormaels@yahoo.com>.



Identidad, comunidades y patrimonio local: una nueva legitimidad social

10

tiene hoy el patrimonio para las comunidades, espe-
cialmente cuando son minoritarias o autóctonas? Este 
artículo tiene como objetivo presentar, desde un enfo
que multidisciplinario, esta evolución y su compren-
sión desde los orígenes hasta una nueva forma de 
empoderamiento local en los procesos de construcción 
social del patrimonio. Para entender este fenómeno 
actual, se propone un nuevo concepto que permite 
integrar el rol activo de las comunidades en la cons-
titución de su patrimonio, en búsqueda de una mayor 
calidad de vida y de una legitimación social. Así pues, 
en un principio se presenta una definición de patrimo-
nio basada en su evolución histórica, y luego se revisa 
cómo los procesos de globalización han potenciado el 
crecimiento de las iniciativas locales en detrimento 
del poder nacional. Se examina también, mediante un 
nuevo concepto, cómo lo patrimonial devino una he-
rramienta de empoderamiento local y legitimación 
social, después de haber sido un objeto valorizado 
principalmente por su autenticidad. Finalmente, se 
muestran dos ejemplos ilustrativos de este concepto: 
se presentan iniciativas de comunidades autóctonas 
en Costa Rica que pueden ser representativas de si-
tuaciones similares en otras partes de América Latina 
o del planeta.

El patrimonio legitimador social

De la herencia al marcador identitario

Si repasamos la historia de la noción de patrimonio, 
parece útil identificar su etimología y sus usos cono-
cidos. Del latín pater, patris –el padre, la familia– y 
monere –recordar, soñar–, la palabra lleva la signifi-
cación de “lo que nos recuerda a los ancestros”. En 
este sentido, es necesario distinguir desde ahora dos 
ámbitos diferentes en los que existe la palabra y que 
siguen coexistiendo. Hasta la segunda mitad del siglo 
xx, “patrimonio” pertenece sobre todo a la esfera pri-
vada y designa las posesiones de un individuo o un 
grupo de individuos y, por extensión, de una organi-
zación privada. Digamos, en principio, que aunque 
este uso sigue siendo muy común se distingue de la 
noción de patrimonio tal como la entendemos aquí. 
Sin embargo, constatamos que puede haber influen-

cia o confusión cuando, al hablar de los valores del 
patrimonio histórico, cultural o natural, se infiere pri-
mordialmente un valor económico. Si bien esta inclu-
sión del patrimonio en el mundo de la economía es 
algo bastante real, se trata de una visión más recien-
te que conlleva el riesgo de reducir nuestra compren-
sión de lo patrimonial. No obstante, un elemento común 
en todas las definiciones del patrimonio es que se 
supone que puede transmitirse entre generaciones. 
Volveremos sobre este punto para integrarlo en un 
intento de definición.

Históricamente, se puede encontrar una primera 
aparición de “patrimonio” en el término patrimonium, 
del latín de la Baja Edad Media, en los escritos ecle-
siásticos, el cual designa los “bienes de los pobres” 
que fueron dados en custodia a la Iglesia pero que no 
le pertenecen (Dormaels y Berthold, 2009). Esta rela-
ción con la Iglesia católica sigue siendo relevante en 
el idioma español. Podemos observar que, en la vigé-
sima segunda edición del diccionario de la Real Aca-
demia Española, la tercera definición de patrimonio 
es: “Conjunto de los bienes propios, antes espiritua-
lizados y hoy capitalizados y adscritos a un ordenan-
do, como título para su ordenación”,1 y la definición de 
“patrimonialidad” es: “Derecho del natural de un país 
a obtener los beneficios eclesiásticos reservados a los 
oriundos de él”.2 Este vínculo, aún vigente en español, 
con el derecho canónico y los bienes eclesiásticos 
permite entender por qué ciertos autores analizan 
nuestra concepción occidental –en el sentido amplio 
de la palabra– como marcada por el “culto cristiano del 
rastro”3 (Noppen y Morisset, 2005: 54), o sea, el pa-
trimonio considerado como reliquia (foto 1). En efecto, 
la noción de patrimonio se construyó, en Occidente, 
sobre esta concepción cristiana, por lo cual no es ex-
traño que fuera un eclesiástico quien, durante la Re-
volución Francesa, tomara posición para salvaguardar 
un “patrimonio nacional” que, “al no ser de nadie, es 
de todos”.4 En ese momento, el padre Henri Grégoire 
hablaba principalmente de las iglesias que pasaron  
a ser propiedad de la nación y que fueron víctimas de 
importantes degradaciones y robos. Con el nacimien-
to de la república, al final del siglo xviii, el elemento 
base de la organización de la sociedad francesa pasa 
de la familia a la nación (Audrerie, 1997: 6), y aparece 
con ello la noción de bienes nacionales, en los cuales 

1	 “Patrimonio”, en Diccionario de la Lengua Española, Real Academia Española, 22ª ed. <http://buscon.rae.es/drael/
SrvltConsulta?TIPO_BUS-3&LEMA=patrimonio> [22 de febrero de 2010].

2	 “Patrimonialidad”, en Diccionario de la Lengua Española, Real Academia Española, 22ª ed. <http://lema.rae.es/
drae/?val=patrimonialidad> [22 de febrero de 2010].

3	 “Le culte chrétien de la trace”; traducción del autor.
4	 Discurso del padre Henri Grégoire, diputado, en la asamblea del 13 de agosto de 1794.



Mathieu Dormaels

11

se encarnarían los nuevos valores de libertad, igualdad 
y fraternidad, y la grandeza de un pasado reinterpre-
tado que los respalda. 

El siglo xix, siglo de las revoluciones industriales y 
de los principios de la modernidad, ve en toda Europa 
las primeras políticas públicas en cuanto al patrimo-
nio, aunque sin denominarlo así todavía. Por ejemplo, 
en 1832 se crea en Francia la función de inspector 
general de la Comisión de los Monumentos Históricos, 
ocupada inicialmente por Ludovic Vitet y después por 
Prosper Mérimée. Ambos realizan la primera etapa 
necesaria para la conservación de los monumentos: 
registrarlos y establecer una lista. En este siglo co-
existen bajo la denominación de monumento objetos 
diferentes con funciones distintas. El monumento –del 
mismo verbo monere, recordar– puede ser histórico 
cuando se trata de elementos arquitectónicos del pa-
sado, pero también conmemorativo o intencional cuan-
do se edifican objetos, esculturas o placas que deben 
recordarle al ciudadano un hecho particular. Estos 
objetos pueden ser construcciones antiguas o contem-
poráneas, pero ambas perpetúan la memoria de algún 
pasado. Ellos tienen además un valor en el presente, 
ya que a través de una visión contemporánea evalua-
mos si el objeto o el hecho histórico considerado es 
suficientemente significativo para ser conservado. Esta 
dualidad entre los valores del pasado y del presente 
es analizada por Aloïs Riegl en su libro El culto moder-
no a los monumentos en 1903. Riegl define dos grupos 

de valores para los monumentos: los valores de me-
moria, asociados al pasado, y los valores de actualidad, 
asociados al presente. Si esta concepción puede pa-
recer muy original y válida un siglo después, veremos 
más adelante que no es resultado de un pensamiento 
en línea recta. En realidad, la evolución de la noción 
de patrimonio acercó la significación actual de éste a 
lo que se conocía al principio del siglo xx, pero en con-
textos diferentes. Así, esta concepción de Riegl y de 
los hombres de finales del siglo xix tuvo que ser olvi-
dada y redescubierta para adquirir su carácter mo-
derno.

En el siglo xx surgen nuevas preocupaciones; des-
pués de la evolución de las industrias, las ciudades 
crecen aún más y se empieza a pensar en el desarro-
llo urbano. Con la Carta de Atenas en 1931 y la Car-
ta de Venecia en 1964,5 el lugar y la función del mo-
numento cambian y éste se transforma en patrimonio 
urbano. Ahora se considera el conjunto urbano que 
lo rodea, en el cual la diversidad y las interrelaciones 
de los elementos participan del valor patrimonial. En 
esta evolución, se opera un deslizamiento del sentido 
de la palabra, y lo patrimonial aparece como lo que 
hay que preservar frente a los cambios de la ciudad. 
Este patrimonio se vuelve un objeto testigo que debe 
conservarse sin alteraciones y que adquiere su valor 
por su autenticidad. En paralelo con la Organización 
de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia 
y la Cultura (Unesco), y después de la campaña de 
salvaguardia de los templos de Abu Simbel empezada 
en 1960, nace la noción de patrimonio mundial, que 
termina de consagrar la palabra patrimonio. Si bien 
los objetos patrimoniales estaban supuestamente 
protegidos de los ataques del tiempo, la noción siguió 
evolucionando hasta progresivamente abarcar una 
nueva dimensión, cada vez más intangible. En efecto, 
la “mundialización” del patrimonio llevó a conflictos 
culturales en la concepción de lo patrimonial. Si se 
refiere al patrimonio de todos, se supone que el tér-
mino puede definirse de forma que cada uno entienda 
lo mismo, lo cual parece utópico. Además, con el em-
poderamiento de la sociedad civil en el mundo occiden
tal de los años setenta y la creciente globalización  
de los medios de comunicación y de la economía, se 
empieza a valorizar lo local como base de la identidad, 
frente a la debilitación del modelo del Estado-nación. 
Esta situación transforma otra vez la noción de patri-
monio y la hace dependiente de un reconocimiento 

Foto 1. Ruinas de la abadía de Beauport, Francia
Foto: Mathieu Dormaels

5	 Carta Internacional sobre la Conservación y la Restauración de los Monumentos y los Sitios, proclamada en el II Congreso 
Internacional de Arquitectos y Técnicos de Monumentos Históricos, Venecia, 1964, y adoptada por el Consejo Internacio-
nal de Monumentos y Sitios (icomos, por sus siglas en inglés) en 1965.



Identidad, comunidades y patrimonio local: una nueva legitimidad social

12

comunitario valorado contra la evaluación de los ex-
pertos, quienes ahora tienen que compartir la facultad 
de “hacer el patrimonio”. Asimismo, la creciente par-
ticipación de países asiáticos en las organizaciones 
internacionales, en particular en la Unesco, generó 
una nueva concepción de lo patrimonial en acuerdo 
con estas culturas. De los múltiples ejemplos que 
conocemos y entendemos, podemos citar el de las islas 
Filipinas, donde personas son legalmente declaradas 
“tesoro nacional vivo”, o el de Japón, con la ahora fa-
mosa tradición de reconstrucción periódica de los 
templos shinto, que marcan la transmisión del saber 
más que del objeto material. Cuando las comunidades 
hacen del patrimonio el marcador de su identidad o 
cuando se salvaguarda el intangible se constituyen 
indudablemente algunas de las raíces de la “explosión 
patrimonial” de los últimos 20 años. Se intenta hacer 
del patrimonio un marcador identitario, es decir, 
construirlo al mismo tiempo que se construye la iden-
tidad mediante su enunciación en el resto del mundo. 
En otras palabras, podríamos definir el patrimonio 
como el soporte transmisible de la historia y la identi-
dad en la experiencia colectiva. Se trata de darle al 
objeto patrimonial una significación simbólica que 
nos remita a nuestra existencia y a nuestra identidad 
actual. Esta contemporaneidad de la construcción del 
patrimonio, que interroga su vigencia real o ficticia, 
le devuelve su actualidad al análisis de Riegl, como lo 
demostró Françoise Choay en 1992.6 También abrió 
una nueva perspectiva sobre el patrimonio y su pro-
ceso de configuración llamado desde hace unos años 
la patrimonialización.

Patrimonialización y globalización

Patrimonialización y globalización tienen en común 
que ambos son procesos, y, aunque el segundo pare-
ce ser más un hecho, son inscritos en una tempora-
lidad inherente a su naturaleza. El proceso supone 
un cambio entre dos estados. En el caso del patrimonio 
se puede hablar de “descubrimiento” (Davallon, 2002: 
59)7 o de “obra abierta” (Eco cit. en Morisset, 2009: 23) 
porque el objeto preexiste y su significación se trans
forma durante este proceso. Aquí se entiende la pa-
trimonialización como un proceso en el que se atri-
buye una significación simbólica a un elemento, que 
se vuelve entonces patrimonial. En otros términos, se 

trata de una elección hecha en un momento dado por 
un grupo social sobre lo que representa su identidad 
y su historia, pero esta elección debe entenderse en 
su momento de existencia, de su enunciación, y el 
patrimonio, en este caso, como un discurso, la “repre-
sentación de un elemento original”, pero un discurso 
performativo.8 Lo que preexiste es el soporte de la 
representación en el presente, el objeto material o 
inmaterial, construido en el pasado y que representa 
estos tiempos; sin embargo, los tiempos del patrimo-
nio (Schiele, 2002) son más numerosos. Además del 
pasado en el cual fue creado el objeto, el patrimonio 
existe en el momento de su patrimonialización (su 
“presente”) y en aquel en el cual lo estamos viendo 
(nuestro presente). Para comprender bien un elemen-
to patrimonial, hay que estar atentos a estos tres mo-
mentos sin los cuales sólo se puede tener un entendi-
miento parcial, ya que estos diferentes tiempos 
corresponden a distintos valores del patrimonio (Dor-
maels, 2009). 

La globalización, concebida como el conjunto de 
los procesos globalizadores –económicos o tecnológi-
cos, por ejemplo–, transforma el tiempo y el espacio 
(García Canclini, 1999: 47) y favorece la aparición de 
culturas híbridas (García Canclini, 2007). Estos pará-
metros nos permiten, o permitían, definir nuestra 
identidad a través de una creencia, una época o un 
territorio común. La globalización, sea considerada 
positiva o negativa, controlable o ineluctable, cambia 
profundamente nuestra percepción del mundo con la 
contracción del tiempo y de las distancias y desplaza 
las diferencias y las similitudes. ¿Cuáles diferencias 
existen entre dos empresarios de países distintos?, 
menos de las que hay entre uno de ellos y un campe-
sino de su propio país. En todos los casos, ya sea vis-
ta como creadora o como amenazadora, la globalización 
no puede y no debe ser ignorada, en particular en el 
estudio de lo patrimonial. Estos dos procesos tienen 
en común además el hecho de no ser definitivos. La 
globalización es continuada, una sucede a la otra, y la 
patrimonialización es cíclica (Morisset, 2009: 23), una 
agrega sentido a la anterior. Así comprendidas la pa-
trimonialización y la globalización, podemos avanzar 
la hipótesis de que no es contradictorio examinar lo 
“mundial” del patrimonio local y lo “local” del patri-
monio mundial.

Como ya se indicó, la noción de patrimonio mundial 
surge en reacción a la mundialización de los conflictos 

6	  Libro traducido en 2007 al español con el título Alegoría del patrimonio.
7	  Primera fase de la patrimonialización según Jean Davallon, inspirado en Umberto Eco.
8	  En el sentido de John L. Austin, un enunciado performativo constituye él mismo la cosa que enuncia. 



Mathieu Dormaels

13

armados. Puede parecer lógico que se conciba una 
solución al peligro de la guerra moderna a través de 
organizaciones internacionales, pero la globalización 
es más que esta internacionalidad o que la transna-
cionalidad. Sin embargo, este patrimonio sigue siendo 
“mundial” y no “global”. Parece entonces que la multi-
plicación de los fenómenos globalizadores en la segun-
da mitad del siglo xx pudo haber forzado a la Unesco 
a cambiar su enfoque para adaptarse a la realidad de 
las comunidades redefinidas por estos mismos fenó-
menos. Entre la movilización masiva para salvaguar-
dar un sitio patrimonial en Egipto y la inscripción en 
2008 de los sitios del dominio del jefe Roi Mata, en Va-
nuatu, en la Lista del Patrimonio Mundial, se operó 
una traslación o, más bien, una reversión. Pasamos 
de un sistema –posiblemente influido por la visión 
humanista de la Francia posrevolucionaria de los 
derechos humanos– que “universalizaba” lo nacional 
a una organización que legitima lo local. Podemos 
preguntarnos qué queda hoy del “valor universal ex-
cepcional” de los casi mil sitios inscritos en la lista. 
Si creemos que esta universalidad sigue vigente en lo 
humanista de esta concepción, no es nuestro propósi-
to debatirlo aquí. Empero, el patrimonio mundial “fun-
ciona” tan bien en la opinión pública en general porque 
responde al desafío de subrayar lo local, lo particular 
de un patrimonio, de modo que se puede insertar en 
otros procesos globales como el turismo o los medios 
de comunicación. En este sentido, el patrimonio mun-
dial se vuelve un medio de expresión legítimo y legi-
timador de su identidad. Un ejemplo famoso de ello 
sería la inscripción en la Lista del Patrimonio Mundial 
de los templos de Angkor, en Camboya, en 1992. Como 
analiza Lazzarotti (2001: 58), más allá de proteger un 
sitio patrimonial, se trataba de integrar a Camboya 
en la escena internacional, con el objetivo de estabili-
zar políticamente al país. Por supuesto, sería ingenuo 
negar las implicaciones o motivaciones políticas en los 
actos de una organización intergubernamental como 
la Unesco. Incluso a veces parece que las considera-
ciones políticas están tomando el lugar prioritario 
frente a las consideraciones técnicas cuando concier-
ne al patrimonio mundial (Jokilehto, 2011). Este 
suceso constituyó el primer paso en la legitimación 
del nuevo Estado en el “concierto de las naciones”, es 
decir, una forma de hacerlo entrar en la esfera de la 
Organización de las Naciones Unidas (onu) apenas un 
año después de la firma de un acuerdo9 que acabó 

con más de diez años de enfrentamientos. Para lograr 
el objetivo político, la Unesco y la onu aseguraron la 
participación de expertos extranjeros a fin de concre-
tar el renacimiento del país. El reciente juicio de uno 
de los responsables de la dictadura Khmer, Kang Kek 
Ieu, Douch, resalta el éxito político de la operación, 
mientras que el frágil estado de conservación de los 
templos de Angkor cuestiona su eficiencia. Pero el 
“patrimonio mundial” tiene también fuertes implica-
ciones sobre la percepción del patrimonio en el ni- 
vel local, en las comunidades que cuentan con acce-
so a los medios modernos de comunicación y que se 
enteran a veces más de lo lejano que de lo cercano. 
Asimismo, en cada “patrimonio local” surge una di-
mensión mundial, ya que su condición patrimonial, o 
sea, su significación simbólica, hace de aquél un ele-
mento único en el planeta. De la misma forma, lo local 
ya no se define en oposición a lo nacional o a lo mun-
dial, sino que todos los patrimonios son, en algún 
sentido, “locales” en la unicidad de las relaciones que 
tienen con ellos las comunidades. En fin, actualmente, 
lo mundial ya no es de todos, es de cada uno, y lo que 
se reconoce en su universalidad es esta posibilidad 
de todos de hacer de este patrimonio su patrimonio.

9	 Acuerdos para un Reglamento Político Global del Conflicto Camboyano o Acuerdos de París, firmados el 23 de octubre de 
1991, que preveían la tutela de la onu sobre el país por medio de la Autoridad Provisional de las Naciones Unidas en Cam-
boya (Apronuc) <http://www.operationspaix.net/apronuc> [22 de febrero de 2010].



Identidad, comunidades y patrimonio local: una nueva legitimidad social

14

Patrimonio y legitimidad

Este desarrollo de la noción de patrimonio y de su 
proceso de construcción, la patrimonialización, es pro-
bablemente la raíz de una forma de “democratización” 
del patrimonio, en el sentido propio, de apoderamien-
to del “pueblo” (demos), quien se transformó en un 
actor esencial. Más allá de su consideración como una 
construcción social “dinámica, enraizada en el pre-
sente” (Rosas Mantecón, 1998: 5), aparecen ahora 
situaciones en las cuales las comunidades locales son 
proactivas y lideran la construcción de su patrimonio. 
Como se verá, esta “toma de poder” local debe hacer-
nos abordar y estudiar el patrimonio de otro modo. 
Desde el contexto de la globalización, entendemos 
mejor por qué las comunidades tienen esta impor-
tante función. Si al principio se desarrolló en contra 
de los expertos, muchas veces para proteger su casa 
o su barrio, la posición comunitaria se integra ahora 
en una redistribución de los papeles en los cuales 
cada uno participa. La comunidad es el actor de la 
construcción del significado simbólico y el experto 
interviene sobre la materia concreta del objeto patri-
monial. Además, estos dos niveles de intervención no 
son excluyentes, y la “verdad científica” ya no invali-
da las “creencias populares”. A últimas fechas, por la 
creciente relevancia de las teorías del desarrollo sos-
tenible, se incrementó aún más la colaboración entre 
expertos y comunidades en la gestión ya sea de las 
ciudades o de la naturaleza. Desde esta perspectiva 
de “satisfacer las necesidades del presente sin com-
prometer las necesidades de las futuras generaciones”, 
como fue definido en 1987 en el Informe Brundtland,10 
el patrimonio se convirtió en una herramienta de 
gestión sostenible de los recursos. De tal forma, el 
turismo, actividad de mayor generación de riqueza en 
relación con el patrimonio, así como la renovación 
urbana o la preservación de actividades agrícolas 
tradicionales, se vuelve sostenible cuando, mediante 
la conservación del patrimonio, participa en la mejo-
ra de la calidad de vida de las comunidades y respeta 
más el medio ambiente. Es claro que, en muchos 
casos, esta preocupación enmascara prácticas peli-
grosas y condenables. Cabe citar aquí a los supuestos 
promotores del ecoturismo, quienes utilizan la falta 
de reglamentación en cuanto al uso del término para 
esconder, como por ejemplo en Guatemala, proyectos 

destructores de la naturaleza y de las culturas indí-
genas (Vigna, 2006).11 Pero sigue siendo un cambio 
significativo, ya que esta perspectiva de desarrollo 
sostenible puede devolverle al patrimonio una función 
y por lo tanto un nuevo valor de uso. 

Dentro de las múltiples consecuencias de este fe-
nómeno, aquí nos enfocamos en dos aspectos. En 
primer lugar, esta importancia de las comunidades y 
la necesidad de incluirlas en los procesos de patrimo-
nialización les da una legitimidad que sustituye al 
antiguo valor de los expertos, la autenticidad. El pa-
trimonio se convirtió en una fuente de poder para las 
comunidades, ya que pueden controlar un proceso 
inicialmente en manos de las instituciones públicas. 
Este proceso, una vez institucionalizado en disposi-
ciones legales, como la Convención para la Salvaguar-
dia del Patrimonio Cultural Inmaterial, de la Unesco 
(2003), reconoce de facto la existencia de la comuni-
dad: la hace existir y la legitima. Es fundamental 
entender que si la ley le da una existencia al patrimo-
nio, las comunidades pueden también, a través de él, 
llegar a “existir”. En efecto, reconocer el idioma o las 
tradiciones de una comunidad puede constituir una 
jurisprudencia para reconocer los derechos en cuan-
to a los servicios públicos en su idioma y hasta rei-
vindicar territorios, por ejemplo. Son visibles las 
múltiples consecuencias que esto puede acarrear, en 
particular en las comunidades que no tienen todavía 
el reconocimiento suficiente para mantener su cultu-
ra viva. Aún más, si la colaboración entre los expertos 
y las comunidades parece necesaria, ya no son sólo 
los expertos quienes tienen la iniciativa. Se puede 
considerar que “sin poder, [...] no hay patrimonio” 
(Prats, 1997: 35), porque el patrimonio, desde una 
perspectiva social, define un nuevo equilibrio donde 
este poder se comparte.

En segundo lugar, el patrimonio, para ser un ins-
trumento de la gestión sostenible de los recursos, 
tiene que vincularse de varias formas con los elemen-
tos que lo rodean; tiene que ser considerado en relación 
con sus entornos humanos, urbanos, ambientales y 
sociales, y administrado en colaboración con la co-
munidad depositaria de su significación simbólica. 
Morisset define estos aspectos como la economía –la 
gestión– y la ecología –los entornos– del patrimonio, 
y ambos conforman su ecosistema (Morisset, 2009: 
8). En este caso, el desafío del patrimonio es lograr 

10	Informe publicado por la Comisión Mundial para el Medio Ambiente y el Desarrollo (de la onu) titulado Nuestro Futuro 
Común (Notre avenir à tous, en francés, o Our Common Future, en inglés), pero conocido como Informe Brundtland por el 
apellido de su presidenta, la doctora Gro Harlem Brundtland, entonces primera ministra de Noruega.

11	Puede verse también la edición en español de este artículo de Vigna (2006): “Los falsarios del ‘ecoturismo’”, en Le Monde 
Diplomatique, “el Dipló”, edición Cono Sur, núm. 85, julio de 2006, pp. 31-33.



Mathieu Dormaels

15

un equilibrio entre estos elementos para llegar a una 
situación en la cual el patrimonio existe y tiene sen-
tido pleno.

Llegados a este punto, el patrimonio puede ser re-
sultado de la sola voluntad de la comunidad, de quien 
lo construya o lo constituya, como un instrumento 
para reapropiarse de su pasado y empoderarse de su 
futuro. Este motivo de expresión de la cultura de una 
comunidad, que fue el origen del concepto de ecomu-
seo desarrollado por Georges-Henri Rivière y Hugues 
de Varine (Chaumier, 2003: 15), genera un patrimonio 
difícil de reconocer para los expertos. Así, parece arduo 
admitir legalmente este patrimonio, ya que no nece-
sita la intervención de un experto para existir, pero 
es la expresión más “legítima” de una cultura local. 
En lugar de ofrecer una justificación científica poste-
rior, o de ubicarlo con otras clases de patrimonio (en 
particular con el patrimonio vernáculo en lo material), 
proponemos un tipo particular de patrimonio con base 
en la noción de ecomuseo de Rivière. Definimos en-
tonces el ecopatrimonio como un patrimonio concebido, 
protegido y explotado por una comunidad, que pue- 
de ser reconocido por un poder legal, que contribuye 
al desarrollo presente de la comunidad y de su calidad 
de vida y cuyo fin es preservar, comunicar y transmi-
tir su cultura viva. Esta definición no impide que haya 
elementos “externos” que intervengan en la patrimo-
nialización, la cual empieza con una ruptura, una fase 
de “descubrimiento” que muchas veces es produc- 
to de la intervención de un individuo, o de un grupo 
de individuos, exterior a la comunidad, que tiene una 
mirada nueva sobre un objeto material o inmaterial. 
Otras veces, la búsqueda de esta misma mirada ex-
terior motiva la patrimonialización de un objeto y su 
consecuente conservación y valorización, fenómeno 
que lleva, en circunstancias extremas, a la producción 
de “seudopatrimonio” o de “folclore”, en su sentido me-
nos positivo. En todo caso, son elementos externos 
(turismo, tecnologías de la comunicación, etcétera) o 
su ausencia (falta de apoyo o de interés político) los 
que en muchas ocasiones propician las acciones de las 
comunidades. Debido a que son una forma de reaccio-
nar a una situación insatisfactoria, que puede impli-
car a otros grupos sociales, estos procesos no pueden 
considerarse sin conflictos. Esta dimensión conflicti-
va del proceso, aunque necesariamente muy contex-
tualizada, podría ser objeto de estudios más específicos.

En el caso de los grupos indígenas, la patrimonia-
lización de sus territorios y tradiciones favoreció su 
visibilidad y les dio, en los últimos años, no sólo una 
legitimidad que les permitió recobrar sus derechos bá-
sicos,12 sino también un nuevo papel en la construc-
ción identitaria de las poblaciones de los países. No 
queremos ignorar todo lo que queda por hacer para 
mejorar el reconocimiento y las condiciones de vida 
de numerosos pueblos autóctonos, sin embargo, en 
términos de patrimonio se ha hecho mucho, y lo que 
falta tiene más que ver con el reconocimiento del pa-
trimonio contemporáneo –y no solamente del antiguo–, 
que recuerda que estas culturas, como las comuni-
dades, son todavía vivas. 

Esta vivacidad de las culturas de las comunidades 
es clave para entender el funcionamiento de la patri-
monialización como proceso generador de legitimidad 
social. No creemos que se trata de la resurrección de 
objetos o de antiguas prácticas ya olvidadas, sino  
de artefactos que corresponde valorizar en el contex-
to actual de globalización. En otras palabras, éstos 
conservan una continuidad por la cual el saber aún 
reside en la comunidad. Por supuesto, se pueden pa-
trimonializar elementos olvidados y descubiertos de 
nuevo, como objetos de anteriores técnicas o lejanas 
tradiciones, pero éstos pasan necesariamente por la 
intervención de un experto que autentifica, por lo que 
se convierte en un proceso más “clásico” de patrimo-
nialización. En cuanto al ecopatrimonio, la patrimonia-
lización es conducida por la comunidad, la cual debe 
tener todavía el conocimiento, aunque esto, precisémos-
lo de nuevo, no excluye intervenciones externas.

Para ilustrar este concepto, examinaremos dos 
ejemplos de patrimonio de comunidades ubicadas en 
Costa Rica: primero, veremos el trabajo que se hizo 
en torno al idioma cabécar y la edición de manuales 
escolares, y después, la creación del Ecomuseo de la 
Cerámica Chorotega en San Vicente de Nicoya.

Dos ejemplos en Costa Rica

Oficialmente, en Costa Rica viven todavía ocho etnias 
autóctonas (Solano Salazar, 2004: 345): bribrís, cabé-
cares, guaymíes, malekus, bruncas, teribes, huetares 
y chorotegas, además de otros grupos más pequeños, 
como los mismitos o los sumos. Según los datos del 

12	En particular con la adopción en la onu de la Declaración sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas el 13 de septiembre 
de 2007. Cabe señalar que cuatro países votaron en contra: Estados Unidos, Nueva Zelanda, Canadá y Australia, pero 
finalmente han reconocido la Declaración.



Identidad, comunidades y patrimonio local: una nueva legitimidad social

16

censo de 2000, existen 63 876 personas que se reco-
nocen indígenas, o sea 1.7% de la población total, de 
las cuales 42.3% se ubica dentro de los 22 territorios 
definidos legalmente (Solano Salazar, 2004: 348). Sin 
embargo, las situaciones varían mucho de una comu-
nidad a otra en términos de tamaño de población y de 
preservación de su cultura. No obstante, en todas las 
comunidades se observan iniciativas para preservar 
elementos culturales como “patrimonio” del grupo. En 
este trabajo nos enfocamos en dos comunidades con 
morfologías muy distintas: los cabécares y los choro-
tegas. Para ilustrar estas diferencias en dos criterios, 
podemos mencionar primero que, respecto a la pobla-
ción que vivía en los territorios indígenas en 2000, se 
contaban 10 175 personas del pueblo cabécar y sólo 
995 del chorotega. Un segundo elemento que ilustra 
la variedad de situaciones y que está probablemente 
vinculado con la situación demográfica expuesta es 
la proporción de individuos que sigue hablando el 
idioma tradicional de estas comunidades. Este dato 
nos da una idea del vigor de las culturas indígenas y 
del posible peligro de desaparición de elementos liga-
dos a la tradición oral en particular. En los casos aquí 
presentados, y según los datos del mismo censo, 84.4% 
de la población cabécar habla este idioma (uno de los 
dos más hablados con el guaymí), y, al contrario, el 
idioma chorotega se ha perdido por completo. Aunque 
las situaciones son muy diferentes, podemos examinar 
en ambas comunidades iniciativas de preservación de 
su patrimonio, con procesos de patrimonialización que 
implican un reconocimiento oficial –es decir, por ins-
tituciones del Estado– de las comunidades cabécar 
y chorotega. Estos dos estudios de caso proceden de 
enfoques metodológicos distintos. En el primero se 
parte de fuentes secundarias, como documentos pro-
ducidos por el proyecto, artículos de prensa y entre-
vistas con personas involucradas. En el segundo se 
revisaron directamente los soportes comunicativos 
elaborados para difundir la iniciativa local, y se com-
plementaron con una visita al terreno para una ob-
servación directa y encuentros informales con per-
sonas de la comunidad inmersas en el proyecto 
patrimonial.

No es necesario demostrar la relevancia de la prác-
tica de un idioma y de su conservación en cuanto 
elemento fundamental del patrimonio de las comuni-
dades. Por esta razón, nuestro primer ejemplo con-
templa precisamente la labor efectuada para la conser-
vación y la enseñanza del idioma cabécar. Éste, como 
el bribrí, es un idioma de origen macrochibcha, grupo 
lingüístico del sur de América Central y del norte de 
América del Sur. A partir de 2000, con el impulso  
de la antropóloga Marine Hedström-Rojas se empren-
dió un importante trabajo para realizar manuales 
escolares en cabécar, de modo que los niños de la 
comunidad pudieran estudiar en su idioma.13 El éxi-
to de este proyecto no significa que no hubo dificul-
tades, pero aquí no nos interesa el proceso, sino sus 
consecuencias, y aunque la antropóloga no es indíge-
na, por lo que su intervención puede ser considerada 
externa, el proceso de patrimonialización fue resulta-
do del trabajo de la comunidad. Para hacer estos libros 
se llevó a cabo una sistematización de la lengua que 
evidentemente nunca había sido necesaria. En esta 
etapa esencial se conformaron grupos de individuos 
de diversas edades y de ambos géneros, quienes du-
rante varias sesiones discutieron las palabras, las for-
mas de construir el lenguaje y sobre todo la manera 
de escribirlo y pronunciarlo. Cabe señalar que este 
trabajo no es el primero sobre el cabécar. En realidad, 
ya existían estudios académicos sobre ese idioma,14 
entre ellos un diccionario español-cabécar (Margery 
Peña, 1989), pero no se había hecho ninguno en rela-
ción con, y sobre todo para el beneficio de, la comu-
nidad. Durante la elaboración de estos manuales es-
colares se integró desde el principio a los cabécares 
para producir una herramienta que sirviera a sus 
miembros más jóvenes. Además de la preservación del 
idioma mediante la enseñanza, el proyecto incluyó otros 
elementos de esta cultura, como cuentos y mitos rela-
cionados con sus creencias y su historia, para generar 
parte del contenido e ilustrar los manuales. Así se 
editaron en 2005 los cuatro tomos de Sa ñayuwä sa 
síwawa-Estudiemos cabécar (foto 2).15 

Si bien este proyecto podría considerarse simple-
mente un buen ejemplo de salvaguardia de un patri-
monio cultural, sin duda fue más allá: detrás está el 

13	El autor agradece particularmente a Xiomara Zúñiga Salas, editora que participó en este proyecto, por su disponibilidad 
y la entrevista dada el 8 de marzo de 2009. Mucha información ahí presentada proviene de esta entrevista.

14	Para más información, véase Bibliografía sobre la lengua cabécar, elaborada por Guillermo González Campos, de la Uni-
versidad de Costa Rica <http://gonzalezcampos.googlepages.com/Bibliografiacabecar.pdf> [22 de febrero de 2010].

15	Marine Hedström-Rojas y otros, Sa ñayuwä sa síwawa 1. Estudiemos cabécar 1; Marine Hedström-Rojas y Ovidio Martí-
nez Sanabria, Sa ñayuwä sa síwawa 2. Estudiemos cabécar 2; Marine Hedström-Rojas, Severiano Fernández Torres y 
Freddy Obando Martínez, Sa ñayuwä sa síwawa 3. Estudiemos cabécar 3; y Marine Hedström-Rojas, Severiano Fernández 
Torres y Freddy Obando Martínez, Sa ñayuwä sa síwawa 4. Estudiemos cabécar 4; todos editados por la Fundación Naí-
ri, en San José.



Mathieu Dormaels

17

reconocimiento del derecho de la comunidad a trans-
mitir su cultura y enseñar en su idioma. Se trata 
entonces de darle reconocimiento social y legitimidad 
cultural. Esta legitimidad terminó de ser efectiva cuan-
do, al final de 2008, el Consejo Nacional de Rectores 
(Conare), conformado por representantes de las cua-
tro universidades estatales del país, decidió financiar 
un proyecto para formar a 20 estudiantes en la ca-
rrera de Ciencias de la Educación, con énfasis en 
cultura cabécar (Vargas López, 2008). Este proyecto 
marca un reconocimiento que sale del ámbito acadé-
mico, ya que involucra al Ministerio de Educación 
Pública, responsable de la enseñanza escolar. Estos 
elementos son esenciales, reveladores de una evolución 
en la consideración de los pueblos indígenas en Cos-
ta Rica, pues se basan en un proceso de patrimonia-
lización de un objeto cultural. En este caso, aunque 
intervino un individuo externo que llevó una mirada 
nueva sobre este objeto, creemos que este proceso y 
el patrimonio que resulta de él, o sea el idioma, siste-
matizado y escrito en manuales como medio de ense-

ñanza (más que el idioma mismo) y como fundamen-
to de la identidad de la comunidad, corresponde a la 
definición que proponemos de ecopatrimonio.

El segundo ejemplo, al contrario, gira en torno a 
una comunidad más reducida donde se perdió el idio-
ma. A pesar de ello, la cultura chorotega fue de las más 
importantes en Costa Rica, y, a pesar de haber per-
dido mucho durante la Conquista, aún quedan cos-
tumbres y tradiciones vivas. Los chorotegas, influidos 
por los mayas y los aztecas, son considerados la co-
munidad mesoamericana situada más al sur. En 
Costa Rica, esta población se instaló principalmente 
en la península de Nicoya (provincia de Guanacaste), 
donde todavía se ubican los territorios de esta comu-
nidad. Entre sus tradiciones, la más conocida es la 
producción de cerámicas pintadas, artesanía esencial 
para la civilización maya, productora de piezas de gran 
calidad en su fabricación y su ornamentación. En 
Guanacaste se encontraron cerámicas de los años 500 
d. C., pero sobre todo de los años 800 a 1 000 d. C., 
cuando llegaron del norte emigrantes que tenían co-
nocimientos técnicos en cerámica policroma (foto 3). 

En los últimos tiempos, el país tuvo un crecimien-
to importante del turismo como industria, en particu-
lar en la península de Nicoya, donde muchos extran-
jeros, primordialmente estadounidenses, adquirieron 
propiedades. Aprovechando este mercado turístico, 
se desarrollaron varias actividades artesanales que 
ofrecen productos locales en las tiendas especializadas, 
como la cerámica, la producción textil o la confección 
de máscaras. La “mirada turística” hizo de estas acti-
vidades una fuente de recursos, pero también calificó 

Foto 2. Portada del tomo 2 de Estudiemos cabécar
Foto: Mathieu Dormaels

Foto 3. Cerámicas chorotegas expuestas 
en el Ecomuseo de San Vicente, Costa Rica

Foto: Mathieu Dormaels



Identidad, comunidades y patrimonio local: una nueva legitimidad social

18

estos conocimientos como específicos de las culturas. 
En esta zona de Costa Rica se produce tradicional-
mente la cerámica en varios pueblos, pero, en 1992, 
los vecinos de un pueblo de la comunidad chorotega 
decidieron buscar la forma de rescatar y preservar las 
técnicas de sus ancestros. Este proceso de patrimo-
nialización fue largo y complejo, ya que, por ser una 
iniciativa comunitaria, resultó más complicado en-
contrar soportes y apoyos científicos y financieros. 
Sin embargo, en 2003 tomó forma el proyecto de un 
museo con la construcción de un edificio. Con el res-
paldo de varias instituciones y organizaciones nacio-
nales e internacionales, y en especial con el apoyo 
técnico del Museo Nacional de Costa Rica, se inaugu-
ró en mayo de 2007 el Ecomuseo de la Cerámica 
Chorotega16 en San Vicente (foto 4). Es notable que 
en el sitio oficial del museo en internet, en la sección 
“Exhibición”, se presenten la muestra fotográfica en 
el edificio y los talleres alrededor, pero también una 
huerta y la comunidad misma, en el apartado “Su 
Gente”.17 Asimismo, pueden encontrarse los produc-
tos que se venden en la tienda del museo, así como 
variada información sobre las costumbres actuales 
de la comunidad, la localización e historia del museo, 
etcétera. En fin, lo que parece ser expuesto, y que 
constituiría el patrimonio presentado, es la comuni-
dad con sus costumbres, su artesanía (talleres y 
tienda), su gente (fotografías expuestas de los artesa-
nos) y su ambiente (la huerta). Se trata entonces de 
una patrimonialización de su cultura, en el sentido 
antropológico de la palabra, que se opera a través de 
la preservación de las técnicas de fabricación de la 
cerámica chorotega.

En este ejemplo vemos muy bien cómo la patrimo-
nialización puede corresponder al concepto de ecopa-
trimonio, ya que la finalidad del proceso es preservar 
la cultura y, por supuesto, promocionar una actividad 
tradicional. Al mismo tiempo es una forma de orga-
nizar una economía para valorizarla en un entorno 
competitivo y, con la generación de recursos, mejorar 
la calidad de vida de la comunidad. En efecto, muchos 
de los pueblos alrededor, y parte de la comunidad 
chorotega, viven también de la producción de cerámi-
cas, y podría decirse que la competencia más fuerte 
es económica, pero en el pueblo de San Vicente se 
buscó una solución para pasar de la producción ar-
tesanal a un elemento patrimonial. La constitución del 
Ecomuseo, a partir de una acción común de los veci-
nos y gestionada por ellos, concreta esta finalidad de 

desarrollo durable del ecopatrimonio, y le ofrece a la 
comunidad una posibilidad de sostener su modo de 
vida y de mejorarlo. Aquí de nuevo es evidente que el 
museo necesitó la intervención de especialistas exter-
nos para apoyar y aconsejar a la comunidad en su 
proyecto, pero en ningún momento se trata de una 
declaración ex nihilo de un objeto considerado patri-
monio por el reconocimiento de un experto. Como en 
el caso de la sistematización del idioma cabécar, esta-
mos frente a una comunidad que construye, en el nivel 
local, la significación identitaria e histórica del objeto, 
que lo patrimonializa y que toma la responsabilidad 
de su conservación para su propio beneficio econó-
mico, cultural y social.

Conclusión

Para concluir, se destaca cómo la evolución de la no-
ción de patrimonio hacia formas más inmateriales 
permite abarcar elementos culturales no tanto por su 
autenticidad sino porque simbolizan la identidad de 
una comunidad. El patrimonio cambia, y quienes 
tienen el poder de hacerlo, también. En la actualidad, 
las comunidades se hacen cada vez más presentes  
en los procesos de patrimonialización y en la gestión 
del patrimonio –su economía–, y además se integran 
los elementos que lo rodean –su ecología– para lograr 
un equilibrio complejo pero necesario entre preser-
vación y desarrollo, entre lo mundial y lo local, entre 

16	 Sitio oficial de internet <http://www.ecomuseosanvicente.org/CONTENIDOS/indexspa.html> [22 de febrero de 2010].
17	 <http://www.ecomuseosanvicente.org/CONTENIDOS/pagesp/exhib/gente.html>.

Foto 4. Ecomuseo de la Cerámica Chorotega 
en San Vicente, Costa Rica

Foto: Mathieu Dormaels



Mathieu Dormaels

19

la identidad y su representación (Morisset, 2009: 27). 
En este equilibrio, las comunidades tienen legitimidad 
para elegir su ecopatrimonio y hacer de éste una he-
rramienta de desarrollo, de reconocimiento y de legi-
timación social.

Bibliografía

Audrerie, Dominique

	 1997	 La notion et la protection du patrimoine, Presses 
Universitaires de France (Que Sais-Je?, 3304), 
París, 128 pp.

Austin, John Langshaw

	 1991	 Quand dire, c’est faire, Seuil, París, 202 pp.
Chaumier, Serge

	 2003	 Des musées en quête d’identité: Écomusée versus 
technomusée, L’Harmattan, París, 272 pp.

Choay, Françoise

	 1992	 L’allégorie du patrimoine, Seuil, París, 272 pp.
Davallon, Jean

	 2002	 “Tradition, Mémoire, Patrimoine”, en Bernard 
Schiele (ed.), Patrimoine et identités, Multi-
mondes, Quebec, pp. 41-64.

Dormaels, Mathieu

	 2009	 “El museo: un mediador entre el patrimonio y 
la comunidad”, conferencia presentada en el 
2º Congreso Nacional de Museos, Museo Na-
cional de Costa Rica, San José.

Dormaels, Mathieu y Etienne Berthold

	 2009	 “Introduction”, en Etienne Berthold, Mathieu 
Dormaels y Josée Laplace (eds.), Patrimoine et 
Sacralisation, Multimondes, Quebec, pp. 1-14.

García Canclini, Néstor

	 1999	 La globalización imaginada, Paidós, Buenos 
Aires, 238 pp.

	 2007	 Culturas híbridas: estrategias para entrar y 
salir de la modernidad, Paidós, Buenos Aires, 
349 pp.

Jokilehto, Jukka

	 2011	 “World Heritage: Observations on Decisions 
Related to Cultural Heritage”, en Journal of 
Cultural Heritage Management and Sustainable 
Development, vol. 1, núm. 1, pp. 61-74.

Lazzarotti, Olivier

	 2001	 “Angkor; Faut-il réveiller la Belle au bois dor-
mant?”, en Téoros, vol. 20, núm. 3, pp. 54-58.

Margery Peña, Enrique

	 1989	 Diccionario cabécar-español, español-cabécar, 

Editorial de la Universidad de Costa Rica, San 
José, 556 pp.

Morisset, Lucie K.
	 2009	 Des régimes d’authenticité: essai sur la mémoire 

patrimoniale, Presses de l’Université du Qué-
bec/Presses Universitaires de Rennes (Art et 
société), Quebec y Rennes, 131 pp.

Noppen, Luc y Lucie K. Morisset

	 2005	 “Ville et mort du patrimoine”, en Pierre Delorme 
(ed.), La ville autrement, Presses de l’Univer-
sité du Québec, Quebec, pp. 49-66. 

Prats, LLorenç

	 1997	 Antropología y patrimonio, Ariel, Barcelona, 
171 pp.

Riegl, Aloïs

	 2003	 Le culte moderne des monuments: sa nature, 
son origine, L’Harmattan, París, 123 pp.

Rosas Mantecón, Ana

	 1998	 “Presentación”, en Alteridades, año 8, núm. 
16, pp. 5-9.	

Schiele, Bernard

	 2002	 “Les trois temps du patrimoine”, en Bernard 
Schiele (ed.), Patrimoine et identités, Multi-
mondes, Quebec, pp. 215-248.

Solano Salazar, Elizabeth

	 2004	 “La población indígena en Costa Rica según el 
censo 2000”, en Luis Rosero Bixby (ed.), Cos-
ta Rica a la luz del Censo del 2000, Centro 
Centroamericano de Población-Universidad de 
Costa Rica/Proyecto Estado de la Nación/
Instituto Nacional de Estadística y Censos,  
pp. 341-373 <http://ccp.ucr.ac.cr/noticias/  
simposio/pdf/solano.pdf> [22 de febrero de 
2010].

Unesco

	 2003	 Texto de la Convención para la Salvaguardia 
del Patrimonio Cultural Inmaterial, Organización 
de las Naciones Unidas para la Educación, la 
Ciencia y la Cultura <http://www.unesco.org/
culture/ich/index.php?pg=00006> [22 de fe-
brero de 2010].

Vargas López, Monserrath 
	 2008	 “Impulsarán la educación cabécar”, en Vuelta 

en U, 14 de diciembre <http://www.vueltaenu.
co.cr/index.php?option=com_content&task= 
view&id=8370&PHPSESSID=28mfa3f7e69ma
90mjnjd19h3o2> [22 de febrero de 2010].

Vigna, Anne

	 2006	 “Les charlatans du tourisme vert”, en Le Monde 
diplomatique, julio <http://www.monde-
diplomatique.fr/2006/07/VIGNA/13608>  
[22 de febrero de 2010].




