ALTERIDADES, 2006
16 (31): Pags. 89-105

Cambio y continuidad de El Cabildo indigena
y practicas comunales en el noroeste
de la meseta purhépecha*

MARIA DEL CARMEN VENTURA PATINO**

Abstract

CHANGE AND CONTINUITY OF THE INDIGENOUS CounciL (CABILDO
INDiGENA) AND COMMUNAL PRACTICES IN THE NORTHWEST PURHE-
PECHA PLATEAU. The institutions of indigenous government
that continue to operate in many indigenous communities
in Mexico are the result of conflicting processes of social
appropriation, resistance and re-signification of the various
juridical dispositions and different political-administrative
orders imposed since the Colonial period until the con-
formation of the current Nation-State. Given thatcommunal
practice contains a certain overlap with the institutions
of government-both indigenous and non-indigenous—a
particular form of local government has emerged. Despite
the reconfiguration of communal political life brought
about by the implementation of new policies of evange-
lization that are opposed to indigenous religiosity as
well as by the emergence of electoral competition due to
activities of political parties, in this community of study,
the Indigenous Council (cabildo indigena) maintains its
religious authority and continues to play an important
role in the exercise of local government.

Key words: institutions of indigenous government, Nation-
State, local government, custom, Church, political parties

Presentaciéon

Resumen

Las instituciones de gobierno indigena que aun pre-
valecen en muchas comunidades de nuestro pais son
resultado de conflictivos procesos de apropiacion social,
de la resistencia y la resignificacion de las distintas
disposiciones juridicas y de los diferentes ordenamien-
tos politico-administrativos impuestos desde la Colonia
hasta la conformacion del actual Estado-nacion. Existe
en lapracticacomunal unaimbricacion de instituciones
de gobierno indigena y no indigena, que da lugar a una
forma particular de gobierno local. A pesar de la puesta
en marchade nuevas politicas de evangelizacion contra-
rias a la religiosidad indigena y de la emergencia de la
competencia electoral por la presencia de partidos poli-
ticos que reconfiguraron la vida politica comunal, el ca-
bildo indigena mantiene, en la comunidad de estudio,
su autoridad religiosa y conserva un papel importante
en el ejercicio de gobierno local.

Palabras clave: instituciones de gobierno indigena,
Estado-nacion, gobierno local, el costumbre, Iglesia, par-
tidos politicos

A Ilgunos estudios antropolégicos (Nash, 1996 [primera edicion: 1958]; Cancian, 1976; Foster, 1987, entre
otros) han abordado el analisis de los cabildos indigenas “pasados” o “principales” como parte del llamado
sistema de cargos, jerarquia civico-religiosa o jerarquia politico-religiosa, destacando su participacion en los
sistemas ceremoniales o festivos de las comunidades indigenas desde una perspectiva economicista.

* Articulo recibido el 15/03/04 y aceptado el 25/05/06.

** Profesora-investigadora del Centro de Estudios de Geografia Humana de El Colegio de Michoacan. Cerro de Nahuatzen
ndm. 85, Fracc. Jardines del Cerro Grande, 59370, La Piedad, Mich. ventura3@prodigy.net.mxy ventura@colmich.edu.mx



Cambio y continuidad de EIl Cabildo indigena...

Otras investigaciones, como lade Fernando Camara
(1996; publicada originalmente en 1952), se encami-
naron a la construcciéon de tipologias (organizacion
centripetay organizacion centrifuga), con el propésito
de describir, clasificar e interpretar laestructuray fun-
cién de laorganizaciéon religiosay politicade un nime-
rode comunidades mesoamericanas, buscando carac-
teristicas comunesy diferencias. A partir de estos refe-
rentes tedricos pudieron hacerse generalizaciones.

Nuestro trabajo* pretende destacar como en la prac-
tica comunal las instituciones indigenas no sélo cum-
plen importantes funciones en los sistemas ceremo-
niales, sino que ademas se encuentran imbricadas con
instituciones de gobierno no indigena, lo cual se en-
tiende como resultado de un proceso histérico de apro-
piacion social. Las tipologias nos remiten aestructuras
y funciones fijas en el tiempo, cuando de facto vemos
que estas organizaciones indigenas han ido cambiando
y adaptandose conflictivamente a los nuevos contextos,
como producto de disputasy negociaciones entre quie-
nes representan tanto a las instituciones de gobierno
indigenas como a las no indigenas.

Después de un breve recorrido histérico de los dis-
tintos ordenamientos politico-juridicos, nos centrare-
mos en el periodo de 1940 a 1999, en el que daremos
cuentade laorganizacion politico-religiosa de lacomu-
nidad, del gobierno local y de su reconfiguracion.

Proceso histoérico

Lacomunidad indigena de estudio se llama Tarecuato,
pertenece al municipio de Tangamandapio y se ubica
en el limite noroeste de la region conocida como me-
seta purhépecha en el estado de Michoacan.

Tarecuato significa en castellano “zerro pequefio a
manera de un pefol sin montes”. Fue fundado por un
indio principal llamado Guatando (“hombre questa ya
muy viejo y cansado”), durante el mandato del rey Ca-
zonzin, por lo menos 100 afos antes de que fuera des-
cubierto y conquistado por Christoual Dolin bajo las
o6rdenes de don Fernando Cortés (Francisco del Paso
y Troncoso, 1945: 75y 77).**

La congregacion del poblado inicié en 1523 a cargo
de los esparfioles, pero fue hasta un par de afios mas

tarde, con la llegada de la orden de los franciscanos,
cuando su organizacion y division territorial quedo to-
talmente definida, llamandose desde entonces San
Francisco Tarecuato (Rizo, 1992: 36; Rivera, 1998: 48).
Uno de los personajes que contribuyé de manera im-
portante a este proceso fue el franciscano fray Jacobo
Daciano, quien arrib6 al lugar en 1543. A él se le atri-
buye la construccion del convento y del templo princi-
pal, pero su obra mas significativa fue su labor evan-
gelizadora, lacual se caracterizé por estar en contrade
ladiscriminacién hacia los indigenas y por defender la
idea de que ellos tenian los mismos derechos dentro de
la Iglesia (Stangerup, 1993: 227-250; Rasmussen,
1992: 245-246).* De esta manera, la tarea de reorgani-
zacion socioterritorial fue llevada a cabo con el fin de
facilitar la evangelizacion, pero también en correspon-
dencia con la nueva estructura politico-administra-
tiva del gobierno colonial.

En Tarecuato, el cabildo se conform& por un gober-
nador, dos alcaldes, dos regidores, un alguacil mayor
y cuatro catapes? o ministros (Rizo, 1992: 47). Esto
indica que a principios del siglo xvii, por su numero de
habitantes, Tarecuato era considerada una“poblacion
mayor”. El Reglamento de la Recopilacion de Indias de
1618 fijabaque lacantidad de alcaldesy regidores de los
cabildosindigenas estuvierade acuerdo con el tamafio
de la poblacion. Segun dichas disposiciones, a los
pueblos de menos de ochenta indios les correspondia
un alcalde y un regidor; si pasaren de ochenta casas,
dos alcaldes y dos regidores, como fue el caso de Tare-
cuato (Rivera, 1998: 73). Vazquez (1987: 98 y 99) se-
fala que los encargados del cabildo eran funcionarios
politicos que fungian como intermediarios entre la co-
munidad y el gobierno virreinal.

Sin embargo, la constitucién de esta nueva forma
de gobierno no implic6 en todos los casos la desapa-
ricion total de las anteriores instituciones de gobierno
indigenas. En algunos lugares, como lo menciona Se-
pulveda (1974: 83) en su estudio sobre los cargos po-
liticos y religiosos de la zona lacustre de Patzcuaro,
se dio un proceso de redefinicion y adaptacion, donde se
establecié unainterrelacion entre las instituciones de
gobierno indigena y aquellas establecidas por los es-
pafolesy, en mayor o menor grado, con laorganizacion
barrial y los grupos de parentesco. Este fue el caso de

* Elpresentearticulo forma parte de la investigacion de tesis titulada “Luchas por la reconfiguracion del gobierno local: comu-
nidad indigena, instituciones de gobierno y partidos politicos en Tarecuato, Michoacan, 1942-1999”. Es resultado del tra-
bajo de campo realizado principalmente en 1988 (mayo-junio y octubre-diciembre), 1999 (enero-abril, mayo, agosto y oc-

tubre), 2002 (febrero-marzo) y 2003 (abril).

** Las palabras en cursivas respetan su grafia original (N. del E.).
1 Hasta la fecha, fray Jacobo Daciano es recordado como un santo por los miembros de la comunidad, quienes guardan
celosamente el secreto del lugar donde se encuentra enterrado su cuerpo.

2 Catape significa alguacil, maestro o carcelero.

90



Maria del Carmen Ventura Patifio

varias comunidades de la meseta purhépecha en Mi-
choacéan, en Tarecuato concretamente, donde laorgani-
zacion barrial harepresentado, durante un prolongado
periodo, el principal espacio sobre el que se organiza
lavidareligiosade lacomunidad y de participacion po-
litica de sus miembros.

De esta manera, el gobierno espafiol no desconocid
la importancia que tenian los gobernantes indigenas
en la vida politica de algunos pueblos. Tal vez lo hizo
como una estrategia que coadyuvara a integrar a los
indigenas a su forma de gobierno, pero también repre-
sentd una redefinicion de esta nueva organizacion
politico-administrativa a las modalidades locales de
gobierno. Como lo sefiala Vazquez en su estudio:

En un principio, los cabildos fueron constituidos por la
nobleza gobernante o por los macehuales hispanizados
que ascendieron a la jerarquia del poder local. Su confor-
macioén estuvo determinada por laespecificidad de lo local
y regional. El gobierno colonial reconocié entre los nobles
tarascos dos jerarquias: los caciques descendientes de la
“familia real” y los principales, antiguos burécratas de
alta jerarquia, probables miembros de linajes no domi-
nantes. Estos caciques y principales asumieron el poder
local de las republicas de indios de la provincia de Michoa-
can durante los siglos xvi y xvii (1987: 100).

Originalmente, esta medida permitio que la nobleza
y quiza algunos indigenas principales mantuvieran
por un tiempo su estatus de élite gobernante y ciertos
privilegios que los distinguian del resto de la poblacién,
aunque subordinados al orden legal virreinal. Aguirre
Beltran (1991 [1953]: 37), en su obra clasica Formas
de gobierno indigena, refiere que el gobernador era una
especie de corregidor o alcalde mayor indigena que te-
nia jurisdiccion sobre el pueblo y sus barrios sujetos.
En la cabeceray en los barrios comunes estaban bajo

sus ordenes alcaldes, regidores y demas funcionarios
menores, cuya cantidad variaba segun fuese el nUmero
de habitantes de cada lugar.

Este proceso de apropiacion es también sefalado
por Pedro Carrasco en su trabajo sobre la jerarquia
civico-religiosa en las comunidades de Mesoamérica,
en el cual sostiene que la forma espafola de adminis-
tracion municipal y las cofradias catdlicas se reconstitu-
yeron y canalizaron segun los rasgos esenciales de la
estructura ceremonial y politica indigena. Asimismo
indica que existié una continuidad directa de los ni-
veles inferiores de la organizacion indigena que los es-
pafoles mantuvieron para recoger los tributos y orga-
nizar las obras publicas; y que, en efecto, el grupo
dominante continud en el poder de manera simultanea
con los funcionarios del recién introducido sistema,
dando lugar al cuerpo administrativo de la ciudad (Ca-
rrasco, 1979: 334).

Como parte de este proceso dialéctico de apropiacion
social entre las instituciones de gobierno indigenas y
el nuevo orden politicoy legal, algunas de las antiguas
costumbres fueron reconocidas por el gobierno espariol
y asentadas en la Real Cédula del 6 de agosto de 1555:

Ordenamos y mandamos, que las leyes y buenas costum-
bres, que antiguamente tenian los Indios para su buen
gobierno y policia, y sus usos y costumbres observadas y
guardadas después que son cristianos, y que no se en-
cuentran con nuestra Sagrada Religion, ni con las leyes
de este libro, y las que han hecho y ordenado de nuevo se
guardeny ejecuten, y siendo necesario, por la presente las
aprobamos y confirmamos, con tanto, que Nos podamos
afiadir lo que fuéramos servido, y nos pareciere que con-
viene al servicio de Dios nuestro Sefior, y al nuestro, y a
la conservacion y policia Cristiana de los naturales de
aquellas Provincias, no perjudicando a lo que tienen he-
cho, nialas buenasy justas costumbres y Estatutos suyos
(Franco, 1997: 141-142).

Pero también, en algunos casos, los indigenas recu-
rrieron a su nueva situacion juridica para denunciar
abusos de la nobleza gobernante, como lo apunta L6-
pez Sarrelangue (1987: 43) en su estudio relativo a un
juicio que sostuvieron indigenas de Zinapécuaro en
contra de su gobernador, a mediados del siglo xvi. Asi-
mismo demandaron que se respetara que los funciona-
rios fueran electos entre los habitantes del puebloy no
de otro lugar, como lo manifiesta Chavez Orozco en su
trabajo acerca de las instituciones de gobierno indige-
nas durante la Colonia:

Oponianse también los indios a que los oficios de Republica
recayesen en individuos de “diversa vecindad aunque de

91



Cambio y continuidad de EIl Cabildo indigena...

la mesma jurisdiccion”, pues con ello experimentaban
“graves prejuicios y gabelas”, y por eso pedian que los go-
bernantes y demas oficiales fueran originarios, “cada uno
de sus respectivos pueblos, y no de otro”, ni aun de la ca-
becera (1943: 21).

Los reclamos relativos a que los funcionarios fue-
ran originarios del pueblo o, de manera mas especifica,
de alguin barrio o linaje particular, representaron una
constante aun en la segunda mitad del siglo xviu, lo
que nos indicacuan extraordinariaimportanciatenian
en ese tiempo los viejos lazos consanguineos y el siste-
ma barrial (Aguirre Beltran, 1991 [1953]: 40).

Implantar unaorganizacion politica diferente requi-
rié recuperar ciertos elementos tanto de las institucio-
nes de gobierno como de las costumbres locales de los
pueblos indigenas para hacer posible el ejercicio de go-
bierno, siemprey cuando no contravinieran el derecho
real, dando lugar a una forma especifica de gobierno
local. Pero, a su vez, algunos pueblos indigenas fueron
apropiandose e hicieron uso del marco juridico preva-
lecientey loincorporaron como parte de sus costumbres.
Ademas, cada pueblo vivié estos procesos de apropia-
cion de modo distinto hasta antes de la Independencia.

Es pertinente mencionar en este punto el estudio
de Carmagnani sobre el proceso de reconstitucion de
la identidad étnica en Oaxaca durante los siglos xvi
y xvii. El afirma que “la invasion ibérica desarticuld el
mundo indioy autonomizé progresivamente los elemen-
tos constitutivos de la etnicidad de su referente central,
la identidad” (1988: 13). Sostiene que, sobre todo a
partir de esta nueva jerarquia politico-territorial, deter-
minados elementos como la organizacion politica se
disolvieron, mientras que otros como la organizacién
familiar y territorial lograron reordenarse, encontran-
do una nueva coherencia y compatibilidad con el con-
texto colonial, lo cual generé un proceso de reconstitu-
cion étnica. Pero, al mismo tiempo, esta jerarquizacion
fue el principio basico de una reorganizacion politica
y social de los territorios indios. Su fuerza integradora,
nos dice el autor,

se expreso en el reconocimiento formal de la autoridad
colonial, en la posibilidad de expresarse en el nivel juridi-
co con normas consuetudinarias que salvaguardan, defien-
deny articulan las especificidades presentes en el territorio
indio y que son reconocidas y respetadas por las autori-
dades hispéanicas (Carmagnani, 1988: 190).

En su trabajo sobre la formacién del municipio en
el siglo xix, Andrés Lira (1987: 56) plantea que la Cons-
titucion de 1812 suprimio por decreto la Republica de
Indiosy en su lugar propuso e implemento la conforma-

92

cion de una nueva organizacion politica sustentada en
el ayuntamiento como forma de gobierno de las pro-
vinciasy pueblos, que fueran el resultado de elecciones
populares indirectas, y como la expresion local del
Poder Ejecutivo. A los estados se les dio la libertad de
establecer suorden interior de gobierno, respetando la
forma republicana, representativa y popular.

Sin embargo, como bien comenta Andrés Lira, la
disolucién de las instituciones de gobierno colonial y
la creacion de otras, como el ayuntamiento, fue resul-
tado de conflictivos procesos en los cuales principal-
mente las comunidades indigenas se opusieron a en-
tregar sus bienes y a desmembrar sus gobiernos para
integrarse al naciente orden legal. Carrasco sefiala
que, si bien la desaparicion de la nobleza indigena ini-
ci6 en el siglo xvi, en realidad ésta tuvo lugar hasta el
x1x, cuando la Independencia abolié los privilegios le-
gales de los caciques indios (Carrasco, 1979: 335).

En la Constitucion de 1824, como consecuencia de
laguerrade Independencia, se retom¢ el planteamiento
del orden politico sefialado en la Constitucion de 1812,
por considerarlo propio para el régimen interior de los
estados de lafederacion (Lira, 1987: 51). Esto trajo con-
sigo un encuentro, no del todo pacifico, entre laconcep-
cion liberal de conformar un Estado nacidén integrado
por ciudadanos supuesta o formalmente libres e iguales
ante la ley y las costumbres locales y los derechos cor-
porados de los pueblos indigenas.

En su ensayo relativo a las identidades colectivas
en México desde la época prehispanica hasta principios
del siglo xx, Enrique Florescano (1997: 345) sefala
que el poder de los recién creados ayuntamientos cayo
en manos de los mestizosy criollos pertenecientes a los
grupos politicos dominantes en el ambito local y re-
gional. Asi, los indigenas fueron marginados de las ins-
tituciones de gobierno, por lo que, para una gran ma-
yoriade las comunidades indigenas, la Independencia
no significo el respeto a sus costumbres ni el recono-
cimiento a sus formas de organizacion y de gobierno.

En 1917, en el marco de una nueva Constituciony
como resultado de un proceso revolucionario, se esta-
blecié el municipio libre como la forma de gobierno vi-
gente, lacual seriaadministrada por un ayuntamiento
de eleccion popular directay sin que mediara ninguna
otraautoridad entre éstey el gobierno del estado (Cons-
titucion Politica de los..., 1994: art. 115).

Sin embargo, en algunas comunidades se mantuvo a
un funcionario llamado representante del pueblo, quien
mas tarde se constituiria en comisariado de Bienes
Comunales, encargado de vigilar los bienes de la comu-
nidad indigena y cuyo nombramiento recaia en miem-
bros con gran prestigio social. De acuerdo con Aguirre
Beltran, estos representantes son una reminiscencia



Maria del Carmen Ventura Patifio

de los funcionarios de la Republica de Indios (Aguirre
Beltran, 1953 cit. en Sepulveda, 1974: 78).

Como vemos, las instituciones de gobierno indigena,
encabezadas por El Cabildo, fueron desconocidas por
las constituciones del sigloxixylade 1917. No obstante,
Sepulveda sefala que “aun a finales del siglo xix, el ca-
bildo eraunainstitucion de caracter mixto; combinaba
las tareas civiles con las religiosas, dando preferencia
aestas ultimas” (1974: 61). Y mas adelante menciona:

El movimiento revolucionario de 1910 traté de erradicar
los cabildos indigenas y de poner en su lugar al ayunta-
miento libre; en muchos lugares lo logré, pero en otros co-
existe y funciona de manera independiente, o bien queda
supeditado a formas del ayuntamiento tradicional (Sepul-
veda, 1974: 110).

En lo que concierne a EIl Cabildo de la comunidad
de Tarecuato, Rivera afirma que éste:

conformo el eje integrador de la comunidad, observante
de laconducta moral, el cumplimiento de obligaciones sa-
cras y de los trabajos en beneficio comun. La Revoluciéon
de 1910 y méas concretamente la Reforma Agraria acabé
con estaformade gobierno local. Con el surgimiento de los
lineamientos juridicos de la Reforma, a partir de la re-
constitucion agraria, el papel de la autoridad civil del Ca-
bildo perdi6 relevancia. La formalidad del proyecto refor-
mista requirié la presencia de autoridades agrarias que
vincularian alacomunidad con las agencias gubernamen-
tales para el tramite de ampliacién, pero sobre todo, para
hacer frente a los histéricos conflictos de litigio por los lin-
deros de los bienes comunales. El representante de bienes
comunales eradesignado por el Cabildo, pero lacapacidad
negociadora del nuevo agente ante el exterior favorecio en
términos formales la division de la autoridad civil y reli-
giosa. A partir de ese momento cambié la estructura de
poder en la comunidad, se generé un nuevo campo poli-
tico. El Cabildo, relegado de los asuntos civiles, se refugio
en la vida religiosa como una forma de mantener un es-
pacio de poder (1998: 75).

Coincido con Rivera en el sentido de que, en efecto,
seredefinieron las relaciones jerarquicas entre las ins-
tituciones de gobierno indigenas y las del Estado na-
cional, dando lugar aunareconfiguracion del gobierno
local. Ciertamente los cabildos vieron menguado su
ejercicio de poder, pero en periodos de gran agitacion
politica como la Revolucion y la Cristiada. Si bien en
lalegislacion nacional ya no se reconocieron como ins-
tituciones de gobierno, de facto, se mantuvieron pre-
sentes al establecer relaciones con otras instituciones
como la lglesia, la Jefatura de Tenenciay la Represen-

tacion de Bienes Comunales, y siguieron siendo recono-
cidos como autoridades por los miembros de lacomuni-
dad, por las instituciones religiosas y las instituciones
de gobierno del Estado nacional.

Los cabildos fueron desplazados como Unicas cabe-
zas politicas. Sin embargo, mediante ciertas practicas
politicas en la comunidad, como la lucha entre los ba-
rrios, permanecieron presentes. Continuaron teniendo
un papel importante, por ejemplo en laseleccion de los
candidatos para ocupar los cargos de las nuevas insti-
tuciones de gobierno del Estado nacional. Asi también,
pese a que la Representacion de Bienes Comunales se
constituyé como la Unica institucién reconocida ofi-
cialmente entre la comunidad y las instancias guber-
namentales en materia agraria, su trabajo era vigilado
por los cabildos.

El Cabildo mantuvo la responsabilidad de la orga-
nizacion religiosa, a la cual Rivera sefiala de manera
implicita como desligada de la vida politica, cuando jus-
tamente la religién es un campo de lucha politica. En
Tarecuato, lareligiéon ha representado un campo en el
que se reproduce la cultura y la identidad comunal.

Es a partir de este planteamiento que podemos en-
tender la disputa suscitada entre la parroquiay El Ca-
bildo. Durante 1988 y 1995, el parroco impulsé una
linea pastoral denominada Sistema Integral de la Nue-
va Evangelizaciéon (siNgE), cuya trascendencia origind
unagran division entre los miembros de la comunidad
de Tarecuato. La diferencia con las anteriores poli-
ticas de evangelizacion —las cuales mantuvieron una
relaciéon de respeto y colaboracién con El Cabildo- fue
que ésta comprendid acciones que desconocian en los
hechos la legitimidad de los cabildos. Para algunos re-
presenté una novedosa manera de ejercer su religiosi-
dad, pero para otros resulté no sélo desconcertante,
sino contraria a su organizacion religiosa indigena, asus
ceremonias y rituales, llegando incluso a presentarse
enfrentamientos dentro de las familias (Rivera, 1998).

Entre las acciones que fueron motivo de conflicto,
podemos destacar el hecho de que el parroco asumioé
de manera unilateral una serie de facultades que ha-
bian sido exclusivas de El Cabildo: nombrar a las per-
sonas para ocupar los cargos religiosos de la comuni-
dady cambiar ciertas practicas, como ladeterminacion
del numero de personas para ocupar cada cargo, sus
funciones y las formas de ejercer las ceremonias y ri-
tuales; es decir, intenté modificar el sistema de cargos,
en el cual los cabildos son autoridad.

El conflicto representé el enfrentamiento fundamen-
talmente entre dos concepciones de ejercer el catolicis-
mo: una apegada a los lineamientos de una pastoral
disefada por un sector de la jerarquia catoélica y otra
que han ido construyendo, imaginando e inventado

93



Cambio y continuidad de EIl Cabildo indigena...

los pobladores de la regiéon con base en su propia vi-
sion de comunidad, apegada a su cultura purhépecha,
y de la apropiaciéon y resignificacion de practicas reli-
giosas catolicas con las que han convivido y que, en
ocasiones, les han tratado de imponer. Asimismo, la
religion implicarelaciones de poder, de poder simbdlico,
como dice Bourdieu, de poder de producir y de impo-
ner una visiéon del mundo como legitima (Bourdieu,
1988: 136-137).

Por ello sefialamos que la parroquiatambién consti-
tuye una institucion de gobierno religioso, de ahi las
disputas con El Cabildo —como institucion indigena de
gobierno religioso— por el control legitimo y exclusivo
de practicas religiosas cristianas y por subordinar a la
organizacion religiosa indigena a la jerarquia catolica.

Organizacioén sociorreligiosa
y politica (1940-1988)

La congregacion de Tarecuato obedeci6é al modelo de
organizacion territorial impulsada en el area purhé-
pecha durante la Colonia. De acuerdo con los linea-
mientos de Vasco de Quiroga, se coloc6 a la familia ex-
tensa como base de la organizaciéon social y se sefial6
unaserie de reglas que definieron los roles de los miem-
bros de estas unidades:

Que vivan en familias y hasta cuantos en cada una, y
cuando sobren, que no quepan se hagan otras y pueblen
por el mismo orden. item como es dicho los edificios en
que moréis los pobres del dicho hospital, sean como al pre-
sente son, familiares en que podais morar juntos y cada
uno por si, abuelos, padres, hijos, nietos y bisnietos y ahi
en adelante andando el tiempo, todos los de arriba hasta
ocho o diez o doce casados en cada familia, porque las
hembras hanse de casar con los hijos de otras familias de
ellos como esta dicho arribay cuando haya tantos, que no
quepan en la familia, se ha de hacer otra de nuevo, para
los que no cupieren en lamaneraarribadicha (Ordenanzas
16 cit. en Zarate, 1993: 100).

Laconstitucion delos barrios se basé enintegraren
nucleos a los grupos de parentesco que, junto con la
creacion de El Cabildo, conformaron “los dos principios
[sobre los que] descanso el orden social de la comuni-
dad. El cabildo vino a ser una de las condiciones de
reproducciéon de un sistema integrador de la comuni-
dad, lo mismo que la organizacion de las unidades do-
meésticas incrustadas en el sistema” (Espin, 1986: 255).

Tarecuato se encuentraorganizado en cinco barrios.
En cada uno hay una capilla que alberga la imagen de
un santo, del cual toman su nombre: Las Virgenes (sub-
dividido en Republica de Arriba, Republica de Abajoy
Barrio Chiquito®), San Juan, San Pedro, Santiagoy San
Miguel. Conforme a esta estructura territorial, la co-
munidad realiza sus ceremoniasy practicas religiosas,
pero ademas esta division barrial le ha servido como
un espacio social sobre el cual organizé su vida poli-
tica durante muchos afos.

En la estructura barrial es posible observar una
cierta jerarquia religiosa propia de la organizacion in-
digena en la cual toda la comunidad, es decir, todos
los barrios, se encuentrarepresentada. El barrio de Las
Virgenes posee las imagenes mas importantes: San
Francisco de Asis, el santo patrono, se encuentra en
el templo, mientras que la virgen de La Concepciona
—como la llaman los miembros de la comunidad- con
su corte de virgenes y la virgen del Naranjo y su corte
de virgenes estan en sus capillas correspondientes.

En cada barrio existen tres o cuatro parejas de ca-
bildos, quienes se encargan de la organizacion de las ce-
remonias en honor al santo de su barrio. Los cabildos
son parejas de esposos, nombrados ya sea por heren-
cia de algun cabildo del barrio o por designacion de
parte del resto de los cabildos, y que ocupan el puesto
de manera vitalicia. Para llegar a ser cabildo, es nece-
sario haberse desempefado en algun cargo religioso
de menor jerarquia. El conjunto de cabildos es organi-
zado por un cabildo mayor, que siempre surge del ba-
rrio de Las Virgenes, porque en éste se encuentran el
templo principal y las dos capillas que alojan a las uni-
cas imagenes femeninas, centrales dentro del culto ce-
remonial. Es por ello que en el cabildo mayor recae el
nombramiento de algunos de los cargos religiosos mas
importantes.

Los cabildos, en tanto institucion indigena de go-
bierno politico-religioso, han ejercido un papel esencial
en la organizacion y practicas religiosas, asi como en
la vida politica de la comunidad, por ejemplo en nomi-
nar o seleccionar alos candidatos a jueces de Tenencia
y participar en la eleccién de candidatos para ocupar
los cargos de representacion de Bienes Comunales y
Jefatura de Tenencia. A las reuniones del Consejo de
Cabildos, Consejo de Ancianos o Principales, y que nos-
otros hemos denominado EIl Cabildo, deben asistir los
cabildos de todos los barrios y los jueces.

Laorganizacion socioespacial de lacomunidad con-
llevé también una cierta definiciéon de participacion
politica de los miembros de los barrios. Los habitantes

3 Barrio Chiquito es parte de Republica de Abajo, pero fue separado por la carretera que se construy6 en la década de 1950.

94



Maria del Carmen Ventura Patifio

de Las Virgenes, junto con San Pedro y San Juan, que
seencuentranen el centrodel poblado, se han destacado
por concentrar los cargos en lacomunidad. La mayoria
de las personas que han ocupado los puestos de elec-
cion como jefe de Tenencia o representante de Bienes
Comunales* tiene su residencia en esos tres barrios.

Entonces, existe una relacion jerarquizada y des-
igual entre los barrios: hay un predominio religioso
del barrio de Las Virgenes con relacion a los demas. El
cabildo mayor, como cabeza del sistema de cargos, no
s6lo nombra a los principales cargueros, sino también
convocay preside las reuniones de El Cabildo, coordina
y vigila el cumplimiento de las obligaciones de los jue-
ces y de los otros cabildos, ademas, habla en nombre
de El Cabildo con los representantes de institucio-
nes de gobierno no indigenas, como la Iglesia, la Je-
fatura de Tenencia, el Comisariado de Bienes Comu-
nales o el ayuntamiento.

En el barrio de Las Virgenes se ubican los edificios
que representan el poder econémico, el religioso, el po-
litico y el judicial: los principales comercios, el templo
y, en un mismo edificio, la Jefatura de Tenencia, las
oficinas del Comisariado de Bienes Comunales, la del
Agua Potable y el Registro Civil, donde también se en-
cuentra la oficina de El Cabildo, es decir, de los cabil-
dos y jueces de Tenencia, quienes constituyen lo que
ellos también nombran Justicias.®

Asimismo, en lo politico, ha existido una relacion
desigual no so6lo entre los barrios sino también den-
tro de ellos, pues Unicamente unas cuantas familias
—las que eran representadas por lideres barriales— po-
dian proponer a sus candidatos para los puestos de
eleccion popular. El resto de los habitantes participa-
ban en la asamblea comunal.

Lapugnaentrelos barrios quiza se remonte, cuando
menos, a la revuelta cristera, que tuvo lugar en nues-
tro pais a principios del siglo pasado (1926-1930) (Me-
yer, 1973). Las disputas se dieron sobre todo entre los
agraristas de San Juan y los cristeros de San Pedro,
como lo cuenta un cabildo:

la lucha de los barrios se inici6 desde la época de los cris-
teros, porque el barrio San Juan era agraristay San Pedro
cristero, entre las familias Diegoy los LUa. Desde entonces
se ha arrastrado la division entre los barrios.®

Entrevista con Guillermo Manzo, febrero de 1999.

® N o a

1955.

En ese tiempo, el pueblo estaba divido en dos “ban-
dos”: cristeros y agraristas. Los barrios agraristas eran
Santiago, San Miguel y una parte de Las Virgenes (Re-
publica de Abajo), con San Juan como el barrio lider.
En cuanto a los cristeros habitaban principalmente
San Pedro y un segmento de Las Virgenes (Republica
de Arriba y una parte de Barrio Chiquito).

Uno de los momentos mas significativos para los
agraristas fue cuando quemaron lalocalmente llamada
“presidencia” (Jefatura de Tenencia) y se apoderaron
del templo, obligando aalgunas mujeres pertenecientes
a las familias mas ricas a elaborar comida para ellos.
Asi lo narra un miembro de la comunidad:

los agraristas [...] quemaron la presidencia y vivian en el
templo, lo hicieron un cuartel. A Nachita [Guizar] la aga-
rraron como medio afio, para que echara las tortillas [...]
Como eran de las familias ricas, por eso las agarraban.”

Después de este conflicto entre cristeros y agra-
ristas, la confrontacién barrial se expresé de manera
mas clara en la disputa por los espacios del ayunta-
miento conformado a partir de la Constitucion de
1917, encontrando su momento mas algido de enfren-
tamiento en la elecciéon de los candidatos para ocupar
el cargo de Jefatura de Tenenciay, posteriormente, el
de representacion agraria. Este altimo empez6 a ele-
girse en 1939 para la tramitacion sobre conflicto de
limites, confirmacioén y titulaciéon de las tierras comu-
nales.® Uno de los lideres del barrio Santiago relata
estas disputas:

los pleitos eran porque, por ejemplo, si un barrio proponia
a una autoridad, el otro barrio no estaba de acuerdo [...]
querian que salieran de un barrio de ellos. Y cuando se
metia una autoridad de un barrio, los otros no quedaban
conformesy los provocaban, de hacerles mal y matarlos.®

Es dificil precisar el periodo del que hablamos, pero
a partir de las narraciones podemos ubicarlo de 1940
aprincipiosde ladécadade 1980. Pese alas pugnas en-
tre los barrios, durante este lapso prevalecié un cierto
esquema de organizacion para la eleccién de los can-
didatos a ocupar los cargos, basado precisamente en
la estructura barrial. Asi lo comenta don Francisco

Se refiere al presidente de Bienes Comunales, que ellos siguen llamando representante de Bienes Comunales.

Conversacion con Alberto Govea, cabildo de los comerciantes, abril de 1999.
Entrevista con Alfredo Manzo, dirigente del Partido de la Revolucién Democréatica (Prp) en Tarecuato, agosto de 1999.
La Resolucion Presidencial que confirma y titula las tierras comunales se publico en el peridodico oficial el 11 de mayo de

° Entrevista con Francisco Mateo, lider del barrio Santiago y dirigente del prp en Tarecuato, marzo de 1999. En la década
de 1960 ocupd el cargo de juez de Tenencia y también fue secretario del Comisariado de Bienes Comunales.

95



Cambio y continuidad de EIl Cabildo indigena...

Mateo, uno de los principales lideres en ese tiempo y
posterior fundador del Partido de la Revolucion Demo-
cratica (prD):

se juntaban a los sefiores mas capacitados, juntamente
con los cabildos, paraelegir alos candidatos a ocupar, pero
siempre habia un elemento, como un lider, que decia ha-
bia que elegir, pero de acuerdo con el lider. Cada barrio hay
cuatro cabildos; por ejemplo, juntabamos cuatro cabildos,
les deciamos y ya decian si, si esta bien [esa persona].*®

La mayoria de las versiones acerca de como resul-
taban electos los candidatos a ocupar cargos sefiala
que, una vez terminado el periodo, ya sea del repre-
sentante de Bienes Comunales o jefe de Tenencia, és-
tos avisaban a los cabildos para que empezaran a bus-
car alos posibles candidatos. Se realizaban reuniones,
primero en cada barrio, convocadas por los lideres
barriales y cabildos para recabar propuestas y decidir
cual seria su candidato. Después se reunian todos los
cabildosy lideres paraseleccionar aunoodos candida-
tos, quienes eran presentados a la junta del pueblo —asi
se refieren los habitantes de Tarecuato a la asamblea
comunal-, instancia que finalmente decidia. Sin em-
bargo, la resolucion de la junta del pueblo no siempre
era aceptada por los barrios perdedores, lo que daba
lugar a violentos enfrentamientos.

LI
L

L

b0

De facto, los representantes electos pertenecian al
Partido Revolucionario Institucional (pri), pues éste
dominaba en la comunidad ante la palida presencia
del Partido Accion Nacional (pan). Pero no era el espacio
partidista en el que se daba la disputa por los cargos
derepresentacién, sinoen laorganizacion social comu-
nal, es decir, en el sistema barrial, cuyos actores cen-
trales eran los lideres de los barriosy los cabildos. Este
tipo de organizacioén y participacion seria modifica-
do a partir de la competencia entre partidos cuando
emerge el prD.

Gobierno local

En este apartado se expondra la imbricacion que exis-
te actualmente en la practica comunal entre las ins-
tituciones de gobierno indigena y aquellas del estado
(como el ayuntamiento, el Poder Judicial y larepresen-
tacion agraria).

Jefatura de Tenencia

El ayuntamiento se conforma mediante la eleccion de
un presidente municipal, uno o mas sindicos y un nu-
mero variable de regidores (Periodico Oficial del Estado,
1992: Ley Organica Municipal, art. 14). En Michoacan,
los municipios se dividen en tenencias y encargaturas
del orden. Tarecuato tiene el rango de tenencia, por te-
ner una poblacién mayor. Las tenencias son represen-
tadas por un jefe de Tenencia, quien constituye el en-
lace entre el ayuntamiento y la localidad.

De acuerdo con la Ley Organica Municipal del es-
tado (1992), entre las funciones que debe desempefiar
un jefe de Tenencia estan: cumpliry ejecutar los acuer-
dosy ordenes del ayuntamiento, mantener el orden pu-
blico, conservar en buen estado los caminos vecinales,
aprehender alos delincuentesy ponerlos adisposicion
de la autoridad competente (articulo 71).

Segun esta disposicion legal, la eleccion de jefe de
Tenencia propietario y suplente debe ser resultado
de un plebiscito (articulo 70) realizado entre los veci-
nos de latenencia (articulo 73). Los aspirantes al cargo
deberan ser vecinos del poblado, tener un modo ho-
nesto de vivir, y saber leer y escribir (articulo 78).

En Tarecuato, el jefe de Tenencia, en tanto auto-
ridad civil, cumple con las funciones estipuladas por la
ley; pero, como sucede en otras comunidades indigenas,
en la préactica comunal no se restringen solo a este

10 Entrevista con Francisco Mateo, lider del barrio Santiago y posterior dirigente del Pro en Tarecuato, marzo de 1999.

96



Maria del Carmen Ventura Patifio

ambito. Durante nuestro trabajo de campo (de mayo
de 1998 a abril de 1999) encontramos que en su ejer-
cicio de gobierno también es importante cumplir con
otrastareas que, de acuerdo con lacostumbre comunal,
debe realizar como autoridad. Asi, coexisten tanto la
observancia de la ley como la de las normas comuna-
les, mediante las cuales se sanciona localmente el
comportamiento de las autoridades.

Asimismo observamos que, en la practicacomunal,
el jefe de Tenencia conoce de asuntos civiles, como el
robo, conflictos familiares, despojo de casas o solares,
y promueve la conciliacién o determina, segun sea el
caso, las sanciones correspondientes, ya sean multas
o0 encarcelamientos que son cumplidos en la misma
comunidad; sin embargo, los asuntos mas graves son
turnados a la autoridad competente.

Su actuacion es vigilada por los cabildos y por los
demas miembros de lacomunidad; evalian su trabajo
no solo a partir de las obras sociales que, en beneficio
de la comunidad, se realizan durante su gestion, sino
también de la actitud que asuma para resolver los con-
flictos que se le presenten, como el establecimiento del
monto de las multas, los dias que determina de encar-
celamiento, si son penas consideradas justas o no, y
si detras de la solucion hay algun interés econémico,
mas que resolver de fondo el problema. Es decir, obser-
van si hace justicia segun el costumbre (elemento que
también estaen disputay que no siempre es compartido
por todos de la misma manera) y si se desempefia con
honestidad en su cargoy en su comportamiento perso-
nal; ademas, que no tome bebidas alcohdlicas, que sea
unapersonaderespetoy que cumplacon susobligacio-
nes como cualquier otro miembro de la comunidad.

En el trabajo de campo notamos que el jefe de Te-
nencia comparte otro tipo de responsabilidades a la
par de los cabildos y jueces de Tenencia, como son or-
ganizar las fiestas de la comunidad; encabezar, junto
con los cabildos, celebraciones como la Feria del Atole;
y, en el ritual de la toma de posesién del cargo, realiza-
do de acuerdo con el costumbre comunal, es su obliga-
cion acompanfar a los cabildos en la entrega del sello
y del bastdon a los jueces de Tenencia.

Del mismo modo, es considerado por los cabildos
como parte de la organizacién indigena, es reconoci-
docomo unaautoridad cuyacasa, al igual que lade los
oretis (cargueros), debe ser visitada en las alboradas,**

paraanunciar las ceremonias de cambios de cargueros
e invitarlo a que asista. En la Fiesta de Corpus, unade
las mas importantes parala comunidad, la oficina de la
Jefaturade Tenenciaes visitada por los diferentes dan-
zantes. Ahi cada gremio danza ante la presencia del
jefe de Tenencia, a quien invitan a bailar con ellos y le
entregan una botella de tequilay una caja de cigarros.
Esta es una practica que realizan cada afio.

Juzgado de Tenencia

De acuerdo con la Ley Organica del Poder Judicial del
Estado de Michoacan (1995), el Juzgado de Tenencia
de la comunidad de Tarecuato pertenece al distrito de
Zamora. Segun esta disposicion, es facultad de los
jueces conocer de los asuntos civiles cuya cuantia no
exceda de mil pesos. Igualmente se sefiala que, por
cada juzgado, deben designarse dos jueces propieta-
riosy dos suplentes. Los titulares duraran en su cargo
un aflo —computado a partir de la fecha de su nombra-
miento—, tiempo durante el cual deben alternarse en el
cargo cada mes. Al concluir su periodo, deberan per-
manecer en el puesto hasta que se presenten quienes
los sustituiran (articulo 40).

Los requisitos que la ley establece para ocupar el
cargo son: ser mexicano en ejercicio de sus derechos;
gozar de buena conducta, opinién y fama; no estar su-
jeto a ningun proceso por delito doloso o preterinten-
cional; y exhibir constancia médica reciente sobre su
buen estado de salud (articulo 50). Sobre los mecanis-
mos de eleccidn, se apunta que las personas que ocu-
paran este cargo seran designadas por el pleno del Su-
premo Tribunal de Justicia,*?a propuestadel presidente
del Tribunal, de alguno de los magistrados propieta-
rios o de la Comisién de Gobierno y Administracion
(articulo 32).

Enlacomunidad de Tarecuato, los preceptos estable-
cidos en la ley de la materia no son llevados al pie de
la letra. El costumbre, en la practica, constituye tam-
bién una normatividad comunal que determina quiénes
son los mejores candidatos, la forma de su eleccioén, asi
como sus funcionesy facultades y como deben compor-
tarse durante el tiempo que estén en el puesto. A partir
del costumbre, los cabildos elaboran la lista de los po-
sibles jueces.

11 Recorrido que se hace muy temprano por todo el pueblo el dia que se lleva a cabo el cambio de carguero y al cual asisten
el nuevo carguero con sus kuinyikuris (personas que apoyan con comida y mano de obra), los cabildos, amigos, padrinos
y familiares, acompafados por una banda de musica y el cuetero.

12 El Supremo Tribunal funcionara en pleno con los 16 magistrados propietarios que lo integran, pero bastara la presencia

de once para que pueda funcionar (articulo 6).

97



Cambio y continuidad de EIl Cabildo indigena...

El costumbre no representa una normatividad defi-
nida de unavez y para siempre, ni es interpretada por
todos de igual manera, sino que algunos de sus ele-
mentos se van redefiniendo de acuerdo con las circuns-
tancias. Es mas bien una construccion social a la que
aluden, interpretan y usan los miembros de la comu-
nidad dependiendo de la posicidon en la que se encuen-
tren con base en las relaciones jerarquicas de poder.

Obedecer el costumbre no significa necesariamente
que se desdefe o contradiga la legislacion de manera
consciente. Como dice Guardino (1999: 19) en su es-
tudio sobre el servicio comunal, el derecho liberal y el
costumbre en Oaxaca (1750-1850), no hay distincion
entre la costumbre y la legislacion; para algunas co-
munidades, es una misma cosa. Su lenguaje revela
que el costumbre regulay normay que quien no lo res-
pete esta cometiendo unaviolaciéony, por tanto, es sujeto
a unasancion. Es muy probable que la mayoria de los
miembros de Tarecuato desconozca, en gran medida,
las leyes y que, en general, esté mas familiarizado con
el costumbre.

Coincidimos con Moisés Franco (1997) cuando plan-
tea en su trabajo sobre la ley y la costumbre en la ca-
fladade los once pueblos en Michoacan, que el costum-
bre incluye dos elementos:

La practica de ciertas reglas sociales derivadas de un uso
que sea suficientemente prolongado, y la idea de que esas
practicas deben ser consideradas como juridicamente
obligatorias, o sea que “lacostumbre es un uso implantado
en una colectividad y considerado por ésta como juridi-
camente obligatorio; es el derecho nacido consuetudina-
riamente...” (1997: 84).

En el caso de la eleccidon de los jueces de Tenencia,
los cabildos atienden a las dos normatividades. En con-
secuencia, la ley y la costumbre no se conciben como
algo separado, sino que integran un solo proceso, el
cual han llevado a cabo desde que ellos se acuerdan,
haciendo referencia a que “asi ha sido siempre”.** Es
resultado de procesos de apropiacion social con relacion
a los distintos 6rdenes legales nacionales que se les
han ido imponiendo y el costumbre que también se ha
ido redefiniendo.

El cargo de juez de Tenencia constituye no sélo una
autoridad civil respaldada y reconocida por la insti-
tucion judicial estatal, sino también, como lo sefiala
Teresa Sierra (1987: 9) en su trabajo sobre el ejercicio
discursivo de laautoridad en varias comunidades indi-
genas del estado de Hidalgo en la década de 1980, es un

cargo que responde a necesidades comunales y no
unicamente a un mecanismo del poder estatal.

En Tarecuato, la lista de los jueces propuestos es
elaborada por El Cabildo. El cabildo mayor y los cabil-
dos del barrio de Las Virgenes proponen al juez pri-
mero, mientras que los cabildos de los barrios restantes
postulan a los otros tres jueces. No obstante, las pro-
puestas tienen que ser aprobadas por todos los cabildos,
quienes asimismo reconocen que se requiere que el
Poder Judicial del estado de Michoacan les otorgue un
reconocimiento legal (mediante la entrega de creden-
ciales que los acrediten) como representantes de ese
poder en la comunidad. Asi, hasta que tienen las cre-
denciales entran en funciones, aunque estos tramites
son gestionados y costeados por los cabildos.

Lo anterior nos habla de un proceso doble: de legi-
timidad que otorgan los cabildos por parte de la comu-
nidad y de legalidad reconocida por el Poder Judicial
del estado.

Entre los requisitos tomados en cuenta por los ca-
bildos para determinar la lista de jueces que entregan
alarepresentacion del Poder Judicial esta, como lo es-
tablece la ley, que las personas propuestas acrediten
su nacionalidad mexicana, pero sobre todo que sean
miembros de la comunidad. Para ser reconocido como
tales, se requiere haber nacido en la comunidad —no
basta vivir en el lugar-y cumplir con sus obligaciones
(religiosas, de cooperacion, faenas, entre otras) como
cualquier otro miembro. Es decir, los criterios de mem-
bresia no son los mismos que los establecidos por la
ley, la cual seflala que basta tener seis meses consecu-
tivos viviendo en el lugar para adquirir la calidad de
vecino. Se trata de criterios politico y culturalmente
distintos: unos de pertenenciaalacomunidad indigena
y otros (estipulados por laley y con referencia al ciuda-
dano individual) de residencia o vecindad en el lugar.

Los jueces propuestos deben contar con cierto pres-
tigio social, y algo muy importante es que tengan la ca-
pacidad econémica para costear sus obligaciones en
las fiestas de lacomunidad; ademas, deben tener cierta
edad, lo que representa poseer experiencia para resol-
ver los problemas y para conocer qué le corresponde
hacer en las fiestas segun el costumbre —aunque siem-
pre cuentan con la guia de los cabildos.

En cuanto a laduracion del cargo, a diferenciade lo
que sefiala la ley, su gestidon es de cuatro afos y el rol
esorganizado por parejas, turnandose cada seis meses.
Sus funciones y atribuciones en la practica comunal
tienen que ver con asuntos civiles, pero ademas, y de
manera mas importante, con funciones religiosas. No

13 Conversacion con Francisco Mateo, cabildo mayor, abril de 1999.

98



Maria del Carmen Ventura Patifio

obstante, para ellos no existe una division entre fun-
cionesreligiosasy civiles, sino que constituyen un solo
cuerpo de obligaciones.

Los jueces de Tenencia en Tarecuato atienden los
conflictos relativos a herencias, limites y despojos de
solares que se encuentran tanto en el poblado como a
un kilbmetro alrededor de la orilla del mismo. Su prin-
cipal formade solucionar los conflictos es laconciliacion
entre las partes, mediante la cual se levanta un con-
venio que denominan minuta. El juez en turno también
realiza tareas de notario publico, como la elaboracién
de testamentos y, en caso de que no exista testamento
y se presente alguin problema, tiene la facultad de con-
vocar alos familiares parallegar a un acuerdoy acudir
junto con ellos a la ejecucién del mismo. Si ocurre
algun accidente, funge como Ministerio Publico, levanta
el acta que dé fe de los hechos y encauza el asunto ante
la autoridad correspondiente.

Las principales actividades que realizan los jueces
en la comunidad se abocan mas al &mbito religioso:
como autoridad de la organizacion religiosa indigena,
preside las ceremonias en las cuales se efectuan los
cambios de cargueros —donde son atendidos tanto por
los cargueros como por los cabildos—; son los Unicos
que se sientan en la mesa colocada dentro o fuera de
las capillas, y es ante ellos que, mediante el gesto apa-
rente de besar su mano, los cargueros —viejos y nue-
vos- se inclinan para dar las gracias por haber tenido
el cargo o por recibirlo; los tamales y demas ofrendas
que se llevan en estas ceremonias se entregan en pri-
mer lugar a los jueces.

Durante el trabajo de campo se observaron las ce-
remoniasy losrituales realizados parael nombramiento
de jueces de Tenencia. Como parte del ritual de recibi-
miento del cargo de juez se oficia una misa en el tem-
plo, presidida por el parroco; es su presentacion ante
la comunidad. Posteriormente, ya sin la presencia del
parroco, los jueces, junto con sus kambitis (ayudantes)
y los cabildos, todos acompafiados de sus respectivas
esposas, se rednen en la oficina que ocuparan en el edi-
ficio de la Jefatura de Tenencia. Ahi, el cabildo mayor
les hace saber frente a todos los asistentes cuales son
susobligaciones religiosasy civiles, ademéas de exhortar-
losacoordinarse parael cumplimiento de sus deberes.

Los hombres son quienes se sientan en las bancas
y las mujeres permanecen paradas, en silencio y ob-
servando. Entonces, el cabildo mayor le entrega al juez
primero el sello de juez de Tenencia, quien se inclina
ante el sello, como dandole un beso; se lo regresa al ca-

bildo mayor y éste a su vez se lo entrega al juez se-
gundo, quien hace el mismo rito, y asi se repite hasta
el juez cuarto.

Enseguida, el cabildo mayor pronuncia unas pala-
bras y les comunica que les entregara el bastén que
les corresponde como jueces. Otro de los cabildos,
por orden del cabildo mayor, lo entrega al juez primero,
quien, de igual modo que con el sello, se inclina ante
el bastén, aparenta darle un beso, y se lo devuelve al
cabildo para que éste se lo entregue al juez segundo,
y asi sucesivamente hasta el juez cuarto.

Una vez terminado este ritual, otro cabildo toma la
palabray de nueva cuenta los insta a trabajar de ma-
nera coordinada tanto en sus obligaciones religiosas
como en la atencion a la comunidad en sus proble-
mas civiles.

En la noche, en casa del juez primero, se hace la
comidaque se acostumbra paracelebrar el recibimiento
del cargo, alaque asisten los otros tres jueces, las prin-
cipales parejas de cargueros, el patzari con sus eras-
taris, el alcalde, regidor y hallende con sus kambitis,*
y los cabildos con sus esposas. El juez primero atiende
a los invitados junto con sus kambitis. Al igual que en
las otras ceremonias, los hombres atienden alos hom-
bres, y las mujeres a las mujeres. Los varones ocupan
las mesas y las mujeres se sientan en una esquina del
portal de la casa, sobre los petates que se encuentran
colgados en casi todas las entradas de las casas. En este
caso, en el grupo de los hombres se sirve primero al ca-
bildo mayor y, en el de las mujeres, a su esposa. A di-
ferencia de los cambios de cargueros (en los cuales los
jueces son servidosy atendidos por los cabildos y los car-
gueros nuevos), en esta ceremonia los jueces son quie-
nes atienden a los cabildos y al resto de los cargueros.

Los juecesy los cabildos son responsables de orga-
nizar las principales fiestas de la comunidad: la de
Corpus, lade San Francisco de Asis —su santo patrono-
y la Semana Santa.'® A los primeros les corresponde
comprar los adornos del templo en estas celebraciones.

Por su parte, los cabildos vigilan que los jueces cum-
plan con sus obligaciones religiosas y civiles. En caso
de que éstas no sean observadas como lo establece el
costumbre comunal, los cabildos tienen la facultad,
de facto, de solicitar su remocién.

En Tarecuato, los jueces de Tenenciay los cabildos
constituyen EIl Cabildo -la cabeza de la organizacion
politico-religiosaindigena—, pero también forman parte
del Poder Judicial, es decir, de las instituciones del
gobierno estatal y federal. Lo anterior contradice lo

14 Todos ellos cargueros, integrantes de la organizacion religiosa.
15 En Semana Santa, el juez primero otorga el permiso a los judas, que por lo general son muchachos que se disfrazan con
tunica negra y una mascara, y con unas tijeras en la mano corretean a los nifios para tuzarlos.

99



Cambio y continuidad de EIl Cabildo indigena...

sefalado por Rivera (1998) en el sentido de que el ca-
bildo, a partir de la Revolucion, y de la reforma agraria
en particular, se refugio en su ambito religioso. No se
sabe cuando o a partir de qué situacion surge este tras-
lape, pero podemos sefialar que es resultado de los con-
flictivos procesos historicos de transformacion de la
organizacion indigena.

Los miembros de la comunidad han resignificado
instituciones de gobierno no indigenas a partir de sus
creencias y el costumbre. En la practica comunal co-
existen y se interrelacionan estas instituciones con
otras del Estado mexicano. Cotidianamente los gru-
pos locales, aun cuando no participen de modo directo
en los procesos legislativos, si contribuyen aapropiarse
de instituciones del Estado nacional creadas por esos
procesos legislativos, mediante el uso que en la practica
hacen de ellas, asi como también de los procesos re-
lativos a las disputas por redefinir las relaciones jerar-
quicas entre dichas instituciones, es decir, por reconfi-
gurar el gobierno local.

Comisariado de Bienes Comunales

Las luchas de las comunidades indigenas en defensa
de sus tierras han constituido desde tiempos de la Co-
lonia un detonador de la inestabilidad social y politica.
Las leyes de desamortizaciéon en 1856 (Cosio, 1981)
atentaron de nueva cuenta en contra de los bienes co-
munales propiedad de las comunidades indigenas. A
pesar de esto, en su estudio sobre la configuracion de
estructuras regionales de poder en Uruapan en la dé-
cada de 1980, Espin (1986: 253) plantea que algunas
comunidades indigenas conservaron su organizacion
basada en el control territorial en formas persistentes
de parentesco y, ante todo, mediante la institucion de
El Cabildo.

La Constitucion de 1917 en su articulo 27 otorg6 al
Ejecutivo Federal la facultad de resolver los conflictos
en materiaagrariay estableci6 el procedimiento juridico
para responder a las solicitudes de tierra.

La comunidad de Tarecuato, al igual que muchas
otras poblaciones indigenas de la meseta purhépecha,
fue afectada en sustierras comunales paradar respues-
ta a solicitantes de tierra en forma de propiedad ejidal.
En 1939, por medio del representante que nombroé para
ese efecto, la comunidad solicité al Ejecutivo su inter-
vencion para solucionar el conflicto por limites con po-
blados vecinos y por la confirmacion y titulacion de
sus tierras comunales.

Entonces recurrieron a la legislacion vigente, como
lo hicieran entiempos de la Colonia, cuando los represen-
tantes de Tarecuato entablaron un juicio en contra del
encomendero Juan Zabala para recuperar sus tierras
comunales que les habian sido reconocidas por la Real
Audienciaen 1709 (Resolucion Presidencial..., 1955: 5).
El proceso que iniciaron en la década de 1930 terminé
con unaimpugnada Resoluciéon Presidencial en 1952,
en la cual s6lo se les reconocieron 17 574-39-50 ha de
las 20 717-79-50 que reclamaban, por lo que durante
esos afos y hasta ladécada de los ochenta lademanda
agraria constituy6 un importante elemento de movili-
zacion comunal; de ahi la trascendencia de la eleccion
del representante comunal.

Entre los conflictos mas relevantes que ilustran la
perspectiva comunal sobre sus tierras y la légica ins-
titucional esta el del poblado de San Angel o Aquiles
Serdan. Durante la Colonia, este lugar era un pueblo
sujeto a Tarecuato y, por ende, constituia parte de su
territorio.®*Sin embargo, en 1939, por 6rdenes del Eje-
cutivo Federal, se dot6 al poblado de San Angel de tie-
rras para la constitucién de ejido que los miembros de
lacomunidad de Tarecuato reclamaban como suyas, lo
cual ocasion6 enfrentamientos entre los comuneros
de Tarecuato y los nuevos ejidatarios de San Angel. A
pesar de existir una Resolucion Presidencial que los
amparacomo ejido, los comuneros de Tarecuato tienen
de hecho, y amparados en sus titulos virreinales, gran
parte de las mejores tierras que fueron otorgadas a
San Angel. En este problema los comuneros recurrieron
al nuevo marco juridico, pero también apelaron a los
documentos que les fueron otorgados por la Real Au-
diencia durante la Colonia.

Otro importante aspecto establecido en el articulo
27 constitucional de manera general para todas las co-
munidades agrarias fueron los requisitos de membresia,

16 Véase Ydea del estado en que se hallaba la Alcaldia Mayor de Xiquilpan en el afio de 1789. Boletin: Centro de Estudios de
la Revolucién Mexicana Lazaro Cardenas, Jiquilpan, Michoacan, mayo, 1982, pp. 66-67.

100



Maria del Carmen Ventura Patifio

generando un enfrentamiento entre la vision de ser
comuneroy el nuevo orden legal. En Tarecuato se con-
sideracomunero aquienesoriginariode lacomunidad,
vive en ellay cumple con sus obligaciones (religiosas,
cooperaciones y faenas), mientras que la ley lo reco-
noce como aquel que acredita la propiedad de tierras
comunales por medio de documentos reconocidos por
ellamisma. Se trata, entonces, de dos sujetos colectivos
distintos: uno como comunidad étnicay otro como su-
jeto de derecho agrario.

De este punto que parece muy simple se deriva algo
crucial en todos los nucleos agrarios: la controversia
generada en su interior sobre quién tiene derecho al
usufructo de las tierrasy a participar en latoma de deci-
siones de la comunidad agraria, asi como quién puede
ser integrante del Comisariado de Bienes Comunalesy
del Consejo de Vigilancia. Antes de las modificaciones
juridicas de 1992 al articulo 27 constitucional y a su
ley reglamentaria, estas figuras eran sefaladas como
6rganos de autoridad comunal, y hoy se consideran
Uunicamente como 6rganos de representacion de la co-
munidad agraria, en tanto sujeto de derecho agrario.’

Paralos habitantes de Tarecuato, como comunidad
étnica, el comisariado de Bienes Comunales o repre-
sentante de Bienes Comunales, como elloslo nombran,
constituye parte de sus autoridades o de sus represen-
tantes, pero no es el Unico; también estan los cabildos,
el jefe de Tenencia y los jueces de Tenencia.

No obstante las modificaciones juridicas (de 1992),
como comunidad étnica siguen reconociendo al presi-
dente del Comisariado como autoridad con facultades
para conocer y resolver los conflictos relativos a limi-
tes y herencias de tierras parceladas, para lo cual éste
asienta los acuerdos en un documento denominado
minutay solucionalos conflictos de acuerdo con el cos-
tumbre, que privilegia ante todo la via de la concilia-
cion. Aunque también sucede que, cuando alguna de
las partes no esta conforme con lo determinado, recurre
al ordenamiento legal de la materia y a las institucio-
nes agrarias para solicitar su intervenciéon en el con-
flicto. Asi, en la practicacomunal, prevalece el costum-
bre como un primer filtro para resolver los problemas,
pero también se acude ala legislacién agraria segun el
interés de las partes.

A diferencia de otras comunidades indigenas de la
meseta purhépecha, las asambleas comunales en Ta-
recuato, sean para tratar asuntos agrarios o de cual-
quier otrotipo, yano constituyen unapracticafrecuente.
En la década de 1980 se efectuaron algunas para

tratar el asunto de la remocién del representante de
Bienes Comunales. Durante los noventa, el presidente
del Comisariado de Bienes Comunales convoco a otras
con motivo de la eleccion de nuevos integrantes para
este organismo.

Distinto a las votaciones para la Jefatura de Tenen-
ciaen las que participan Unicamente los habitantes de
Tarecuato, a las asambleas comunales también asis-
ten los pobladores de los anexos de Huarachanillo, La
Cantera, Los Hucuares, Los Laurelesy Paso del Molino,
poblados que forman parte de su territorio comunal.
Todos los habitantes hombres y mujeres mayores de
18 afios, con o sin tierra, tienen derecho a participar,
lo cual noesimpugnado por las dependencias agrarias,
dado que en la Resolucién Presidencial no se sefiala el
nuamero de comuneros reconocidos ni mucho menos
proporciona el censo comunal.

Anteriormente, para integrar el Comisariado de
Bienes Comunales se acostumbraba escoger a las per-
sonas de mayor edad, es decir, con cierta experiencia,
que conocieran los limites de las tierras comunales, que
tuvieran la capacidad de representar a la comunidad
frente a las instituciones agrarias y que contaran con
facilidad de palabra. Como lo apunta uno de los cabil-
dos, debian ser quienes:

no tengan mafa de ninguno, ni mancha, como alguin car-
cel, ni borracho, ni mujeriego, que sepa leer y escribir.*®

Aunque los 6rganos de representacion agraria no
conllevan un cargo religioso, como sucede con los jue-
ces de Tenencia, si son tomados en cuenta como una
autoridad que merece respeto y consideracion du-
rante las festividades religiosas. En el trabajo de campo
seobservo que, en las alboradas, lacasadel presidente
de Bienes Comunales fue uno de los lugares visitados
para anunciar la fiesta del cambio de carguero. Tam-
bién durante las fiestas del pueblo, como lade Corpus,
las danzas se inician en la oficina del Comisariado y los
danzantes invitan al representante a bailar con ellos.
Al final de la danza le regalan una botella de mezcal
Yy una caja de cigarros, como lo hacen con el jefe de
Tenencia.

Los cabildos también se encargan de vigilar que
trabaje bien el Comisariado de Bienes Comunales (en
quien finalmente recae gran parte de la responsabili-
dad de resolver los conflictos agrarios). Trabajar bien
significa defender las tierras comunales, por ejemplo,
frente alos “supuestos pequefios propietarios”, quienes

17 Véase el articulo 22 de la Ley Federal de Reforma Agraria (derogada) y los articulos 21, 32 y 33 de la actual Ley Agraria.
18 Entrevista con Maurilio Esteban, cabildo del barrio Santiago, febrero de 1999.

101



Cambio y continuidad de EIl Cabildo indigena...

mediante el uso de documentos falsos intentan adue-
fRarse de tierras de lacomunidad; asistir en representa-
cion de ésta a las instancias judiciales o dependencias
agrarias; resolver los conflictos entre comuneros sin
“venderse” aalgunade las partes; realizar alguna obra
en beneficio de la comunidad y tomar en cuenta a sus
miembros en decisiones o situaciones que atafien a to-
dos; asi como acatar y respetar los acuerdos que se
lleguen a tomar en asamblea comunal.

Esto evidencia que en Tarecuato se ha experimen-
tado un sinuoso proceso de apropiacion social con re-
lacion alos ordenamientos legalesy a las instituciones
de gobierno del Estado mexicanoy, como consecuencia,
las instituciones de gobierno no indigenas que forman
parte de su organizacion politico-religiosa indigena en
la practica comunal se han resignificado en la esfera
local, de acuerdo con el costumbre. Los representantes
de las instituciones gubernamentales deben cumplir
con las funciones establecidas por la legislacion na-
cional y estatal, pero también constituye parte de sus
obligaciones para con la comunidad realizar las que
sefala el costumbre. El cumplimiento de estas obliga-
ciones otorga a los representantes de las instituciones
de gobierno noindigenas unalegitimidad mas que una
legalidad, condicion indispensable para posibilitar el
ejercicio de gobierno de cualquier autoridad en la co-
munidad.

Durante décadas y desde diferentes perspectivas
de integracion politico-cultural de los indigenas del
pais, algunos autores han sostenido que las formas de
organizacion indigena que aun permanecen tende-
ran a desaparecer conforme se integren a los espacios
politico-administrativos emanados del Estado:

Este gobierno local seguramente ira desapareciendo con
el tiempo, para ser sustituido por el ayuntamiento consti-
tucional. En la medida en que los indios participan mas
y mas en la politicay en los organismos gubernamentales
oficiales, el ayuntamiento constitucional se tornara segura-
mente en un medio de diferenciacién social en el seno de
la comunidad indigena, creando, tal vez, un estrato supe-
rior de “escribanos” y de “funcionarios” (Stavenhagen,
1974: 145).

Algunos intelectuales que han participado en el di-
sefo de las politicas gubernamentales en materia in-
digena, como Aguirre Beltran, consideran incompati-
bles los derechos colectivos con los derechos individuales
y apuntan como necesaria la disolucion de entidades
colectivas para el fortalecimiento de la democracia:

el funcionamiento de las instituciones corporativas contra-
dice el funcionamiento del municipio libre: aquéllas repre-

102

sentan la pervivenciade lafragmentaciony ladesigualdad
juridica colonial; éste, por el contrario, representa un gra-
do superior de aculturacion e igualdad de los individuos
ante la ley, necesario para la constitucion de un Estado
democratico (Aguirre Beltran, 1953 cit. en De la Pefa,
1987: 294).

Contrario a estos sefialamientosy a las politicas in-
digenistas encontramos que, en Tarecuato, laorganiza-
cion politico-religiosaindigenay sus costumbres siguen
representando elementos decisivos parael ejercicio de
gobierno.

Reconfiguracion del gobierno local:
competencia partidista y autonomia
indigena

A partir de la conformacion del PrRo como un partido
capaz de establecer una competencia seria para el pri
en Tarecuato se origin6 uno de los cambios mas signi-
ficativos en la organizacion politica local: el desplaza-
miento de los barrios como espacios de representacion
de intereses de los grupos politicosy el replanteamien-
to de las relaciones entre éstos y los cabildos.

Asi también se modificaron los mecanismos tradi-
cionales de la toma de decisiones comunales en lo re-
ferente a la eleccion del jefe de Tenencia, pues ya no es
laasamblea de lacomunidad —espacio en el cual tenian
derecho a participar con voz y voto todos los que hu-
bieran nacido en la comunidad y en el cual los can-
didatos podian ser escuchados por los presentes y asi
éstos determinar su preferencia-lainstanciaen donde
se define a la persona para ocupar el cargo.

En la actualidad, la presentacion de los candida-
tos se hace de forma separada en los barrios, lo que en
cierto modo permite medir la fuerza de cada uno y
darse unaideade los posibles resultados. Peroasuvez
anula la probabilidad de que el candidato electo salga
por consenso.

Igualmente, el mecanismo de votacion cambid, pues
antes habia que formarse atras del candidato elegido
ocolocarunarayaenun pizarron. Ahorase realiza me-
diante el voto directo, universal y secreto, el cual sé6lo
pueden ejercer los mayores de 18 afios, con residencia
en lacomunidad o reconocidos por el resto como miem-
bros conderecho aparticipar en este tipo de decisiones.
Entonces, se coloca unacruzen el circulo del color que
representa la planilla de su preferencia, a lo cual las
personas mayores generalmente no estan acostumbra-
dasy, por lo regular, ponen la cruz fuera de los circu-
los, dando lugar a controversias sobre la anulacién o
no de los votos.



Maria del Carmen Ventura Patifio

La diferencia respecto a las reuniones efectuadas
antes de la aparicion del prp es que estos lideres barria-
lesy los cabildos estan ligados no soélo al rri, sino tam-
bién al prD. La relacion partidista no es nueva, lo dis-
tinto es que ahoralacomunidad estadividida con base
en su filiacion o simpatia partidaria. Antes, las dispu-
tas en las reuniones barriales giraban en torno a la
definicion de un candidato entre las propuestas de los
barrios, quien mantendriaunarelacién con el rri; eran
disputas que se daban dentro de los barrios y entre
ellos (sin tintes partidistas). Ahora, cada partido realiza
sus propias reunionesy los lideres barriales se dividen
por partido. Los cabildos asisten pero a las reuniones
de uno de los partidos, en su mayoria a las del prp.

Para los cabildos, esta cercana relaciéon con el prD
significo, por un lado, tener un lugar dentro de la nueva
configuracion del gobiernolocal, pero, por otro, mermo
su imagen de autoridad tradicional ante una parte de
los miembros de Tarecuato, para quienes los cabildos
deberian conservar una posicion neutra frente alos par-
tidos politicos y no participar en ninguno.

Los cabildos son autoridades del pueblo, por tanto,
su funcion es velar por el bien de lacomunidad. La exi-
genciaes, entonces, que deberian intervenir de manera
mas activa en las decisiones y en la organizacion de la
comunidad y no en apoyar a algun partido politico.

Los dirigentes de los diferentes partidos siguen con-
siderandoy respetando alos cabildos como autoridades
en la comunidad: son la “fuerza del pueblo”,*®“la raiz,
el tronco del pueblo”,?° “autoridades morales”,?* “au-
toridad interna de la comunidad”,?2“consejo de ancia-
nos”,2*“jerarcas del pueblo”.?2*El motivo de desacuerdo
con los cabildos por parte de algunos miembros de la co-
munidad —principalmente para los seguidores del rPrI—
es que manifiesten su apoyo y participen en el prD.

Sin embargo, en la practica comunal, los cabildos
siguen formando parte medular de la organizacion
politico-religiosalocal y continGan siendo actores cen-
trales en las luchas por redefinir las relaciones de poder
entre distintos grupos mediante la reconfiguracion
de lasrelaciones jerarquicas entre las diversas institu-
ciones de gobierno en las que se apoyan.

No obstante, también han surgido propuestas dife-
rentes de las de los partidos, que cuestionan el mono-
polio de la representacion y participacion politica por
estos institutos politicos y que ademas plantean que
se redefina la relacion de los pueblos y comunidades
indigenas con el Estado nacional: la autonomia indi-
gena. Dicha propuesta es sostenida por algunos mili-
tantes del PrRD que, asu vez, son integrantes de la Orga-
nizacion Nacién Purhépecha (onp), asi como por otros
miembros de la comunidad que también pertenecen a
la organizacion Nacién Purhépecha Zapatista (npz).25

El proyecto de autonomia indigena centra la discu-
sion justo en torno al reconocimiento de las formas in-
digenas de gobierno; comprende el respeto a las ins-
tituciones de gobiernoindigenaexistentesy alas costum-
bres comunales -resultado de procesos histéricos de
apropiacion-, pero también la construcciéon de formas
de participacidony representacion politicas que eviden-
temente reconfiguran no sélo larelacion de los pueblos
indigenas y el Estado nacional, sino al propio Estado
nacional.

No buscamos la separacién, sino nuestra autonomia, que
nos reconozcan como pueblos indigenas, que nos respe-
ten nuestras costumbres, que nos respeten en laformade
como elegir a nuestras autoridades, eso es lo que que-
remos.?®

El actual presidente municipal, miembro de la co-
munidad indigena de La Cantera,?’ perredista e inte-
grante de la onp, detalla un poco mas:

So6lo queremos vivir en paz, con justicia y dignidad, como lo
decidamos nosotros losindigenas y de acuerdo a nuestros
sistemas normativos|[...] La propuesta de Michoacan es el
establecimiento de un gobierno regional auténomo, es-
tamos en 19 municipios y estamos todos juntitos [...] te-
nemos cuatro regiones [...] que en nuestro territorio, lo
estamos haciendo, estamos en la etapa de concientizacion
[...] lo vamos a hacer [...] que se establezca un gobierno
regional auténomo del pueblo purhépecha. Que se esta-
blezca un parlamento indigena, un representante por cada

19 Entrevista con José Luis Mendoza, candidato a regidor por el rri, febrero de 1999.
20 Entrevista con Javier Gonzalez, candidato a sindico por el pan, encargado de liturgia de las pequefias comunidades, octubre

de 1998.

21 Entrevista con Rodolfo Govea, integrante de la Organizacion Nacion Purhépecha Zapatista (onez) y del prp, octubre de 1998.
22 Entrevista con Jesus Ascencio, presidente del Comisariado de Bienes Comunales y dirigente local del prp, octubre de 1998.
23 Entrevista con el maestro Alejandro Manzo, ex jefe de Tenencia y dirigente del rrp, octubre de 1998.

24 Entrevista con Alfredo Manzo, jefe de Tenencia y dirigente del prp, marzo de 1999.

25 La npz es una escision de la one.

26 Discurso pronunciado por Rodolfo Govea en el cierre de campafa en la contienda por la Jefatura de Tenencia, 9 de abril

de 1999.

27 La Cantera pertenece como anexo a Tarecuato, en calidad de comunidad agraria.

103



Cambio y continuidad de EIl Cabildo indigena...

una de estas cuatro regiones, para que sean los primeros
cuatrogobernadores del pueblo purhépecha. El parlamen-
toindigenaserala Camarade Diputados que eche aandar
esto, que sean nombrados por cada una de las comunida-
des de a uno de ados, que se van a llamar diputados indi-
genas[...] El parlamento indigena le va a decir al goberna-
dor “nosotros somos un pueblo indigena, un gobierno au-
tonomo, nos respetas y necesitamos esto, y no queremos
que nos mandes tus dependencias que nunca nos han
resuelto nada, déjenos resolver a nosotros nuestros pro-
blemas” [...] Si se logran los acuerdos de San Andrés, se
van a tener que modificar las constituciones locales [...]
para transferencias de recursos [...] ésta es nuestra pro-
puesta.?®

La propuesta es mucho mas amplia, rebasa la es-
fera local y reivindica el reconocimiento y el respeto
como pueblo purhépecha, es decir, incluye todo el te-
rritorio étnico. Asimismo, comprende la construccién
de una forma de gobierno propio, lo cual esta sujeto
al debate y al consenso con las demas comunidades
purhépechas y al mismo proceso nacional y estatal en
torno a lo que se acuerde en los espacios legislativos
respectivos.

Por lo pronto, nos parece importante sefalar la ne-
cesidad de que las propuestas que se elaboren estén
ligadas a las practicas comunales y que lademandade
autonomiaresponda efectivamente aformas de gobier-
no ya existentes. Coincidimos con el planteamiento de
Zarate en el sentido de que:

La autonomia no tiene que ver Unicamente con un marco
juridico que les dé reconocimiento, sino fundamentalmente
con practicas al interior de las comunidades que forman
las personas. La discusion sobre la autonomia étnica no
debe restringirse aunadiscusion sobre los procedimientos
y los problemas técnicos de la legislacion, sino que debe ir
complementada con la discusién sobre el contenido que
le quieren y le pueden dar las organizaciones indigenas y
en particular sobre los sentidos especificos que le dan las
mismas comunidades (1999: 266).

Conclusiones

A pesar de los distintos ordenamientos politico-juridicos
del Estado nacional mexicano, El Cabildo sigue partici-
pandoy teniendo un peso importante en laorganizacion
politico-religiosa comunitaria, sustentada fundamen-

talmente en la estructura barrial. Su relacion con las
instituciones de gobierno no indigena, como la Iglesia
y las de representacion del Estado nacional, se ha ido
transformando y redefiniendo, y ha dado lugar a una
forma particular de gobierno local.

El Cabildo coexiste con nuevos espacios de partici-
pacién y representacion politica, pero ya no es un ac-
tor central, sino tan sélo un actor mas. No obstante,
conserva su relevancia en tanto otorga legitimidad a
los candidatos paraocupar los cargos de representacion
popular de uno de los partidos politicos de alcance na-
cional: el rrp.

La lucha por la autonomia, por el respeto a las cos-
tumbres y a las formas de gobierno indigena coloca a
El Cabildo en el centro del debate. Su reconocimiento
constitucional depende de que los proyectos de las or-
ganizaciones, pueblos y comunidades indigenas sean
incluidos como una reivindicacion.

Bibliografia

AGUIRRE BELTRAN, GONZALO
1991 Formas de gobiernoindigena, Instituto Nacional
Indigenista (in1)/Fondo de Cultura Econémica
(Fce), México, 164 pp. [1953].
BouRrbieu, PIERRE
1988 Cosas dichas, Gedisa, Barcelona, 199 pp.
CAMARA, FERNANDO
1996 “Organizacion religiosay politica en Mesoameé-
rica”, en Korsbaek Leif, Introduccion al sistema
de cargo, Universidad Autonoma del Estado de
México, México, pp. 113-159.
CAaNcIAN, FrRANK
1976 Economiay prestigio en una comunidad maya.
El sistema de cargos religiosos en Zinacantan,
INI, México, 317 pp.
CARMAGNANI, MARCELLO
1988 Elregresodelosdioses, el proceso de reconstitu-
cion de laidentidad étnicaen Oaxaca. Siglos xvii
y xvii, Fce, México, 263 pp.
CARRAsCO, PEDRO
1979 “La jerarquia civico-religiosa en las comunida-
des de Mesoamérica: antecedentes precolom-
binos y desarrollo colonial”, en José Llobera,
Antropologia politica, Anagrama, Barcelona,
pp. 327-340.
CeNTRO DE EsTuDIOS DE LA REVOLUCION
MExicana LAzaro CARDENAS
1982 Ydea del estado en que se hallaba la Alcaldia
Mayor de Xiquilpan en el afio de 1789, Boletin:
Centro de Estudios de la Revolucion Mexicana
Lazaro Cardenas, Jiquilpan, mayo.
CHAVEZz ORroZzcoO, Luis
1943 Las instituciones democraticas de los indigenas
mexicanos en laépocacolonial, Instituto Indige-
nista Interamericano, México, 61 pp.

28 Entrevista con el maestro Alfredo Victoriano, junio de 1998 (presidente municipal de Tangamandapio, 2002-2004).

104



Maria del Carmen Ventura Patifio

CONSTITUCION POLITICA DE LOS...

1994 Constitucion Politica de los Estados Unidos Me-

xicanos, Ediciones Delma, México, 174 pp.
ConsTITUCION PoLiTica DEL EsTADO LIBRE
Y SOBERANO DE MICHOACAN DE OcAMPO

2003 Constitucién Politicadel Estado Libre y Soberano
de Michoacan de Ocampo, Universidad Nacional
Autéonoma de México/Fce, México, 91 pp.

Cosio VILLEGAS, DANIEL (COORD.)

1981 Historia general de México, tomo lll, Secretaria
de Educacioén Publica (ser)/EIl Colegio de Méxi-
co, México, 179 pp.

EspiNn Diaz, JAIME L.

1986 “Ecologiay politica: el impacto del reparto agra-
rio en la mesetay secularizaciéon del poder”, en
Pedro Carrasco et al., La sociedad indigena en el
centro y occidente de México, El Colegio de Mi-
choacan, Zamora, pp. 237-261.

FLOREScANO, ENRIQUE

1997 Etnia, Estadoy nacion. Ensayo sobre las identi-
dades colectivas en México, Nuevo Siglo Aguilar,
Meéxico, 512 pp.

FosTER, GEORGE M.

1987 Tzintzuntzan. Los campesinos mexicanos enun

mundo en cambio, Fce, México, 366 pp.
Franco MENDOZzA, MOISES

1997 Laleyy la costumbre. En la cafiada de los once
pueblos, El Colegio de Michoacan, Zamora,
232 pp.
GuarDINO, PETER F.
1999 “Serviciocomunal, derecho liberal y costumbre

local en los pueblos indigenas: Oaxaca 1750-
1850”, conferencia presentadaen El Colegio de
Michoacan, Zamora, inédito.

Ley FEDERAL DE REFORMA AGRARIA

1986 Ley Federal de Reforma Agraria, Porrda, México,
300 pp.
LIrRA, ANDRES
1987 “ldeay realidad en la formacion constitucional

del municipio”, en Brigitte Boehm de Lameiras
(coord.), El municipio en México, El Colegio de
Michoacan, Zamora, pp. 51-66.
LOPEZ SARRELANGUE, DELFINA
1987 “El caso de un gobernador michoacano en el
sigloxvi”, en Brigitte Boehm de Lameiras (coord.),
El municipio en México, El Colegio de Michoacan,
Zamora, pp. 39-45.
MEYER, JEAN
1973 La Cristiada. La guerra de los cristeros, tomo |,
Siglo xxi1 Editores, México, 410 pp.
NAsH, MANNING
1996 “Political relations in Guatemala”, en Korsbaek
Leif, Introduccién al sistemade cargos, Universi-
dad Autonoma del Estado de México, México,
pp. 161-191.
Paso vy TRoNncoso, FRANCISCO DEL
1945 Relaciones geograficas de Michoacan, tomo VII-
Suplemento, Editor Vargas Rea (Segunda Serie
Geografia y Estadistica), México, 322 pp.

PERNA, GUILLERMO DE LA
1987 “Lainstitucion municipal contralas institucio-

nes indigenas: comentario a las ponencias de
la sesion sobre el municipioy las formas de go-
biernoindigena”, en Brigitte Boehm de Lameiras
(coord.), El municipio en México, El Colegio de
Michoacan, Zamora, pp. 293-295.

Periopico OFiciAL DEL EsTADO

1992 “Ley Organica Municipal”, en Periddico Oficial
del Estado, 27 de febrero, 40 pp.
1995 “Ley Organica del Poder Judicial del Estado de

Michoacan”, en Periédico Oficial del Estado, 12
de octubre.
PROCURADURIA AGRARIA
1992 Ley Agraria, Procuraduria Agraria, México,
126 pp.
RASMUSSEN, JORGEN
1992 Fray Jacobo Daciano, El Colegio de Michoacan,
Zamora, 290 pp.
REsoLUCION PRESIDENCIAL
1955 Resoluciéon Presidencial publicada el 8 de di-
ciembre de 1955, Diario Oficial de la Federacion,
México.
RivERA FARFAN, CAROLINA
1998 Vida nueva para Tarecuato, El Colegio de Mi-
choacan, Zamora, 341 pp.
Ri1zo ZELEDON, MARIO
1992 “Los ecuareros de Tarecuato y sus anexos”, te-
sis de maestria en Antropologia Social, El Co-
legio de Michoacan, Zamora, 204 pp.
SEPULVEDA Y H., MARIA TERESA
1974 Los cargos politicos y religiosos. En la region del
lago de Patzcuaro, Instituto Nacional de Antro-
pologia e Historia/sep, México, 138 pp.
SIERRA CAMACHO, MARIA TERESA
1987 El ejercicio discursivo de la autoridad en asam-
bleas comunales (Metodologia y analisis del
discursooral), ser (Cuadernos de la Casa Chata,
146), México, 169 pp.
STANGERUP, HENRIK
1993 Fray Jacobo, Tusquets Editores, Barcelona,
306 pp.
STAVENHAGEN, RoboLFo
1974 “Clases, colonialismo y aculturacion”, en Las
clases sociales en México, Nuestro Tiempo, Mé-
xico, 42 ed.
VAzQUEz LEON, Luis
1987 “La vision antropolégica del municipio”, en
Brigitte Boehm de Lameiras, (coord.), El muni-
cipio en México, El Colegio de Michoacan, Za-
mora, pp. 95-117.
ZARATE, EDUARDO

1993 Los sefiores de utopia, El Colegio de Michoacan,
Zamora, 268 pp.
1999 “La reconstruccion de la nacion purhépechay

el proceso de autonomia en Michoacan, Méxi-
co”, en Willem Assies, Gemma Van der Haar y
André Hoekema (eds.), El reto de la diversidad,
El Colegio de Michoacan, Zamora, pp. 245-267.

105





