https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

El pesebre quiterio, una iconografia polisémica.
Cristianizacidn, imagen y construccién del cuerpo social
en el contexto del Nuevo Reino de Granada. Siglos xvii y xvii

The Quito Nativity, a Polysemic Iconography:
Christianization, Image and Construction of the Social Body in the
Context of the Realm of New Granada. Seventeenth and Eigteenth Century

Articulo recibido el 29 de septiembre de 2021; devuelto para revisién el 16 de febrero de 2022; acep-

tado el 11 de mayo de 2022; https://doi.org/10.22201/iie.18703062¢.2022.121.2792

Juan Pablo Cruz Medina

Lineas de investigacién

Lines of research

Publicacién reciente

Resumen

Universidad Externado de Colombia, cruzmedjp@gmail.com,

hetp://orcid.org/0000-0003-3189-6594

Historia de la imagen colonial; historia colonial del Nuevo Reino de
Granada; historia de la Conquista de América; historia y andlisis de la

Crénica indiana.

History of the colonial image; colonial history of the New Kingdom of
Granada; history of the conquest of America; History and analysis

of the Chronicle of Indias.

“Entre el milagro y la devocién: imagen y evangelizacién en la Nue-
va Granada a la luz de la visita de Andrés Verdugo y Oquendo, 1755-
1756”, Fronteras de la Historia, vol. 26, nim. 1 (2021): 138-168.

El presente articulo busca evidenciar la manera en que el “pesebre qui-
tefio” de los siglos xvi1 y xvirr recompuso el discurso iconogréfico de
los belenes napolitanos, y dio vida a una retérica visual tendiente a
transmitir modelos ideales vinculados a formas de comportamiento
tanto individuales como sociales. A partir del andlisis iconografico de
una serie de figuras de pesebre, sumadas a los registros documentales
que describen uno de los pesebres utilizados en el marco de la evan-
gelizacién desarrollada en el Nuevo Reino de Granada, se demostrard
que la iconograffa del pesebre colonial se presenté como un mecanismo
de configuracién social. En medio de esto, lo ideal se presenta como
nucleo del discurso visual, que se estructura a partir de la presencia de

rasgos y formas propias de la retérica iconografica del barroco.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022 43


mailto:cruzmedjp@gmail.com
http://orcid.org/0000-0003-3189-6594

44

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

Palabras clave

Abstract

Keywords

Pesebre; Natividad; imagineria colonial; cuerpo social; castas; icono-

grafia colonial; Nuevo Reino de Granada; escultura quitena.

This paper seeks to show the way in which the “Quito Nativity” of
the seventeenth and eighteenth centuries recomposed the iconograph-
ic discourse of Neapolitan nativity scenes, giving life to a visual rhet-
oric aimed at transmitting ideal models linked to both individual and
social forms of behavior. From the iconographic analysis of a series of
nativity figures, added to the documentary records that describe one
of the manger scenes used in the framework of the evangelization car-
ried out in the New Kingdom of Granada, it will be shown that the
iconography of the colonial nativity was presented as a mechanism of
social configuration. In the midst of this, the ideal is presented as the
nucleus of visual discourse, structuring itself from the presence of fea-

tures and forms typical of the iconographic rhetoric of the Baroque.

Manger; Nativity; colonial imagery; social body; castes; colonial ico-

nography; New Kingdom of Granada; Quito sculpture.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

JUAN PABLO CRUZ MEDINA

UNIVERSIDAD EXTERNADO DE COLOMBIA

El pesebre quitenio,
o / . V4 .
una iconografia polisémica.
Cristianizacion, imagen y construccion del cuerpo social

en el contexto del Nuevo Reino de Granada.
Siglos xvir y xvit

no de los problemas relacionados con el hecho de leer los procesos

desarrollados en América entre los siglos xv1 y xviir desde el prisma

de lo “colonial”, reside en que tal denominacién tiende a omitir las
dindmicas de circulacién y agencia cultural efectuadas dentro del marco de la
monarquia hispdnica. Al margen de la postura tradicional que interpela la his-
toria de los siglos xvr al xviII a partir de una relacién “colonial” fundada en
una mecdnica de corte puramente extraccionista, es fundamental interpretar
los procesos culturales de dicho periodo a la luz de estructuras mds complejas,
vinculadas a la dindmica de una monarquia imperial expandida desde el siglo
xvI por el globo. La proyeccién transatldntica europea, en este sentido, mds
alld de dar via libre a un “colonialismo comercial”, permitié la emergencia de
nuevas redes de circulacién e intercambio cultural, que dio forma a una cul-
tura de lo multiple, gestada en el crisol del contacto alcanzado —desde el si-
glo xvi— entre las cuatro partes del mundo.’

1. Las dindmicas de intercambio gestadas en el marco de la “mundializacién” iniciada tras la
expansién ibérica de los siglos xv y xv1 han sido analizadas en afos recientes por el historiador
francés Serge Gruzinski, a la luz de los procesos de comunicacién entre América, Asia, Africa
y Europa. Véase Serge Gruzinski, Las cuatro partes del mundo. Historia de una mundializacion

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XIV, NUM. 121, 2022 45



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

46 JUAN PABLO CRUZ MEDINA

De la mano de los vinculos comerciales establecidos entre la Peninsula Ibé-
rica, América y el continente asidtico —esto sin contar las relaciones directas
entre la corona portuguesa (anexa a la corona espafola en el periodo que va de
1580 2 1640) y la costa del poniente africano— los dos océanos se convirtieron
no s6lo en autopistas comerciales, sino también en puentes culturales que hi-
cieron posible el trdnsito de ideas y culturas. Tal fenémeno permite explicar
la presencia, en el siglo xvi1, de objetos confeccionados en el mundo asidtico,
dispuestos en las viviendas de los mds privilegiados habitantes del Nuevo Rei-
no de Granada, a la par de piezas americanas, sevillanas y napolitanas.” Lo lla-
mativo aqui es que de la mano de la adquisicién de elementos asociados a un
comercio cada vez més global, la cultura material se transformé, doté de vida
a objetos que ya no eran claramente identificables como europeos o america-
nos, sino que, contrario a esto, surgieron como producto de la mezcla de ideas
procedentes de ambas orillas atlénticas. Este es el caso de las figuras que cons-
tituyeron los tradicionales pesebres o belenes que arribaron en el siglo xvir al
territorio neogranadino.

Producto de los imagineros quitenos, estas figuras propias de los siglos xvir
y xviI llegaron a las viviendas del Nuevo Reino de Granada gracias a la dina-
mica comercial gestada con la vecina audiencia de Quito. Alli, como resultado
del florecimiento técnico de los trabajos escultéricos desde mediados del siglo
xv1,’ la talla se convirtié en un objeto de exportacién, que lleg a buena par-
te, no s6lo del Nuevo Mundo, sino también del Viejo Continente.* En medio

(Ciudad de México: Fondo de Cultura Econémica, 2010) y del mismo autor: E/ dguila y el dra-
g6n. Desmesura europea y mundializacion en el siglo xvi (Ciudad de México: Fondo de Cultura
Econdémica, 2018).

2. Sobre la creciente presencia de objetos de procedencia asidtica en las viviendas de la élite
neogranadina a lo largo del siglo xviir véase Marifa del Pilar Lépez, “Tres momentos del desa-
rrollo del mueble en la Nueva Granada”, Catdlogo Museo Colonial, vol. 111, Mobiliario (Bogotd:
Ministerio de Cultura, 2018), 45.

3. La talla en madera florecié en Quito desde la segunda mitad del siglo xvi como proyec-
cién de la influencia de obradores sevillanos como Juan Martinez Montafiez o el toledano
Diego de Robles. Al seguir los pasos de la talla peninsular, la escultura quitefia terminé por
adquirir, ya en el siglo xvi1, una identidad propia, evidente no sélo en el uso de policromias y
una depuracién de los detalles, sino también en la materializacién de la expresividad barroca.
Es ahi donde cobraron importancia, ya en el siglo xvii1, escultores como Bernardo Legarda o
Manuel Chili “Caspicara”. Véase Ximena Escudero Albornoz, Escultura colonial quitena. Arte y
oficio (Quito: Municipio del Distrito Metropolitano de Quito, 2007), 55-70.

4. Como ha evidenciado Maria Cristina Pérez, los talleres escultéricos desarrollados en

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAF{A POLISEMICA 47

del auge comercial del siglo xvii1, los quitefios reciclaron ideas iconograficas
tomadas de los grabados provenientes de los talleres de Flandes o Espana,’ y
a su vez adaptaron y reconfiguraron formas y férmulas iconogréficas dentro
de las que el nacimiento de Jests gané protagonismo. El “Belén” o “pesebre”,
cuyo germen como discurso visual se encuentra vinculado al trabajo de los
talladores napolitanos y a la cultura propia de la Campania italiana, adquirié
as{ en América, no s6lo una nueva fisonomia iconografica, sino también una
nueva funcionalidad que, amarrada a las necesidades de la evangelizacidn, se
alejé de la tradicidn europea para redefinirse a partir de la mezcla de lo hispé-
nico con lo americano. El pesebre napolitano, estructurado iconogréficamen-
te a partir de una serie de personajes cotidianos representativos de la cultura
del suroeste de Italia, adquiri6 entonces nuevos significados a partir de su paso
por Espana y su posterior traslado a América, y dio lugar a un nuevo “Belén”.
En éste, aunque pervivird el sustrato cotidiano como eje de la representacion
visual, las formas iconograficas se reconducirdn, y se adaptardn a la cultura y
las necesidades propias del mundo americano. El pesebre quiteio emergerd
como una estructura visual y narrativa que, al utilizar una base preexistente
afirmada en el uso de personajes cotidianos como mecanismo de exhibicién
de discursos morales, hard frente a las necesidades propias del contexto so-
cial indiano. Es aqui donde cabe preguntarse, ;c6mo un conjunto de figuras
construidas como proyeccién de la cultura cotidiana del sur de Italia termi-
né reconfigurdndose como una pieza mds de la religiosidad americana? Y de
la mano de esto, ;cudl fue el discurso iconogrifico producido a partir de di-
cha reconfiguracién?

la audiencia de Quito establecieron estrategias de comercializacién y produccién seriada de
imdgenes, “lo que les permitié ampliar la exportacién a lo largo de la costa del Pacifico y del
Caribe: Nueva Espafnia, La Habana, Panamd, la capitania de Venezuela, el Nuevo Reino, los
reinos del Pert y Chile, ademds de pedidos, al parecer esporddicos, de ciudades en Espana e
Italia”. Una de estas estrategias fue el embalaje de las esculturas despiezadas. De esta forma la
talla quitena pudo evadir las inclemencias del clima y la dificultad de los caminos americanos,
lo que permitié que las piezas llegaran a multiples destinos sufriendo el menor riesgo. Véase
Maria Cristina Pérez Pérez, Circulacion y apropiacion de imdgenes religiosas en el Nuevo Reino de
Granada, siglos xvi-xviir (Bogotd: Uniandes, 2016), 117-121.

5. Angel Justo Estebaranz, “La escultura barroca quitefia y sus modelos grabados”, Labora-
torio de Arte, nim. 25 (2013): 456-458 y, del mismo autor, “Circulacién de estampas espafiolas
en la pintura y escultura quitefias del siglo xviir”, en Maria de los Angeles Ferndndez Valle,
Carmen Lépez Calderén e Inmaculada Rodriguez Moya, eds., Discursos ¢ imdgenes del barroco
iberoamericano (Sevilla: Universidad Pablo de Olavide, 2019), 198.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

48 JUAN PABLO CRUZ MEDINA

Ambas cuestiones entroncan directamente con la retérica social inserta en
el pesebre napolitano, desplazada a América y redefinida aqui a la luz de las
necesidades propias del Nuevo Mundo. El proceso de evangelizacién indiano,
atravesado por la idea de modelar una sociedad a partir de los principios cris-
tianos, terminard influyendo sobre la iconografia del pesebre, delineada ahora
como proyeccién del modelo social que se intentaba instituir en los reinos ul-
tramarinos. Esta premisa entronca con dos problemdticas: por un lado, con la
presencia de una “geografia de la imagen” que incidird de forma puntual sobre
las narrativas iconograficas, al vincularlas a contextos particulares, y, por otro,
con el valor discursivo de la imagen colonial, fenémeno relacionado con la pro-
yeccion, no sélo de devociones, sino también de discursos modélicos orienta-
dos a proponer idearios ejemplarizantes sobre la sociedad. En el caso del primer
problema, estudios como los de Thomas DaCosta Kauffman, han enunciado la
relacién directa entre los nucleos urbanos y las iconografias que alli se pro-
ducen, que hacen de éstas un reflejo, en términos discursivos, de lo que se quie-
re controlar o modelar de una sociedad particular.® Mds recientemente, andlisis
como los desarrollados por Jaime Humberto Borja Gémez han reforzado esta
perspectiva, al sefialar que la “geografia de lo visual” permite “entender las con-
diciones sobre las cuales se articulan las distintas formas de percibir las culturas
visuales en un territorio”.” Esta posicién hace posible explicar por qué la ico-
nografia del pesebre napolitano se resignificé, en términos visuales, en relacién
con las condiciones propias de la cotidianidad indiana. Es en este marco don-
de surge la idea de una “geografia humana” colonial, representada en el pese-
bre como sintesis genérica de las sociedades indianas.

De la mano de esto, nos encontramos con la segunda problemadtica antes
enunciada, ésta es la del valor discursivo de la imagen. Al margen de la tradicién
historiografica que ha visto en la iconografia de los siglos xv1, xviI y xviir un
“arte colonial americano”, observamos ahi la imagen como un producto discur-
sivo, vinculado a los resortes propios de la teologia y la moral cristiana, y orien-
tado hacia la transmisién de “historias” y modelos de vida. Cobra valor aqui
la tradicidn retérica propia del mundo grecolatino, recuperada en los siglos xv
y xvI de la mano del Humanismo europeo. En ésta, el poder de todo discurso

6. Al respecto véase Thomas DaCosta Kaufmann, Toward a Geography of Art (Chicago: Uni-
versity of Chicago Press, 2004).

7. Jaime Humberto Borja Gémez, Los ingenios del pincel. Geografia de la pintura y la cultura
visual en la América colonial (Bogota: Universidad de los Andes, 2021), 39.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAF{A POLISEMICA 49

—ya fuera visual o narrativo— descansaba sobre su capacidad para transmitir
ideas y ejemplos moralizantes, principio que entroncaba con las tres funciones
de la retdrica cldsica: ensenar, deleitar y conmover. Las figuras que componian
el pesebre, como cualquier imagen, se hallaban ligadas a esta funcién, y adqui-
rian unos valores semdnticos aunados a la proyeccién simbdélica de ensefan-
zas morales tendientes a conmover, es decir, a convencer a los fieles de adoptar
unas actitudes determinadas. En este orden de ideas, la propuesta que aqui se
desarrolla no sélo aleja al pesebre de la condicién de Arte —construida erré-
neamente en el siglo xix—,* sino que a su vez plantea una separacién tajante
entre el discurso proyectado por medio de las piezas que constituyen el Belén
y las realidades propias de una sociedad, en este caso, la quitefa o la neogra-
nadina. Se asume, en este sentido, que el discurso del pesebre constituye en si
mismo una experiencia historiable que, disociado de sus posibilidades de apli-
cacién sobre la realidad, contribuye al conocimiento de las formas de pensa-
miento que pretendieron construir una sociedad colonial modélica.

El discurso iconografico inserto en el pesebre no serd leido entonces como
una manifestacién “de aquella vida de la época [colonial] que la pintura se guar-
d6 de mostrar”,® sino mds bien como expresién de una de las funciones mds
importantes de la imagen colonial: transmitir ensenanzas, modelos y valores a
los fieles. Se asume, en este sentido, que las figuras del belén quiteno —con-
trario a lo que han sefialado algunos autores— no se apartan del “dramatismo

8. Como ha sefialado Jaime Borja la idea de un “arte colonial” es una “construccién cultural”
efectuada en el siglo x1x en la mayoria de los paises latinoamericanos. En esta centuria, siguien-
do a Borja, de la mano de la emergencia de un coleccionismo que redundé en la recoleccién
e investigacién de pinturas, se cred una idea de la “pintura colonial” asociada a unas caracteris-
ticas propias no sélo del concepto europeo de arze, sino también de las necesidades vinculadas
a la formacion de los Estados nacionales. La mezcla de este conjunto de ingredientes derivé
en la aplicacién de la nocién de “arte”, propia del academicismo del x1x, sobre unos objetos
culturales que, en los siglos xv1 0 xv11, tenfan que ver mds —como sostiene Constanza Villalo-
bos— con un proceso mecdnico de “fabricacién”, que con la prictica de un arte. Véase Borja,
Los ingenios del pincel, 21-22 y Maria Constanza Villalobos Acosta, “El ejercicio del arte de la
pintura en Santafé durante el siglo xvit”, en Catdlogo Museo Colonial, vol. 1, Pintura (Bogotd:
Ministerio de Cultura-Museo Colonial, 2016), 45-49.

9. Siguiendo a Pilar Jaramillo, la presencia de “toreros, borrachos, mendigos, indios, musicos
y truhanes”, en los belenes quitefios es indicativa de la complejidad propia de la sociedad
colonial, vedada a los historiadores en las fuentes documentales del periodo. Contrario a esto,
pretendemos demostrar que la sociedad presente en el Belén no es mas que un modelo retérico
ideal, lejano a las complejas realidades del periodo colonial. Véase Pilar Jaramillo de Zuleta, “El
pesebre del Museo Colonial”, Boletin Cultural y Bibliogrdfico, vol. 24, ndm. 11 (1987): 22.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

SO JUAN PABLO CRUZ MEDINA

barroco”,* sino que, por el contrario, se lo apropian de multiples maneras con
el tnico fin de transmitir a los fieles un ideal social e individual.

Para dar cuenta de esto, es necesario sortear una dificultad inicial relacio-
nada con la escasez de fuentes que permitan establecer una observacién direc-
ta del conjunto iconogréfico del pesebre. Aunque en Quito y Lima sobreviven
hoy valiosas representaciones del nacimiento de Jestis no es éste el caso de la
Nueva Granada, donde subsisten muy pocos vestigios de la tradicion pesebris-
ta colonial. Como ha sefialado Maria del Pilar Lépez, la mayoria de los pese-
bres de los siglos xvi1 y xviir han desaparecido dada “su naturaleza cambiante
y mévil”, caracteristica a la que se anade la fragilidad de los materiales con los
que se construfan.” Como producto de esto, de los pesebres que llegaron a la
Nueva Granada colonial sélo perduran hoy algunas descripciones contenidas
en los inventarios del siglo xvi11, a las que se suman contadas figuras custodia-
das actualmente por los museos del pais. Al tener esto como antecedente, para
responder a las preguntas antes formuladas y reconstruir el horizonte discursivo
del pesebre colonial en el Nuevo Reino de Granada, tomaremos como fuente el
grupo de piezas preservadas por el Museo Colonial de Bogotd, y afadiremos a
éste, una de las mds completas descripciones que poseemos hoy de un pesebre
colonial: la del inventario del templo doctrinero de Mongui realizada en 1755.

10. Al respecto Marfa Constanza Toquica ha sefialado que: “La gestualidad, movimientos,
vestuario y practicas sociales populares que escenifican [las piezas del pesebre], contrastan festi-
vamente tanto con el dramatismo barroco de las obras devocionales como con la solemnidad y
la moda borbénica y por ende afrancesada, presente en el vestuario de los retratos de virreyes”,
a lo que aflade —siguiendo a la profesora Mabel Morafia— “Estos personajes representan una
otredad que es ‘connatural a la estructura de colonialidad que habita afantasmada en los ima-
ginarios nacionales”. En contravia de esta posicidn, sostengo que las piezas del pesebre no dan
cuenta de la “colonialidad afantasmada”, sino mds bien del discurso que sobre ella se pretendié
imponer. Véase Marfa Constanza Toquica, “El pesebre quitefio: entre la curiosidad estética y la
legitimacién de las exclusiones sociales”, Cuadernos de Taller, ntm. 4, El pesebre del Museo de
Arte Colonial de Bogotd, David Cohen y Ximena Bernal, eds. (Bogotd: Universidad Externado
de Colombia, 2009), 8.

11. Maria del Pilar Lépez, “El cuarto de pesebre en los espacios domésticos. Un caso en la
ciudad de Santa Fé de Bogotd a mediados del siglo xviit”, en Barroco vivo, barroco continuo,
Fernando Quiles Garcia y Maria del Pilar Lépez, eds. (Bogotd: Universidad Nacional de Co-
lombia/Universidad Pablo de Olavide, 2019), 30.

12. Del templo de Mongui existen dos inventarios en los que aparece la descripcion del “Caxon
de pesebre” con algunas variaciones minimas. El primero de ellos corresponde a la relacién levan-
tada por orden del visitador Andrés Verdugo y Oquendo en 1755 y firmado por fray Antonio de
Amaya como cura de la doctrina. El segundo es una copia de este mismo inventario sin fecha, y

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAFIA POLISEMICA SI

A partir del andlisis de ambas fuentes, en las siguientes pdginas intentare-
mos evidenciar la forma en que una iconografia napolitana, mediada por la
confesionalidad hispénica, terminé convertida en lo que denominaremos como
“pesebre americano”. Tal calificativo, aunque pudiese ser leido como una ge-
neralizacién, se relaciona con el hecho que representa, tanto la dispersién de la
escultura quitefia —y del “pesebre”— por toda la geografia de la América es-
panola, como la proyeccién del modelo discursivo vinculado al nacimiento de
Jesus sobre los diferentes territorios indianos. Gracias a esto, desde la Nueva
Espana hasta el Virreinato del Pert, la América espanola compartird, no sélo
una tradicién imaginera asociada al relato biblico del nacimiento de Jests en
el Pesebre, sino también un discurso que, aunado a la Natividad, se orienta ha-
cia la representacién de modelos sociales.” Dichos modelos hardn del “pesebre
americano’, una estructura visual ensamblada sobre ideales de corte jerdrqui-
co, que tenderdn a introducir un modelo social fundado en clasificaciones de
orden racial, tanto individuales como colectivas. Este discurso, cambiante con
relacidn a cada una de las regiones del continente, se analizard aqui dentro del
dmbito especifico del Nuevo Reino de Granada.™

con algunas variaciones minimas, lo cual indica que pudo haber sido realizado en fecha posterior
a1755. Archivo General de la Nacién-Bogot4 (en adelante AGN-B), Seccién Colonia-Fondo Visitas
Boyaci, t. 13, fol. 958-966v y AGN-B, Seccidn Colonia, Fébrica de Iglesias, t. 10, fol. 656-663.

13. La difusién del “pesebre” como conjunto de piezas y discurso visual por toda la América
espafiola puede rastrearse en los trabajos que a lo largo de la geografia americana han dedicado
a la tradicién pesebrista y la celebracién navidefia asociada a ésta. En el caso de México, so-
bresale el nimero dedicado al pesebre por la revista Artes de México, ntim. 81 (2006) en el que
diversos autores hacen un recorrido por la historia y los significados del pesebre en México. En
el caso de la Audiencia de Quito los estudios son amplios, permiten entrever no sélo el aporte
de los imagineros quitefios en relacién con la concepcién del Belén, sino también su difusién
por diversos territorios. El trabajo de Francisco Valifias Lépez, titulado La estrella del camino:
apuntes para el estudio del Belén barroco quitero (Quito: Fondo de Salvamento del Patrimonio
Cultural-Instituto Metropolitano de Patrimonio, 2011), presenta un amplio andlisis del pesebre
quitefio, leido no sélo desde su dimensién histérica, sino también desde el 4mbito visual y
antropoldgico. Para el caso argentino, el texto de Rafael Jijena Sinchez, La navidad y los pesebres
en la tradicidn argentina (Buenos Aires: Tipografia de la Hermandad, 1963), presenta un balance
alrededor de la introduccion de la tradicidn pesebrista en la Argentina y su sostenimiento desde
el siglo xviir hasta el siglo xx. Aun asi, al margen de estos estudios, sigue existiendo un vacio en
relacion con el pesebre y su circulacion en contexto como el de los actuales territorios de Perd y
Bolivia, donde se mantiene como un tema por explorar.

14. Cabe senalar que, aunque las piezas del pesebre que circularon por el territorio neograna-
dino fueron elaboradas en el ambiente propio del Quito colonial, se toma como punto de refe-

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

52 JUAN PABLO CRUZ MEDINA

La historia del pesebre se presenta entonces como el devenir de una icono-
grafia que recorrié el globo, se reconfiguré y adapté en medio de una “agencia
cultural” que emerge como mecanismo para configurar en el Nuevo Reino de
Granada un “cuerpo social” ideal, aquel que debia proyectar los valores cristia-
nos que estructuraban el primer imperio global de la historia.

Del presepe napolitano al pesebre quiterio,
el desplazamiento de un discurso dirigido a formar un cuerpo social

Segtn la leyenda fue el mismo san Francisco quien dio vida a la primera repre-
sentacién del pesebre. En la navidad de 1223 el santo de Asis conmemoré el
nacimiento de Jests con una teatralizacién de lo sucedido en la gruta de Belén.
Los moradores de Greccio, un pequeno pueblo de la regién de Lazio en Italia,
fueron convocados por i/ poverello para que se vistieran de pastores, y acompa-
fiaran asf la imagen del Nifo recién nacido.”

Gracias a la vocacién franciscana que vinculaba la representacién visual con
la celebracién de la natividad de Jesus,* la idea de representar el nacimiento de
Cristo fue tomando mayor fuerza, hasta dar forma a una costumbre que, siglos
después, serfa acogida por la evangelizacién neogranadina como férmula de ca-
tequesis. Pero para que el pesebre llegara hasta las doctrinas del Nuevo Mundo,
antes tendria que recorrer un largo camino como idea y como producto visual.
Aunque a lo largo de la baja Edad Media surgieron maltiples representaciones

rencia el contexto de la Nueva Granada, entendiendo que es alli donde se exponen y “activan”
las piezas en términos discursivos. La relacién que se busca trazar aqui, vincula entonces a la
sociedad neogranadina con un modelo figurativo concebido en Quito, pero extrapolado a otras
latitudes como narrativa moral universalizable.

15. Elena Poniatowska, “El pesebre: Ombligo del Mundo”, Artes de México: “El arte tradicio-
nal del nacimiento”, ndm. 81 (2006): 20.

16. Cabe recordar aqui que la celebracion de la Natividad de Jests el 25 de diciembre sélo
fue estipulada hasta el siglo 1v, cuando el papa Liberio hizo coincidir la celebracién con el
calendario de las antiguas fiestas paganas de la Saturnalia, vinculadas al solsticio de invierno.
Antes del siglo 1v la celebracion de la Natividad se vinculaba a la epifania conmemorada el 6 de
enero. Entre el siglo 1v y el siglo xu1 el ritual relacionado con la celebracién de la Natividad se
fue fortaleciendo, a partir de elementos discursivos e iconograficos que subrayaban el cardcter
doctrinal de la fiesta. Véase Juan Ricardo Rey, “Propuesta para un repertorio iconogréfico de ti-
pos populares del siglo xvir: El pesebre quitefio del Museo Nacional”, Cuadernos de Curaduria
del Museo Nacional de Colombia, nim. 5 (2007): 2.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAF{A POLISEMICA 53

de la Natividad,” fue en los siglos xv y xv1, con el ascenso de la escultura napo-
litana, que el nacimiento de Jests adquirié protagonismo. Las representaciones
de Jests nifio acompanado por la Virgen y san José, asi como de diferentes fi-
guras representativas de la historia biblica, comenzaron a hacerse cada vez més
recurrentes en la Peninsula Itdlica, y se convirtieron en el germen de los pese-
bres de los siglos xvir y xviIr.

Los imagineros napolitanos, entremezclando las tradiciones populares loca-
les con la historia del nacimiento de Cristo, construyeron un discurso icono-
gréfico pintoresco que se presentaba como proyeccién de las realidades sociales
propias de la Campania italiana. El trasfondo cotidiano integrado por los ima-
gineros napolitanos a la iconografia de la Natividad, surgié como respuesta a
los vacios propios de la narracién biblica, agujeros que permitian reinterpre-
taciones o inserciones de todo tipo.” En consecuencia, aunque los pesebres na-
politanos del siglo xv1 se centraban inicialmente en la recreacién de la gruta y
el nacimiento, con el paso del tiempo fueron anadiendo otras escenas extrai-
das del relato biblico, tales como la Anunciacién, el Bautizo de Jesus en el rio
Jorddn, o la Adoracién de los Magos, las cuales permitian que el pesebre fuera
utilizado tanto en el tiempo de adviento, como en el de navidad y epifania.”
Adicionalmente, tomando como base la historia de los pastores que visitan a

17. Se tiene noticia de algunas representaciones escultéricas del “nacimiento” como la de la
“Capilla de la Natividad” de Amalfi (Provincia de Salerno, Italia) citada en un documento de
1324 0 la que regalé la reina Sancha de Mallorca a la comunidad de las clarisas en 1340. Estos
conjuntos se centraban en el nacimiento y, aunque distan mucho de las representaciones de
los siglos xvi1 y xv111, si se constituyen como un antecedente de éstas. Gennaro Borrelli, Sceno-
grafie e scene del presepe napoletano (Népoles: Tullio Pironti Editore, 1992), s-11.

18. Vale la pena recordar que la narracién de la natividad de Cristo procede fundamental-
mente de la conjuncién de los relatos contenidos en los evangelios de Mateo (cap. 2, vers. 1-12)
y Lucas (cap. 2, vers. 1-21). A partir de éstos, la tradicién ensamblé dos ideas con el signo de la
Natividad: la del peregrinaje por Belén y el nacimiento en el pesebre —extraida de Lucas— y
la idea de la “adoracién de los pastores” —procedente de Mateo—, contextos a los que se sumé
el relato de los Magos llegados de Oriente, contenido también en el evangelio de Mateo. A todo
esto, se afiadirfan elementos simbélicos extraidos, o bien de los evangelios apécrifos, o bien de
textos veterotestamentarios como el de Isafas, de donde derivard la presencia del buey y la mula
dentro del pesebre. Véase Aurelio de Santos Otero, Evangelios apdcrifos (Madrid: Biblioteca de
Autores cristianos, 1956), 131-294; Northrop Frye, El gran cédigo. Una lectura mitoldgica y lite-
raria de la Biblia (Barcelona: Gedisa, 2001), 206; y Jaime Humberto Borja, Pintura y cultura
barroca en la Nueva Granada. Los discursos sobre el cuerpo (Bogotd: Fundacién Gilberto Alzate
Avendano-Alcaldia Mayor, 2012), 228-229.

19. Francisco Manuel Valifias Lépez, “El Belén ante la historia del arte. Apuntes para el

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

54 JUAN PABLO CRUZ MEDINA

Jests para adorarlo y dar noticia de su nacimiento,* los talladores napolita-
nos introdujeron todo un abanico de personajes, ajenos a la narracién biblica,
pero cercanos a la cotidianidad de la ciudad costera italiana. A partir de esto se
generd un relato iconografico en el que se fundia la tradicién popular con la
idea cristiana de ensefar el dogma por medio de una serie de personajes que,
con el tiempo, se convirtieron en parte esencial del presepe. Dentro de éstos se
cuentan figuras del todo ajenas al Belén americano como es el caso Benino, re-
presentacién fisica del sueno de José, que predice en lo onirico el nacimiento
de Jests; Cicci Bacco, el viticultor que anuncia la muerte de Jesds y represen-
ta el sacramento eucaristico; I/ Pescatore, ubicado simbélicamente como el
“pescador de las Almas”; o Vincienzo y Pascale, los dos amigos, muestra de la
oposicién entre carnaval y recogimiento. A estas figuras, erigidas como repre-
sentaciones metafdricas de pasajes biblicos relativos a la vida de Jests, se suma-
rdn otras en las que se manifestard la ensenanza de modelos de vida a partir de
la oposicidn entre vicios y virtudes. En este caso figuras como la Zingara (Gi-
tana), la prostituta, o Stefania, servirin como proyeccién de la antitesis entre
la fe y la virginidad (representados por Stefania y la Zingara), y el pecado (en-
carnado en la prostituta).”

Como complemento a estos personajes de corte simbdlico, el presepe napo-
litano integrard otro grupo de figuras representativas de la cotidianidad comer-
cial propia de las costas del Tirreno, como lo son los commercianti. Este grupo
de imdgenes aparecera desde el siglo xvi como vinculo entre el relato de la Na-
tividad y la cotidianidad propia de la ciudad. El “carnicero”, el “vendedor de
ricotta’, o los comerciantes de aves, huevos y frutas, se presentan, de esta for-
ma, dando vida a un pintoresco escenario que tenderd con el paso del tiem-
po a crecer, al integrar nuevos personajes dispuestos en torno al nacimiento de
Jests.”* La singularidad de las piezas constitutivas del pesebre napolitano, asi
como su crecimiento, serd consecuencia no sélo de la bisqueda por parte de

estudio de sus elementos y contenidos escenogréficos”, Cuadernos de Arte de la Universidad de
Granada, nim. 40 (2009): 424.

20. La historia procede del Evangelio de Lucas, cap. 2, vers. 8-16.

21. El catdlogo completo y la descripcidn de las piezas que componen el presepe napolitano
puede hallarse en Vincenzo Nicolella, Magia del presepe napoletano. Manuale pratico di arte
presepiale (Ndpoles: Di Mauro Franco, 2008) y Genaro Borrelli, 7/ presepe napoletano (Napoles:
De Luca-D’Agostino, 1970), 39-75.

22. Alessandra Griffo, I/ presepe napoletano: personaggi e ambienti (Novara: De Agostini,
1996), 19-25.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAF{A POLISEMICA SS

los imagineros de establecer vinculos afectivos entre los fieles catdlicos y lo re-
presentado iconograficamente, sino también de la apuesta teatral desarrollada
por los napolitanos en torno al pesebre. En este sentido, se sabe que ya desde
el siglo xv1 los montajes del presepe napolitano eran considerados verdaderos
espectdculos, merecedores, ya en el siglo xviit —como ha sefalado Francisco
Manuel Valinas—, de resefias en gacetas urbanas, guias de viajeros y represen-
taciones pictdricas.”

En los albores del siglo xvi11, como producto de una tradicién cosechada
durante siglos, el pesebre napolitano se presentaba, no sélo como un referen-
te de la talla escultérica religiosa, sino también como un atractivo para reyes y
nobles de otras latitudes. En 1707, por ejemplo, el virrey austriaco en Ndpo-
les —a la sazdn, Luis Tomds de Harrach— visit6 el nacimiento concebido por
Juan Bautista Nauclerio, destacado por un montaje en el que diversos efectos
de luz y sombra simulaban el paso del dia.* Finalmente, en la segunda mitad del
siglo xvi1, el atractivo que despertaban las tallas napolitanas del nacimien-
to toc6 las puertas de la monarquia espanola, esto por medio de la inquietud
que tales representaciones le suscitaban al entonces principe Carlos. Aunque se
sabe que al menos desde la primera mitad del siglo xvi1 circulaban en Espana
algunas piezas napolitanas representativas del nacimiento de Jests,” fue tras la
muerte del rey Fernando VI en 1759 que el pesebre entré definitivamente a ser
parte del repertorio iconogrifico de la monarquia hispana. El ascenso al tro-
no de Espafia de Carlos III, le permiti6 al ahora rey llevar a la renovada corte
madrilena el llamado “Belén del Principe”, un amplio conjunto de figuras na-
politanas que pronto se elevaria como una muestra mds de la majestuosidad
vinculada a la nobleza espafiola.* Son de destacar, en este sentido, las grandes
apuestas teatrales desarrolladas en torno al pesebre principesco, las cuales llegaban

23. Francisco Manuel Valifias Lépez, “El Belén ante la historia del arte. Apuntes para el
estudio de sus elementos y contenidos escenogréficos”, Cuadernos de Arte de la Universidad de
Granada, nim. 40 (2009): 419-420.

24. Valifias Lopez, El Belén ante la historia, 420-421.

25. En el inventario de bienes de Agueda Francisca del Prado y Castilla, realizado en Madrid
en 1627 se cita como “objetos de talla” —entre otros— “una adorazion de los reyes con figuras
muy pequefas”, asi como “dos tallas del nifio Jests”. Estas imdgenes, aunque no se enumeran
como de pesebre o “Belén”, indican la existencia de una imaginerfa centrada en el nacimiento
del nifio y la Adoracién de los Magos, dos temas ligados a la tradicién del pesebre. Véase Kelley
Helmstutler y Rosario Copel, Sculpture Collections in Early Modern Spain (Londres: Routledge,
2013), 267-269.

26. Valinas Lopez, El Belén ante la historia, 421-422.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

56 JUAN PABLO CRUZ MEDINA

a ocupar varias habitaciones del palacio, lo cual acarreaba de paso un gran dis-
pendio para la Corona.”

Cabe mencionar que el paso de la tradicidn pesebrista de Italia a Espana se
dio gracias a la situacién politica del reino de Népoles, sujeto a la corona espa-
fiola desde 1504 como territorio dependiente de Aragén. La unién, lograda tras
un largo proceso de conquista, trajo consigo un transito de ideas y objetos que
enriqueci6 notablemente el panorama cultural no sélo de Aragén, sino también
de toda Castilla.” Pintura, escultura, literatura y teatro circularon por ese nue-
vo imperio que no sélo incluia a las llamadas “dos Sicilias” (Sicilia y Ndpoles),
sino también a todas aquellas nuevas tierras ubicadas en la otra orilla Atldnti-
ca. La relacién entre Nédpoles y la Corte madrilena, fortalecida en el reinado de
quien serfa coronado en 1731 como Carlos VII de Napoles, permitiria enton-
ces, no s6lo el rdpido ingreso de la tradicién pesebrista napolitana a la Penin-
sula Ibérica, sino también su progresiva difusién por los diferentes territorios
integrantes de la monarquia hispdnica.

En el caso de América se puede decir que la escultura napolitana se convir-
ti6 rdpidamente en una oportunidad de negocio para aquellos que enviaban
mercancias a través del Atldntico. Muebles, objetos suntuarios e imdgenes de
todo tipo procedentes de Ndpoles comenzaron, via Sevilla, a arribar al Nuevo
Mundo. Dentro de éstas, las imdgenes de pesebre —ya conocidas en la Penin-
sula Ibérica— hicieron su aparicién, y se destacaba de ellas su funcionalidad
“para la edificacién espiritual de los sibditos”.”

27. Enmarcado dentro de la légica teatral propia del Barroco —superviviente atin en el
siglo x1x— el “Pesebre del Principe” se presenté como ndcleo de una gran apuesta teatral
desde tiempos de Carlos III. Para el montaje del Belén se contrataban pintores y arquitectos,
con el fin de que dispusieran todo tipo de artilugios teatrales. Sabemos —siguiendo los datos
recogidos por el profesor Francisco Valinas— que en 1834 el montaje del “Belén del Principe”
estuvo a cargo del ingeniero militar Leon Gil Palacio, quien inici6 el montaje del pesebre en
abril de ese afio con un costo que se acercaba a los noventa mil reales. Posteriormente, en 1845,
para el montaje fueron comisionados el pintor Vicente Lépez y el escultor José Piquer, quien
introdujo en el montaje algunas tallas en yeso de tamafio natural. Valifias Lopez, E/ Belén ante
la historia, 422-423.

28. Maria Paz Aguilé Alonso, “Relaciones e influencias Ndpoles-Espafia en las artes decorati-
vas entre el manierismo y el barroco”, en El Mediterraneo y el arte espariol: Actas del XI Congreso
del CEH, coords., Joaquin Bérchez, Mercedes Gémez-Ferrer Lozano y Amadeo Serra Desfilis
(Valencia: Comité Espafiol de Historia del Arte, 1996), 190-193.

29. Graciela Romandia de Cantd, “Nacimientos, belenes y presepios”, Artes de México: El
arte tradicional del nacimiento, nim. 81 (2006): sI.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAF{A POLISEMICA 57

Con el correr del tiempo, dada la rapidez de la empresa evangelizadora ame-
ricana, los artesanos radicados en el Nuevo Mundo se vieron forzados a repro-
ducir muchos de los objetos que habian observado en Europa, o que arribaban
en los galeones que tocaban las costas del Nuevo Mundo. El pesebre fue uno de
estos objetos. Las necesidades materiales derivadas de la empresa evangelizado-
ra no daban espera, mds atin cuando las largas travesias transatldnticas, seguidas
del acarreo de mercancias hasta los diversos pueblos enclavados en la cordille-
ra, se comenzaban a ver como obstdculos a la evangelizacién.

En medio de esta dindmica, desde finales del siglo xvi1, los talleres escul-
téricos establecidos en Quito —principalmente— comenzaron a dotar tem-
plos y capillas de imdgenes, en medio de una produccién incipiente que ya en
la primera mitad del siglo xvrr se situarfa como la primera fuente de abasteci-
miento de esculturas en el Nuevo Mundo.* La escultura quitena se convirti6
asi en el puente que vinculd lo napolitano, lo espafiol y lo indigena, al transferir
a América tradiciones como la del pesebre, leida ahora a partir de las necesida-
des propias del contexto evangelizador. Para que el pesebre pudiera vincularse
a las realidades americanas, y dar respuesta de paso a las necesidades catequéti-
cas del Nuevo Mundo, tuvo que adaptar su discurso iconografico, mantenien-
do como base de éste la doble intencién de generar un vinculo sensible con la
feligresia, a la vez que proyectaba modelos de vida que permitieran ensamblar
una cotidianidad dominada por la “policia cristiana”.*

Al tener esto en cuenta, los imagineros quitenos —siguiendo la 16gica vi-
sual napolitana—sumaron a la representacién del nacimiento tallas relativas
a los diferentes episodios de la vida de Jests. Adicionalmente, haciéndose eco
del uso que los talladores de Ndpoles le dieron a la narracién de los pastores,

30. Carmen Ferndndez y Salvador y Alfredo Costales Samaniego, Arte colonial quiterio. Re-
novado enfoque y nuevos actores (Quito: Fondo de Salvamento del Patrimonio Cultural, 2007),
155-158.

31. La idea de “vivir en policia”, es decir, respetando un orden instituido desde el poder,
emerge de las doctrinas aristotélicas incluidas en la Politica y se resignific6, desde la légica propia
del catolicismo, y dio vida a lo que ya en el siglo xv1 se denominé como “policia cristiana”. El
concepto representd la construccion de un orden que, en el marco de una monarquia confesio-
nalmente catélica como la espafiola, se ensamblé sobre preceptos cristianos. Ahi, obras como
el Tratado de Repiiblica y Policia Christiana para reyes y principes, del fraile franciscano Juan de
Santamarfa, permitirfan perfilar la idea de un orden que, en oposicidn a las ideas politicas del
maquiavelismo, debia estructurarse a partir de los modelos propios de la moral catélica. Juan
de Santamaria, Tratado de Repiiblica y Policia Christiana para reyes y principes y para los que en el
govierno tienen sus vezes (Valencia: Pedro Patricio Mey, 1619).

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

58 JUAN PABLO CRUZ MEDINA

el Belén quitefio configuré todo un abanico de personajes que representaban a
la sociedad colonial. Las novedosas figuras, conocidas hoy con el apelativo ge-
nérico de “pastores”, adaptaron sus caracteristicas iconogréficas a las realidades
de la cotidianidad americana, reemplazando lo “cotidiano napolitano” por un
discurso similar, pero centrado en la realidad indiana. Las tallas quitefias, en
este sentido, adaptaron sus rasgos visuales a un discurso que, propagado desde
la metrépoli como modelo para las sociedades indianas, se desplazaba a cada
uno de los territorios americanos. Gracias a esto, las figuras del pesebre pudie-
ron cumplir su cometido discursivo en diferentes entornos geogréficos, ya fuera
en Quito, Lima o Santafé. Al margen de la particularidad iconografica idea-
da en los talleres quitenios, el discurso que las piezas transmitian terminaba sien-
do universal, no sélo en términos de las historias vinculadas a la Natividad de
Cristo, sino también en lo tocante al modelo social. En este tltimo caso, la he-
terogeneidad propia de las sociedades que habitaban los diferentes territorios
indianos, posibilitaba la introduccién de un modelo fundado en una organiza-
cién jerdrquica de la sociedad vinculada a la distincién racial.

Como producto de todo lo anterior, el nuevo discurso visual ensamblado
por los quitenos sobre la base iconografica del nacimiento de Jests, se intro-
dujo a la Nueva Granada desde los tltimos anos del siglo xv11, esto gracias a la
accién de religiosos franciscanos procedentes de Quito. Las noticas mds tem-
pranas de belenes en territorio neogranadino proceden, en este sentido, de Po-
paydn, donde desde el ocaso del xvi1 se registran pesebres en algunos templos.>
Tales conjuntos escultéricos ya se encontraban del todo distanciados del mode-
lo napolitano, al proyectar un discurso visual que, sin alejarse del cardcter po-
pular y pintoresco acufiado por los talladores italianos, operaba directamente
sobre un variopinto escenario social del que espanoles, indios, mestizos y negros
eran participes. Como producto de esto, la iconografia pesebrista que llegé al
Nuevo Reino de Granada —asi como a buena parte de la América espanola—
ya presentaba, junto al nacimiento de Jests, representaciones de indios, mes-
tizos y negros desempefiando diversos oficios. En detrimento de las ya tipicas
representaciones napolitanas de Benino o Stefania, musicos, labradores y pasto-
res pertenecientes a todas las razas, hicieron asf su aparicién en el Belén quiteno.

32. Las iglesias payanesas de la Ermita, San Francisco y Santo Domingo registran temprana-
mente figuras de pesebre en sus inventarios, es esto un indicador de que ya en la primera mitad
del xvr1 la devocién en torno a este tipo de imdgenes tenia cierto arraigo en la Nueva Granada.
Edgar Penagos Casas, Popaydn: recuerdos y costumbres, 452 asios de su fundacién (Popaydn: Caja
Agraria, 1989), 42.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAF{A POLISEMICA 59

Pero, ;cudl fue la razén de esta transformacién iconogréfica? Al enfrentar
la iconografia del pesebre quiteno con las realidades sociales propias del Nue-
vo Reino de Granada de los siglos xvir y xvii, se hace evidente que la transfor-
macién tuvo como objetivo proyectar un discurso que, mds alld de evidenciar
las realidades sociales americanas o neogranadinas, reflejara el modelo ideal de
sociedad. Los talladores quitenos, al redefinir el discurso visual del presepe napo-
litano, dieron entonces forma a una nueva visualidad, tipicamente americana,
y acorde a lo que la Iglesia y la monarquia pretendian generar, a nivel social, en
el Nuevo Mundo: esto es, una sociedad estamentaria, definida por el respeto al
monarca y a la normativa eclesidstica. El pesebre representd asi la heterogenei-
dad social americana, mediada por el esquema de segregacién ambicionado por
la Iglesia y la monarquia como eje del ordenamiento en los nuevos territorios.
El andlisis del discurso iconografico vinculado a las diversas imdgenes que con-
formaban el pesebre quitefio reviste aqui interés, en tanto que permite desen-
trafar los resortes de dicha ambicién. Estos se hallaban intimamente ligados a
las dos grandes directrices del cristianismo contrarreformado del siglo xvir: la
formacién de un “cuerpo individual” y un “cuerpo social” estructurados a par-
tir de la norma cristiana.

El pesebre quitenio en la Nueva Granada
y su relacion con la formacion del sujeto cristiano

Uno de los elementos centrales del cristianismo contrarreformado, heredado
por la Iglesia americana como fundamento de la evangelizacién, fue la inten-
cién de modelar a los sujetos a partir de la norma cristiana, para engendrar
en éstos el respeto y la devocién hacia la Iglesia y el monarca. Como sefala
el profesor Jaime Borja “La cultura catélica posterior al Concilio de Trento
(1563) se caracterizd por la fuerza inusitada que proporciond a la piedad, es
decir, a aquella virtud que debfa inspirar amor a Dios y devocién a las cosas
santas”.” Este principio redundé en la configuracion de una nueva “politica
eclesidstica de la imagen”, vigente desde el siglo xv1, y a partir de la cual se
buscé “formar los comportamientos y las actitudes de los creyentes”. De esta
forma, la imagen se convirti6 en un transmisor de los valores del cristianismo

33. Borja, Pintura y cultura barroca, 21.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

60 JUAN PABLO CRUZ MEDINA

contrarreformado, sintetizados en la idea de impulsar en la feligresia la obten-
cién de la santidad.*

El pesebre, entendido como un conjunto iconografico portador de multi-
ples sentidos amalgamados en la narracién de la Natividad de Jests, se con-
virtié entonces en un mecanismo visual util en relacién con la configuracién
de un sujeto modelado desde el paradigma cristiano. Esto queda evidenciado
no sélo en la presencia del principal modelo de vida promulgado por el catoli-
cismo —la vida de Cristo—, sino también en la conjuncién de esta narracién
con lo que podriamos denominar una “geografia humana” colonial, manifies-
ta en la tipologfa de personajes que acompanan al nacimiento. El vinculo entre
ambas lineas iconogréficas dentro del pesebre planteard un discurso en el que
los fieles —identificados con aquellos que se encuentran representados— asu-
mirdn la posicidn de protagonistas y participes del nacimiento, lugar que es-
tard aunado a la posible apropiacién de una serie de valores y virtudes ideales.

La vida de Cristo en el pesebre

Veamos en primera instancia el cardcter que cobrd la “vida de Cristo” al proyec-
tarse como parte del discurso del pesebre. En el caso de la Nueva Granada no
sobreviven hoy vestigios materiales de las diferentes escenas de la vida de Cris-
to que acompafiaban al nacimiento dentro de los montajes del pesebre. Sabe-
mos, gracias a los pesebres conservados en museos de Quito y Lima, que una
de las caracteristicas representativas del pesebre colonial americano, siguien-
do la légica napolitana, fue la de ubicar, en torno al nicleo central del naci-
miento, toda una serie de representaciones de los principales momentos de la
vida de Jesus, esto con el fin de forjar una narracién visual que, exceptuando
la pasién y muerte, permitiera a los fieles reconocer la vida y obra del Mesias

34. Borja, Pintura y cultura barroca, 28 y 30-31.

35. Por regla general los pesebres quitefios no acogieron representaciones iconogréficas de la
pasién y la muerte de Ciristo, a pesar de que el discurso visual contenido pudiera plantear refe-
rencias indirectas a estos hechos. La razén de esto la podemos hallar en el hecho de que ambos
momentos conservaban un espacio privilegiado dentro del calendario cristiano, ubicado en la
llamada Semana Santa, precedida del tiempo de Cuaresma y seguida del tiempo de Pascua. Ico-
nogréficamente el pesebre respondia a los tiempos de adviento (espera de la llegada del Mesias),
navidad y epifanfa, para recordar a partir de lo visual los capitulos mds importantes relativos a
estas celebraciones.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAF{A POLISEMICA 61

catélico. Esta l6gica visual, aunque no puede ser comprobada materialmente
en el caso de la Nueva Granada, encuentra correspondencia en la descripcion
del pesebre del pueblo de indios de Mongui, realizada por orden del visitador
Andrés Verdugo y Oquendo en 1755. Segtin el documento, el pesebre, ademds
de presentar “una Imagen de Maria Santisima, sefior san José y el Nifio Dios”,
que por sus atributos eran las piezas mds grandes y vistosas,”® contenia también

los misterios siguientes, La huida a Egipto, El bautismo de Christo, el Paraiso de
nuestros padres Addn y Eva, el del Nifio Dios disputado entre los Doctores, El de la
Degollacién de los Ninos Ynocentes; El de la Visitacion; El de la Encarnacién,
el de la Adoracién de los Reyes.”

Mas all4 del evidente fin pedagdgico que estas representaciones posefan en el
marco de un contexto evangelizador, lo destacable aqui es su funcién como
proyeccién de un modelo de vida ideal, aspecto que derivaba de la exaltacién
de la “Imitatio Christi” como férmula de salvacién por parte del cristianismo
contrarreformado. Jesus habia sido erigido por el cristianismo medieval, no
s6lo como el mesias prometido en los textos antiguos —hecho que distancia-
ria dogmdticamente al catolicismo del judaismo—, sino también como una
figura que concentraba maltiples significados. El se presentaba como el verbo
de dios, pero a su vez como el Ledn de Judd que vencid a la muerte, el esposo de
la Iglesia, y finalmente, el guia de los “peregrinos por el mundo”, es decir, los
humanos.’® La pluralidad semdntica asignada por la Iglesia medieval a la figu-
ra prototipica de Jesus se cristalizaria desde el siglo xv por medio de su pro-
yeccidén como principal modelo de vida. Ahi obras como la famosa Imitatio
Christi de Thomas de Kempis (publicada originalmente en 1418), impulsard la
idea de que todo buen cristiano debia imitar al Redentor, buscando asi la sal-
vacién eterna.” Tales nociones serdn recogidas y acentuadas en el siglo xv1 en

36. El inventario efectuado en la citada visita sefiala que “tiene la Santisima Virgen una arra-
cada de oro con una esmeralda, tres hilos de perlas finas el uno estd en la corona y los otros dos
por gargantilla y unas pulseras de lo mismo”. Ademds, menciona que las imdgenes de la Virgen
y san José “estdn vestidas curiosamente, las quales tendrédn de alto media vara”. Véase AGN-B,
Seccién Colonia-Fondo Visitas (Boyacd), t. 13, fol. 958

37. AGN-B, Seccidn Colonia, Fondo Visitas Boyacd, t. 13, fol. 958r.

38. Delno West y Sandra Zimdars, Joaguin de Fiore. Una vision espiritual de la Historia (Ciu-
dad de México: Fondo de Cultura Econémica, 1986), 92.

39. La idea de “imitar a Cristo” como férmula para la salvacion se constituirfa como uno de

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

62 JUAN PABLO CRUZ MEDINA

medio del tenso ambiente producido por la reforma protestante y su respues-
ta materializada en el Concilio de Trento (1545-1563). La teologia del siglo xv1,
en este sentido, convirtié el hecho de “hacerse el cuerpo total de Cristo” en el
mds importante de los llamados “Actos salvificos”.*> Esta idea fue impulsada
pletéricamente por la Compaiifa de Jests que, como brazo de la Contrarrefor-
ma, estimulé el uso de la vida de Cristo como ideal mdximo a seguir por todo
catélico. Ignacio de Loyola —fundador de la Compania de Jestis— instaba, en
este sentido, a que los cristianos experimentaran la vida y la pasién de Cristo
en sus propias cotidianidades, e involucraran en ello “emociones y pasiones”
con el fin de que el ejemplo fuera interiorizado.*

La difusion del ideario contrarreformista como eje de la cristianizacion neo-
granadina permite explicar no sélo la presencia, sino también la funcién de las
imdgenes vinculadas a la vida de Ciristo insertas en el pesebre del pueblo doctri-
nero de Mongui. La huida a Egipto, el Bautismo en el rio Jorddn o la Disputa
con los Doctores del templo, citados en la descripcién del pesebre monguisefio,
se constitufan como recordatorios de la vida de Cristo y su cardcter ejemplar.
Sentimientos como la abnegacién (presente en La huida a Egipto); el respeto
a la Iglesia (evidente en el sacramento del bautizo) o el dolor (manifiesto en la
muerte de los nifios inocentes) eran transmitidos a partir de la imagen del pe-
sebre, con el fin de que los fieles vincularan el gozo del nacimiento de Jests con

los ideales perseguidos dentro de la corriente mondstica conocida como la “devotio moderna’.
Surgida en el ocaso del siglo x1v, esta corriente planteé una nueva reforma al monacato fundada
en la busqueda de una espiritualidad individual, que omitiera la mediacién de lo mundano en
el camino hacia la salvacién. Como eje de todo esto, la nueva corriente harfa de la imitacién
cotidiana de Cristo su ideal, al generar una renovacién de la espiritualidad que impactaria
directamente no sélo sobre el pensamiento de la Reforma, sino también sobre la respuesta con-
trarreformista. Véase Jacques Lafaye, Por amor al griego. La nacion europea, seiiorio humanista
(siglos x1v-xvi1) (Ciudad de México: Fondo de Cultura Econémica, 2005), 75; Heinrich Lutz,
Reforma y contrarreforma (Madrid: Alianza, 1992), 91.

40. Antonio Pérez Garcfa, “Observaciones sobre la conceptualizacién del tiempo «especificor
de la historia de la salvacién”, Estudios Eclesidsticos, ntim. 72 (1997): 9-10.

41. En su carta a los “Padres y Hermanos de Portugal” fechada en Roma el 26 de marzo de
1553, Loyola hizo hincapié en el cardcter modélico que conservaba la vida de Cristo, asi como la
obediencia y reverencia que se le debia a Cristo, quien endereza y gobierna el servicio de todos
los hombres. Estas ideas proyectadas por san Ignacio en su Epistola se hallan notoriamente
influidas por la Imitatio Christi de Kempis, texto que tuvo una gran repercusién en el camino
espiritual del santo de Loyola. Véase Ignacio Iparraguirre, ed., Obras completas de San Ignacio
de Loyola (Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1963), 806-816 y Enrique Garcia Herndn,
Ignacio de Loyola (Madrid: Taurus, 2013), 120 y 121 y 126 y 127.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAF{A POLISEMICA 63

afecciones y modelos de comportamiento. Es en medio de este marco donde
cobra sentido, por ejemplo, la presencia dentro del Pesebre de Mongui del “pa-
raiso de nuestros padres Addn y Eva”, rememoracién del pecado original leido
en relacién con la “salvacién” materializada en el nacimiento de Jesus. El dis-
curso iconografico del pesebre permitia, en este sentido, ensefar a los fieles la
historia de la “salvacién universal”, e introducia la figura arquetipica de Cristo
como nucleo y camino de dicha salvacién.

El discurso visual inserto en el pesebre se hallaba dotado entonces de toda
una serie de complejidades narrativas, dificiles de descifrar, en su mayoria,
por parte de los fieles. Por ello, para que los devotos acogieran e interioriza-
ran las ensefianzas proyectadas por el discurso visual, la relacién entre la grey y
el Belén —ya fuera en el pueblo de Mongui, o en otros templos— debia estar
mediada por el cura, quien con su palabra guiaba a su feligresfa por los vericue-
tos de la retdrica visual. El sacerdote se erigia como el encargado de direccionar
el discurso del pesebre a conveniencia, destacando uno u otro aspecto dentro
de éste. Es ahi donde cobran valor las mdltiples capas discursivas yuxtapuestas
en la visualidad del pesebre. Estas, organizadas como piezas de una herramien-
ta diddctica, se presentaban a la vista de curas y doctrineros como un abanico
de posibilidades retéricas dispuestas para ensefar a los fieles verdades dogmi-
ticas y modelos de vida.

Las imdgenes relacionadas con el nacimiento y la vida de Cristo podian ser-
vir, en esta medida, ora para ensenar el dogma contenido en los Evangelios, ora
para llevar ensefanzas morales, aspecto a los que se sumaban las maltiples po-
sibilidades semidticas contenidas en los diversos elementos del Belén. Baste re-
cordar que algunas de las tallas que integraban el pesebre —como ocurria con
buena parte de los discursos visuales propios del barroco— presentaban semdn-
ticas multiples y “temas ocultos”,* elementos que enriquecian la funcionali-
dad de estas imdgenes en términos pedagdgicos. Un caso ilustrativo de esto lo

42. Una de las grandes innovaciones del barroco fue la inclusién de “temas ocultos” en las
imdgenes a partir de construcciones simbélicas o jeroglificas que dependfan —para su descifra-
miento— de una clave reconocida por el observador. Esto, como ha sefialado Omar Calabrese,
determiné “una especie de doble funcién de la obra, con una lectura para la mayoria y una lec-
tura para la minorfa que posee la clave adecuada”. La presencia de temas ocultos en la imagen
barroca entroncaba —como ha sefialado Jaime Borja— con la idea del desengafo difundida
por la cultura contrarreformista, segin la cual la realidad nunca es lo que parece ser. Omar
Calabrese, Cdmo se lee una obra de arte (Madrid: Citedra, 1999), 36; y Botja, Pintura y cultura
barroca, 229.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

64 JUAN PABLO CRUZ MEDINA

encontramos en la infaltable representacién de los Reyes Magos, tipologia pre-
sente en el pesebre neogranadino de la cual hoy quedan como testigo las tallas
conservadas en el Museo Colonial de Bogotd (fig. 1). Estas representaciones,
ricamente decoradas a partir del uso de dorados y diversas policromias, atesti-
guan la presencia de un discurso iconografico multiple que vincula la historia
—apdcrifa y biblica— de los tres Magos que llegan provenientes de oriente para
ofrendarle incienso, mirra y oro a Jesds,® con un entramado simbdlico ocul-
to que da cuenta de la vida y muerte de Cristo. Tal significado descansa sobre
los tres elementos ofrecidos por los Magos: el oro, que representa la realeza y la
humanidad encarnada en Jests; el incienso, que se presenta como significante
de la naturaleza divina de Cristo; y la mirra, que prefigura su muerte, en tanto
que era una de las resinas mds utilizadas para embalsamar caddveres. La imagen
de un rey mago como Gaspar se convierte asi en una verdadera fuente de infor-
macién tanto para el sacerdote, como para los creyentes. Ensenar y moralizar
se suman ahi con la proyeccién visual del nacimiento y la vida de Cristo, pre-
sentados como el ideal a reproducir por los individuos en pos de su salvacién.

Los “pastores”

Segiin el tratadista del siglo xvi1, Vicente Carducho, la funcién de las imdgenes
radicaba en transmitir “ejemplos saludables a los fieles” para que “compongan
la vida y costumbres suyas”.* A instancias de este derrotero, el Belén colonial
quitefio, a la par de las imdgenes de la vida de Cristo, presentaba lo que hemos
denominado algunas lineas mds arriba como “geografia humana” colonial.

Al imitar la linea cotidiana manejada por los imagineros napolitanos, los
escultores quitenos introdujeron toda una serie de figuras, acompanantes del

43. La historia de los magos de oriente que llegan a Jerusalén siguiendo la estrella del Oriente
es mencionada tangencialmente en el Evangelio segtin san Mateo (cap. 2, vers. 1-6). El exiguo
relato fue complementado con las narraciones de los textos apdcrifos, en especial el evange-
lio Armenio de la Infancia, donde se da cuenta de la procedencia y el nombre de los magos
(Melkon, Gaspar y Baltazar), asi como de los regalos ofrecidos a Jests. La riqueza simbdlica de
estos textos llevé a que fueran la base para la representacién simbdlica tanto de la Natividad
como de la epifania de Jests. Véase “Evangelio Armenio de la Infancia”, Santos, en Evangelios
Apdcrifos, 382-384.

44. Las palabras se recogen de los Didlogos de la pintura (1633) de Vicente Carducho, citado
en Borja, Pintura y cultura barroca, 48-49.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAF{A POLISEMICA 65

1. Anénimo quiteno, Rey mago
Gaspar, siglo xvii1. Imagen
tomada del Catdlogo Museo

Colonial, vol. 11, Escultura
(Bogotd: Ministerio de
Cultura-Museo Colonial,
2017), 133. Coleccién Museo
Colonial (Bogotd). Foto:
Oscar Monsalve Pino-Museo
Colonial.

nacimiento y las representaciones de la vida de Cristo, pero ajenas al discur-
so eclesidstico. Estas figuras, simplificadas en los documentos con el apelati-
vo de “pastores”,* integran unas complejidades que sélo pueden apreciarse en

45. En el inventario del templo doctrinero de Mongui levantado en 1755 se cita como parte
del pesebre la presencia de “ocho pastorcitos vestidos [...] [y] quatro pastoras francesas”, sin
que haya ninguna descripcién adicional. En otro inventario del templo carente de fecha sélo
aparece la referencia “pastoras”, sin hacer alusién a los “pastorcitos vestidos” citados en el otro
inventario. Véase AGN-B, Seccidén Colonia-Fondo Visitas (Boyacd), t. 13, fol. 958r y AGN-B, Seccidn
Colonia, Fabrica de Iglesias, t. 10, fol. 660v.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

66 JUAN PABLO CRUZ MEDINA

su materialidad, circunstancia que nos obliga a tomar como punto de partida
para el andlisis iconogréfico al conjunto de piezas de pesebre resguardadas hoy
por el Museo Colonial de Bogota.

El anilisis de estas pequenas tallas del siglo xvi11, ha tendido a simplificarse
con la idea de que el pesebre se disponia como una representacién de las reali-
dades sociales coloniales. Al plantear una iconografia popular, segin la restau-
radora Ximena Bernal Castillo, el pesebre se presenté como ruptura frente al
modo de representacién europeo, al distanciarse de lo discursivo para acoger
una representacién directa de lo cotidiano.* Al seguir esta linea, la historiado-
ra Slenka Leandra Botello Gil ha planteado la presencia, en el pesebre colonial
quitefio, de representaciones cotidianas que se ofrecen como posible muestra
de la “temdtica popular” ausente en otras fuentes.

A contracorriente de esta perspectiva nos interesa poner en evidencia la re-
lacién de los “pastores” del Belén quitefio, no con una cotidianidad manifiesta
en lo visual, sino mds bien con la proyeccién de modelos corporales y de vida
tendientes a encauzar las actitudes de los sujetos. Nos distanciamos entonces de
la idea que asume las tallas del pesebre —en especial las representaciones de los
pastores— como imdgenes sui generis que rompen con la estructura iconogri-
fica europea, para demostrar que éstas, a pesar de que comportan caracteristi-
cas que entroncan con lo cotidiano y lo popular, mantienen un vinculo con la
retérica visual del barroco y su funcién como difusora de modelos ideales cor-
porales y de interaccién social.

Tal perspectiva no pretende negar el hecho de que la aparicién de blancos,
indios, mestizos, negros, comerciantes y musicos, como parte del pesebre, se
presenta como proyeccion de las complejidades de la sociedad neogranadina
—y americana en general—, sino que enriquece tal visién y enuncia su cardc-
ter netamente discursivo, dirigido a operar como “ideal” sobre las realidades
colectivas. En este sentido, la falencia inserta en la idea de una representacién
de la cotidianidad manifiesta en el pesebre radica en la equivalencia directa en-
tre discurso y realidad, relacién que omite las intenciones que se hallan detrés
de la representacién visual de las figuras que integran el nacimiento. No hay que

46. Ximena Bernal Castillo, “Entre el orden europeo y la reinterpretacion local colonial.
Aproximacién a los aspectos iconogréficos y estéticos del Pesebre”, en Cuadernos de Taller,
nam. 4, El pesebre del Museo de Arte Colonial de Bogotd, eds., David Cohen y Ximena Bernal
(Bogotd: Universidad Externado de Colombia, 2009), 23.

47. Slenka Leandra Botello Gil, “Los cuerpos deformes del siglo xv1it en el pesebre quitefio
del Museo Colonial de Bogotd”, Revista Sans Soleil. Estudios de la Imagen, ntim. 7 (2015): 50-51.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAF{A POLISEMICA 67

olvidar que el Belén quiteno, aun incluyendo representaciones de corte popular,
se estructura a partir de un discurso religioso que es el encargado de otorgar-
le sentido. En consecuencia, sus piezas no pueden ser tenidas por representacio-
nes objetivas de la realidad, sino mds bien como producto de una “experiencia
discursiva” orientada hacia la formulacién de modelos de vida.

El discurso iconogrifico presente en los “pastores” del Belén representa en-
tonces una “realidad” retérica, a partir de la cual se buscé modelar el “cuerpo
individual”, no sélo de los blancos, sino también de los indigenas, los negros
y los mestizos. Tal pretensién se hace manifiesta en el uso de cédigos visuales
insertos en las piezas, tendientes a encauzar gestos, comportamientos y actitu-
des corporales.

Vale la pena recordar que el cuerpo, desde los tiempos del cristianismo tem-
prano, fue objeto de estudio y control por parte de la Iglesia. Ya en el siglo v
la cristianizacién de los autores cldsicos grecolatinos por parte de los padres de la
Iglesia, dio forma a una visién negativa de lo corporal, en la que el cuerpo
—siguiendo de cerca lo anotado por Platén en sus Didlogos— se erigia como el
primer obstdculo para la “purificacién del alma”.# El platonismo cristiano de-
rivé entonces en una légica “anticorporal” que seria, siglos después, recuperada
y fortalecida como respuesta eclesidstica a la Reforma protestante. El conjun-
to de discursos visuales imperantes en los siglos xv1 y xvi1 se presentd, en esta
medida, como “vehiculos ideoldgicos” a partir de los cuales, siguiendo lo ano-
tado por Jaime Borja, se transmitia un discurso del cuerpo enfocado en el con-
trol y la reglamentacién de los gestos y las actitudes de los sujetos.® Disciplinar
el cuerpo se convirti6 asi en uno de los objetivos de la imagen barroca, y se pre-
senté como uno de los condicionantes iconogréficos vinculados a las represen-
taciones de los “pastores” en los nacimientos quitenos que arribaron al Nuevo
Reino de Granada. Esta caracteristica puede rastrearse en elementos estéticos
de las pequenas tallas, como lo son la disposicién gestual del rostro y las manos,
o el uso del vestido. Vale la pena recordar que, en el contexto simbélico propio
de la imagen barroca, ningtin elemento iconogréfico se constituye como alea-
torio, sino que, por el contrario, cada gesto, cada signo o cada color, guarda un

48. Una de las ideas que desarrolla Platén en sus didlogos —principalmente en el Fedén— es
la de la oposicién entre el cuerpo y el alma. Por boca de Sécrates, Platdn sostendrd que “no
es posible por medio del cuerpo conocer nada limpiamente” y que es s6lo con la muerte que el
alma se libera y se recoge en si misma, desprendiéndose del lastre corporal. Véase Platén, Didlo-
gos, vol. I11: Fedén, Banquete, Fedro (Madrid: Gredos, 1988), 42-46.

49. Bortja, Pintura y cultura barroca, 67.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

68 JUAN PABLO CRUZ MEDINA

significado vinculado al discurso que se quiere proyectar.”® Las figuras de los
pastores pertenecientes al Belén, no son en este sentido simples piezas de relle-
no, sino que poseen una seméntica especifica, materializada en su propios atri-
butos iconogriéficos, y dispuesta con relacion a la retérica discursiva contenida
en la totalidad del pesebre.

Centrémonos, por ejemplo, en la gestualidad del rostro de algunos de los
“pastores” que conforman el nacimiento conservado en el Museo de Arte Co-
lonial de Bogoti (fig. 2). Los diferentes rostros no se presentan aqui como una
manifestacién de las realidades corporales de aquella época, sino mds bien como
una construccién retdrica tendiente a demostrar a los fieles las actitudes y com-
portamientos propios del buen cristiano. Al observar con detenimiento los ros-
tros de las pequenas imdgenes, es evidente que todas presentan una gestualidad
mesurada, en la que la expresion facial integra significados morales. Tal carac-
teristica entronca con la idea cristiana de que el cuerpo pone en evidencia los
rasgos sensitivos del alma. El bien y el mal son exteriorizados en cuerpo y su
gestualidad. En este orden de ideas, mientras el sujeto de pensamientos im-
puros poseerd una gesticulacién excesiva y desmesurada, el bueno manifestard
su virtud —segin el moralista neogranadino Pedro Mercado— “mostrando la
serenidad del alma en la serenidad del rostro”." Las facciones de las figuras del
pesebre representan, en esta medida, la serenidad del buen cristiano, elemen-
to al que se suman gestos que manifiestan aspectos como la devocién, la sumi-
sién o la caridad.

Las caracteristicas gestuales dispuestas en las figuras del pesebre se presentan
entonces como producto de dos elementos. Por un lado, la necesidad de trans-
mitir a los fieles una forma de ser y comportarse acorde a unas reglas cristia-
nas mediadas por la “moderacién”, concepto que resumia la actitud que debia
plantear todo fiel cristiano ante la corporeidad y sus placeres.” Por otro, la idea
de replicar, en las figuras de los pastores, el modelo gestual de la representacién
escultdrica de los santos y virgenes, trabajada con maestria por los imagineros

so. Borja, Pintura y cultura barroca, 13 y 180-181 y Alberto Carrere y José Saborit, Rezdrica de
la pintura (Madrid: Cdtedra, 2000), 165-474.

s1. Pedro Mercado, E/ cristiano virtuoso, citado en Borja, Pintura y cultura barroca, 237.

52. Al seguir lo anotado por Jaime Borja, el concepto que articulaba el ideal con relacién a
los gestos era el de “modestia” definido como “moderacién y justa medida”. El cristianismo
——como sefiala Borja— “identificé esta virtud con la temperancia, en el sentido de ejecutar
acciones o enunciar palabras con medida, razén por la cual se relacionaba con los gestos como
una expresion de la armonfa interior”. Véase Botja, Pintura y cultura barroca, 237.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAF{A POLISEMICA 69

2. Andénimo quitefio, Pastores, detalles de rostros, siglo xvir. Imdgenes tomadas del Cazdlogo
Museo Colonial, vol. 11, Escultura (Bogotd: Ministerio de Cultura-Museo Colonial, 2017), 140-
145. Coleccién Museo Colonial (Bogotd).

quitefios. De hecho, uno de los elementos caracteristicos de la escultura quitefia
colonial era la expresividad de los rostros, lograda a partir del uso de mascarillas
de metal y madera. Esto, ademds de permitir una produccién escultdrica “en
masa’, dio forma a una tipologia gestual que podia ser ficilmente desplazada
de un santo o una virgen, a cualquier otro tipo de figuras talladas.” Lo anterior
puede evidenciarse al comparar los rostros de algunas representaciones de vir-
genes o santos producidas por imagineros quitefios, con los rostros de las figu-
ras del pesebre. Al observar unos y otros en linea comparativa se hacen visibles

53. Yolanda Pachén Acero, Caracterizacion técnica de la escultura policromada en la Nueva
Granada (Bogotd: Universidad Externado de Colombia, 2017), 61.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

70 JUAN PABLO CRUZ MEDINA

las similitudes —por ejemplo— entre la “Pastora con cofre” o el “Pastor con ga-
llo” y las representaciones de la Virgen Dolorosa o el san Jerénimo (figs. 3a-d).
En ambos casos los rostros presentan expresiones sensibles, tendientes a forjar
una “gestualidad cristiana” transmisora de las virtudes del alma.>

En este mismo sentido cobran valor otro tipo de figuras como el “pastor
con frutas y tronco” en el que, a la significacién propia del rostro, se sumard
la gestualidad de su mano derecha (figs. 4 a y b). Aunque gestos de este tipo
pueden pasar hoy desapercibidos al observarse como elecciones arbitrarias eje-
cutadas por el tallador, lo cierto es que, leidos desde la retdrica visual reinante
en el periodo colonial, integran profundos significados. Las imdgenes, fueran
pintadas o talladas, daban cuenta de una gestualidad que transmitia mensajes,
y permitian que lo visual “hablara”. Para lograr esto, pintores y talladores in-
troducian codigos gestuales hoy perdidos, que deben ser recuperados para res-
tituir completamente el valor discursivo de las imdgenes coloniales. Aqui son
de ayuda los manuales y tratados de pintura, y dentro de ellos los tratados de
quirologfa. Estas obras, concebidas como manuales del gesto, permitian a los
imagineros transmitir mensajes concretos a partir del uso de gestos simbélicos con
las manos.” Al tener esto en cuenta, ;Qué nos dice con su mano el “pastor

54. Al seguir los principios hipocrdticos y galénicos imperantes en la medicina de los siglos
XVI y XVIL, el cuerpo y su composicién humoral tendfan a evidenciar las caracteristicas del alma.
Al partir de esta idea la tradicién galénica desarrollé toda una serie de convenciones dirigidas a
clasificar los cuerpos y los rostros en relacidn con caracteristicas humorales o animicas. Estas ca-
tegorias, sintetizadas en los llamados “manuales de Fisiognomia”, permitieron no sélo a médicos,
sino también a astrénomos y adivinos establecer las diferencias entre el bien y el mal, materializa-
do en la corporeidad. Un mal gesto, una nariz torcida, o un cuerpo encorvado, daban cuenta en
esta medida de un alma envenenada por el mal y el pecado, mientras que rostros apacibles y bien
formados eran indicativos de la bondad espiritual de los sujetos. Al respecto véase Borja, Pintura
y cultura barroca, 246-247 y Joanne Rappaport, El mestizo evanescente: configuracion de la diferen-
cia en el Nuevo Reino de Granada (Bogotd: Universidad del Rosario, 2018), 226-228.

55. Los llamados manuales de quirologia, dentro de los que destaca el del 16gico espafiol Juan
Caramuel (1606-1682) y el del médico inglés John Bulwer (1606-1656), tendian a sistematizar
los gestos al relacionarlos con su funcién retérica. Cada gesto, en esta medida, comporta un sig-
nificado consonante con disposiciones corporales o aptitudinales como orar, prestar atencién,
escuchar, etc. Aunque como ha sefialado Jaime Borja, no se tiene noticia de la presencia de es-
tos manuales en la Nueva Granada colonial, su existencia en el 4mbito europeo hispdnico da
cuenta de la importancia que tenia el gesto como simbolo dentro del entramado retérico visual.
Los pintores e imagineros tendfan a reconocer y copiar estos gestos en sus pinturas gracias a las
estampas grabadas que llegaban a América. Del mismo modo, los sacerdotes no sélo reconocfan
estos gestos, sino que los empleaban como parte del sermén, en medio de una teatralizacién

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAFIA POLISEMICA 71

3. Anénimo quitefio, a) pastor con gallo; b) San Jerénimo; c) pastor con cofre; d) Virgen Dolorosa,
siglo xviir. Imdgenes tomadas del Cazdlogo Museo Colonial, vol. 11, Escultura (Bogotd: Ministerio
de Cultura-Museo Colonial, 2017), 93, 120, 136 y 138. Coleccién Museo Colonial (Bogotd).
Foto: Oscar Monsalve Pino-Museo Colonial.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

72 JUAN PABLO CRUZ MEDINA

con frutas y tronco”? y ;qué incidencia tiene esto en la formacién corporal de
los sujetos a partir del pesebre?

Al partir del manual de Chironomia de John Bulwer (1644) —uno de los
mis difundidos en Europa— podemos interpretar el gesto del “pastor con fru-
tas y tronco” como un “llamado de atencién” (attentionem poscit)® a partir del
cual se busca que el espectador centre su atencién en una materia determina-
da del discurso (fig. 4a). Lamentablemente es imposible restituir hoy el sentido
completo del mensaje puesto que la pieza referida se encuentra del todo ajena
a su horizonte iconografico original. Podemos presumir que el llamado de aten-
cién tenia relacién quizd con el nacimiento de Jests, en la medida en que los
pastores —segun el relato biblico— fueron los primeros a los que se les anun-
ci6 el acontecimiento con el encargo de divulgar la noticia. Al margen de esta
suposicion, la indicacién gestual revela el papel que adquirié el gesto como ele-
mento simbdlico dentro del pesebre, caracteristica que ratifica la labor de la
representacién visual del nacimiento como un verdadero abanico iconogréfi-
co destinado, dentro del 4mbito retdrico, a ensefar, deleitar y conmover a los
fieles.” Asi, la recuperacién de la retdrica cldsica por parte de la Iglesia contra-
rreformada de los siglos xv1 y xv11, permiti6 fortalecer el cardcter simbdlico de
las imdgenes, aspecto apreciable en la multiplicidad semidtica de piezas como el
pesebre. En este orden de ideas vale la pena mencionar una arista adicio-
nal del discurso corporal individual, presente como rasgo en las imdgenes de
los “pastores” vinculadas al Belén colonial: éste es el de las deformidades fisi-
cas. Si por un lado las figuras pastoriles del pesebre proyectan rasgos apacibles
y austeros vinculados a la piedad o la obediencia, por otro, dan cuenta de la

retdrica que vinculaba gesto, palabra e imagen. En esta medida, no era necesario que los ma-
nuales de quirologfa circularan entre los talleres escultéricos, puesto que éstos recuperaban usos
propios de la cultura cotidiana conocidos y comprendidos por todos. En consecuencia, la ges-
tualidad propia del sistema cultural podia ser desplazada a la representacién discursiva ya fuera
visual, oral o escrita. Véase Borja, Pintura y cultura barroca, 254-256.

56. John Bulwer, Chironomia or the Art of Manuall Rherorique (Londres: Thomas Harper
and Henry Twyford, 1644), 95.

57. Segun lo anotado por Cicerdn, “el mejor orador es el que ensefia, deleita y conmueve
a los oyentes”. En esta medida, la estructura retdrica tenfa como objeto ensefiar por medio
de sentencias o enunciaciones agudas, deleitar por medio del ingenio y conmover a partir del
empleo de giros graves. Tales elementos serdn llevados al campo de lo visual, convirtiéndose
en constitutivos del objetivo discursivo de lo iconografico en los siglos xv1, xvir y xviir. Marco
Tulio Cicerdn, “Del mejor género de oradores”, en Obras Completas, ed., Marcelino Menéndez
Pelayo t. 1 (Madrid: Imprenta Central, 1879), 277-278.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAF{A POLISEMICA 73

4 a. Anénimo quitefo, Pastor con
frutas y tronco, siglo xviir. Imagen
tomada del Catdlogo Museo Colonial,
vol. II, Escultura (Bogotd: Ministerio
de Cultura-Museo Colonial, 2017),
134. Coleccién Museo Colonial
(Bogotd). Foto: Oscar Monsalve
Pino-Museo Colonial; y b. imagen
tomada de John Bulwer, Chironomia
or the Art of Manual Rhetorique
(Londres: Harper and Twyford,
1644), 95.

deformidad fisica, elemento del cual son muestra los “jorobados” (fig. 5). Aun-
que por lo comun estas piezas han sido leidas como una manifestacién del ca-
rdcter festivo y jocoso asociado a la fiesta de navidad, tal interpretacién ha
dejado de lado el significado moral que para una sociedad sacralizada y retéri-
ca como la colonial neogranadina poseia la deformidad. La presencia de mal-
formaciones corporales evidentes en algunas de las figuras del pesebre entronca
de forma directa con el ya mencionado cardcter moralizante de la imagen, en-
samblado sobre la idea de transmitir tanto virtudes como vicios. La imagen de
los siglos xv1, xvi1 y xvI era leida como participe del género demostrativo de la
retérica que, como su nombre lo indica, buscaba demostrar ejemplos a partir
de la oposicién del vicio y la virtud. Esta caracteristica se hallaba relacionada

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

74 JUAN PABLO CRUZ MEDINA

con la idea aristotélica de que, para alcanzar la virtud, es necesario conocer el
vicio, ya que de su reconocimiento derivaria su voluntario rechazo.”

Trasladado al campo de la retérica visual este principio demandaba que
las imdgenes presentaran tanto vicios como virtudes, y estructuraba un ejerci-
cio demostrativo tendiente a mover la voluntad de los fieles. Hemos sefialado
ya cémo el pesebre napolitano contaba con figuras como la “prostituta” que,
opuesta a representaciones como la de Stefania, ponia en juego la demostra-
cién del vicio y la virtud. Similar condicién es asumida en los pesebres quite-
fios por sujetos deformes como los jorobados, personajes que, si bien parecen
jocosos, transmiten la idea de la malformacién como simbolo del vicio. Desde
la Edad Media las malformaciones fisicas, asi como las enfermedades que gene-
raban un deterioro corporal eran vistas como un castigo de Dios consecuente
con el pecado. Por tanto, el individuo ruin o entregado a la carnalidad termi-
naba padeciendo deformaciones, entregadas por dios como don para ensenar a
su grey el castigo que merecfan las malas conductas. De la mano de esto, lo de-
forme, retéricamente, integraba en si mismo un signo de maldad. De esto da
cuenta Miguel de Salinas, uno de los grandes retdricos castellanos del siglo xv1,
quien en su Manual de retérica senala las relaciones existentes entre la “disposi-
cién” corporal o la edad de los sujetos y la representacion de vicios y virtudes.
Asi, por ejemplo, mientras un mancebo podrd vincularse con mayor facilidad
a un vicio de la carne que un hombre viejo, un hombre feo o flaco puede rela-
cionarse con vicios o con la falta de fortaleza heroica.”

Los jorobados presentes en el pesebre quiteno representan, en este sentido,
el vicio, pero a su vez la lucha del cristiano en contra del pecado. En su Diccio-
nario de los simbolos, Jean Chevalier sostiene que la deformidad se plantea en la
iconografia como un simbolo ambivalente en la medida en que

Toda deformidad es simbolo de misterio, sea éste maléfico o benéfico. Como toda
anomalifa comporta una primera impresiéon repugnante; pero es un lugar 0 un sig-
no predilecto para esconder cosas muy preciosas, que exigen un esfuerzo para ser

ganadas.®

58. Aristoteles, Etica nicomdquea-Etica eudemia (Madrid: Gredos, 1985), 189-193.

59. Miguel de Salinas, Rethorica en Lengua Castellana en la qual se pone muy en breve lo
necessario para saber bien hablar y escrebir (Alcald de Henares: Casa de Joan de Brocar, 1512),
fol. XVIryv.

60. Jean Chevalier, coord., Diccionario de los simbolos (Barcelona: Herder, 2007), 404.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAF{A POLISEMICA 75

5. Anénimo quitefo, Jorobado
bailando, siglo xvi1. Imagen tomada
del Catdlogo Museo Colonial, vol. 11,
Escultura (Bogotd: Ministerio de
Cultura-Museo Colonial, 2017), 152.
Coleccién Museo Colonial
(Bogotd). Foto: Oscar Monsalve
Pino-Museo Colonial.

Lo “precioso” a ser ganado, leido en términos del pesebre, puede entenderse
como la salvacién, en la medida en que uno de los elementos protagénicos del
discurso contrarreformista era la idea de que todo cristiano debia buscar su sal-
vacion acercdndose a las cosas santas en detrimento de la carnalidad munda-
na. La imagen del jorobado resume asi, tanto el vicio que es castigado, como
la lucha que debia asumir todo individuo por redimirse del pecado y alcan-
zar la salvacion eterna.

La suma de todos estos elementos simbdélicos nos lleva a concluir que el
pesebre quitefio de los siglos xvir y xviir integré en su iconografia un discur-
so orientado a modelar los cuerpos de los sujetos neogranadinos, y transmi-
tir una visién idealizada de lo corporal mediado por la normativa cristiana. Tal
premisa permite controvertir hipStesis como las planteadas por Slenka Bote-
llo, para quien los sujetos “deformes” que aparecen en el pesebre quiteno se
constituyen como “la representacién intencionada de sujetos con anomalias fi-
sicas que hacfan parte de la sociedad en la que fueron producidas las tallas en

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

76 JUAN PABLO CRUZ MEDINA

madera”.® Contrario a esto, lo que se hace evidente es una lectura moral de la
realidad, en la que lo deforme aparece como signo discursivo de anormalidad
y de pecado, es decir, de todo aquello que queda al margen de la norma y que,
por ende, debe ser corregido. Claramente, esto no niega la posibilidad de que
“barrigones” o “jorobados” hicieran parte de las sociedades coloniales, ya fue-
ra en Quito, Lima o Santafé. Lo que se cuestiona aqui es el desplazamiento di-
recto de estas “realidades” al plano de lo visual, esto tltimo teniendo en cuenta
que es el discurso el que condiciona las pricticas a partir de la aplicacién de un
sentido moral a la realidad. El pesebre se presentd entonces, a partir de las re-
presentaciones de la vida de Cristo y los pastores, como sintesis visual de las
normas corporales individuales, proyectadas a su vez como mecanismo de or-
denamiento del conjunto social.

El pesebre en la Nueva Granada
y su papel en la formacién de un “cuerpo social”

La idea de exhibir un modelo corporal cristiano por medio de la iconografia
del pesebre se hallaba vinculada a la necesidad de establecer un modelo social
fundado en un orden de corte mondrquico-eclesial. La estructura social de los
territorios ultramarinos sujetos a la monarquia debia fundarse entonces so-
bre dos premisas: el respeto por el monarca y sus designios, y la ya menciona-
da préctica de la piedad, traducible en la devocién y el sometimiento frente a
los dictados de la Iglesia. Si bien es cierto que tal intencién nunca se cumplié
cabalmente, lo cual queda en evidencia al revisar la documentacién colonial,
el andlisis del discurso inserto en iconografias como la de los nacimientos qui-
tefos permite desentrafar la légica que estructuraba tal propésito. Vemos en-
tonces que, de la mano de la formacién de una corporeidad individual regida
por el encauzamiento de los gestos, las actitudes y los sentimientos, el pese-
bre permitid, a partir del discurso visual, proclamar el modelo de “cuerpo so-
cial”, pretendido por la monarquia hispdnica como fundamento del orden
social en sus territorios ultramarinos.

Cuando los espafioles arribaron a América una de sus premisas fue la de
convertir a las comunidades nativas al cristianismo, y mantenerlas unidas
por medio de la introduccién de los modelos sociopoliticos europeos. Tal

61. Botello, “Los cuerpos deformes del siglo xviir”, 54, 59-60 y 65.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAF{A POLISEMICA 77

necesidad redundé en el impulso a la idea del corpus social, como mecanis-
mo para establecer un nuevo orden encaminado hacia la salvacién eterna de
quienes lo componian. La idea de un “cuerpo social” articulado como metd-
fora del cuerpo humano, propicié entonces, no sélo la adopcién de la norma
cristiana como regla, sino también la verticalidad social que la politica mo-
ndrquica exigia de sus subditos. La premisa de una sociedad entendida como
“cuerpo” debia ensamblarse entonces a partir de un armazén organicista en el
que la cabeza (el rey y la Iglesia), dominaba al resto del cuerpo: unos brazos
(la milicia), y unas piernas (los trabajadores), con el fin de que éstos siguieran
sus designios.®* El modelo, en cuya introduccién seria vital el uso de la ima-
gen, exigfa el compromiso de todos en el cumplimiento de las reglas y desig-
nios de la Iglesia y el monarca, todo esto articulado sobre un sentido sacrificial
segtin el cual, como senala Marialba Pastor, “dentro del cuerpo social cristiano
ideal todos tenian culpa del pecado y para aplicar la ira divina, todos debian
sacrificarse con su abstinencia, su ascesis y su penitencia’. La concepcién or-
ganicista cristiana reproducia asi un modelo fundado en el control y la unifor-
midad de los individuos o una misma regla —la catélica—, en la que el dafio
de un elemento de la corporacién significaba su derrumbe completo.® Pero,
squé caracteristicas tuvo el “cuerpo social” introducido como férmula de or-
den en el Nuevo Reino de Granada?

La respuesta a esta cuestion la podemos encontrar en el discurso proyec-
tado por el pesebre, cuya estructura visual ambicionaba la configuracién de
un cuerpo individual, entendido como célula de un “cuerpo social” regula-
do por la norma cristiana. El primer grupo iconogrifico que llama la aten-
cién en este sentido es el de los ya mencionados “pastores”, al presentarse
como una manifestacion de la heterogeneidad racial de las sociedades colonia-
les. Esta caracteristica, mds alld de dar cuenta de la “realidad cotidiana colo-
nial”, tiende a reproducir una visién idealizada de la sociedad en términos de

62. Con relacién a las metédforas organicistas aplicadas a la monarquia espanola véase José
Antonio Maravall, “La idea de Cuerpo Mistico en Espana antes de Erasmo”, Boletin Informa-
tuvo del Seminario de Derecho Politico de la Universidad de Salamanca, ndm. 2 (1956): 29-44.

63. Pastor, Cuerpos sociales, 39.

64. Esta idea derivaba de lo enunciado por Pablo en la “Primera Carta a los Corintios”
(cap. 12, vers. 12) segin la cual “Nuestros cuerpos tienen muchas partes, pero esas muchas par-
tes sélo un cuerpo componen cuando se las une”. Tal planteamiento redundaba en un esque-
ma, segtn el cual, el buen funcionamiento del cuerpo social depende del sacrificio y el trabajo
de todos sus miembros. Pastor, Cuerpos sociales, 38-39.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

78 JUAN PABLO CRUZ MEDINA

6. Anénimo quitefio, Hombre con gallina,
siglo xviir. Imagen tomada del Catdlogo Museo
Colonial, vol. 11, Escultura (Bogotd: Ministerio
de Cultura-Museo Colonial, 2017), 143.
Coleccién Museo Colonial (Bogotd). Foto:
Oscar Monsalve Pino-Museo Colonial.

su ordenamiento; es decir, establece el modelo racial, gestual, corporal a partir
del cual se debia estructurar, idealmente, el orden social.

Esto se hace evidente en la tipologia racial manifiesta en el Belén que
conserva hoy el Museo Colonial de Bogotd, en el cual se escenifica una cla-
ra diferenciacidn, en el aspecto tanto racial como cultural, entre los diversos
grupos sociales. En consecuencia, al negro representado en el Hombre con ga-
llina (fig. 6), se le asigna no sélo el color de piel, sino también un vestuario y
una actitud corporal que lo signan como parte de un lugar social determina-
do. Cabe recordar que los negros —dentro de la idea del cuerpo social— se
ubicaban junto a los indios en los “pies”, con el agravante de que su funcién
era la de ser el “cuerpo sufriente”, es decir la parte del “cuerpo social” que de-
bia sufrir para la salvacién del resto.” Tal calidad es la que se reproduce en

65. Cabe recordar que, segtin la l6gica teologal que reinaba entre los siglos xv1 y xv11, la raza
negra era considerada maldita, esto como producto de la condena ejercida por el patriarca Noé
sobre su hijo Cam (Génesis 9, vers. 20-26). A partir de esto la raza negra, no sélo fue considera-

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAF{A POLISEMICA 79

la figura del Hombre con gallina, un trabajador sumiso o “prudente”, como
se observa en la expresién de su rostro. En este sentido, la gestualidad de la
figura concuerda con los rasgos faciales atribuidos a la representacién de la “pru-
dencia” por uno de los tratadistas de la pintura mds importantes del siglo xvi1,
Vicente Carducho. Al seguir sus didlogos de la pintura, al prudente se le debe
representar con

pequefio cuerpo, la cabeza antes grande que pequena, el celebro y la frente prolon-
gados. [...] la frente cuadrada, algo grande, el rostro mediano, la lengua sutil, el
labio superior preeminente. El cuello inclinado 4 la parte derecha, el pecho ancho,
el vientre mediano, [...] los ojos grandes, sublimes, fulgentes, brufiidos, 6 lucidos,
con manchas que participan de lo blanco, pélido, y negro, 6 sanguineos, fuera de

la circunferencia alegre.®

Estos rasgos, evidentes en parte dentro de la representacion del negro, contras-
tan con la gestualidad que —segtin Carducho— debe caracterizar al atrevido
o insumiso. Siguiendo al tratadista, el “bulto de un atrevido” debe evidenciar:

La frente arrugada, dspera y seca, las cejas largas, y no extendidas, la nariz que baja
4 la boca, la boca grande, el labio superior sobrepuesto al inferior, los dientes gran-
des, ralos, y fuertes, el pecho ancho, y peloso, los ojos resplandecientes, y sangui-
neos, [...] los pelos duros, el cuerpo derecho, y articulado, los huesos grandes y
fuertes, el vientre ancho, y carnoso, las asentaderas duras.””

A estas caracteristicas propias de un “cuerpo ideal” articulado a partir de rasgos
como la prudencia o la sumisién, se sumard, en el caso del negro, un atuen-
do propio que lo caracterizard como parte de un grupo social. En el caso de

da inferior, “siervos de siervos”, sino que a su vez se le asigné el papel de “cuerpo sufriente”, esto
como expiacién de las propias culpas, asi como mecanismo de purificacién del “cuerpo social”.
De esta forma, los negros no sélo sirvieron como esclavos, sino que a su vez engrosaron las co-
fradias de penitentes, erigiéndose como sujetos destinados a padecer en beneficio del resto del
cuerpo social. Al respecto véase la mencién que de este tema se hace en David Brading, Orbe
indiano. De la monarquia catdlica a la repiiblica criolla, 1492-1867 (Ciudad de México: Fondo de
Cultura Econémica, 1991), 193.

66. Vicente Carducho, Didlogos de la pintura. Su defensa, origen, esencia, definicién, modos y
diferencias (Madrid: Turner, 1979 [1633]), 399.

67. Carducho, Didlogos de la pintura, 400.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

8o JUAN PABLO CRUZ MEDINA

Hombre con gallina dicho atuendo consta de un camisén, un pantalén corto y
la ausencia de calzado.

Cabe llamar la atencién en el hecho de que el hombre negro sea representa-
do descalzo, caracteristica que entronca no sélo con su funcién sufriente, sino
también con su calidad social. Los zapatos en el periodo colonial eran un obje-
to de “lujo”, correspondiente a un sector de elevadas condiciones. Muchas veces
llevaban tacones, adornos y hebillas en plata u oro, elementos que —contrario
al hecho de caminar descalzo— evidenciaban la prestancia de los sujetos.”® La
representacién de un negro sin zapatos en el pesebre da cuenta, no de una rea-
lidad, sino mds bien del lugar que de manera ideal debian ocupar los negros en
la sociedad colonial. Este hecho queda confirmado en la disposicion visual de
otras figuras como el Hombre con pldtanos (fig. 7). En este caso, la presencia
de un vestuario que, en contraste con la ausencia de calzado, posee brocados
en oro y cortes en la falda al estilo de un jubén, remite, ya no a la “prestancia
del sujeto”, sino mds bien al nivel social de sus amos. Al presentarse descalzo
y portando en su cabeza una bandeja, la figura indica que la posicién de este
sujeto era la de “servir a otros”. De igual forma el traje anuncia la categoria de
esos “otros”, y plantea directamente la relacion vertical entre quienes estdn para
servir y quienes deben ser servidos.®

Por su parte, el caso del hombre blanco, representado en tallas del pesebre
como Hombre con casaca u Hombre con capa (fig. 8 a'y b), expone, en oposi-
cién a los negros, los atributos tocantes a su condicién: casacas, capas, brocados
o zapatos, elementos a los que se suma la ausencia de elementos comerciales o
mercantiles, hecho indicativo de que estos sujetos no trabajaban con las ma-
nos. La disposicién iconogrifica del hombre blanco contrasta a su vez con lo
que se cree son representaciones de indios o mestizos, y subraya su lugar den-
tro del entramado social. En el caso de los indios y los mestizos la posicién del

68. Carlos Duarte, Historia del traje durante la época colonial venezolana (Caracas: Armitano,
1984), 96.

69. Como ha demostrado John Elliott, la estructura del Antiguo Régimen se establecié en
torno a dos nucleos: los Sefiores, es decir, la nobleza, y los vasallos. Mientras los tltimos debfan
servir y ser dirigidos, los primeros debian dirigir y ser servidos. Frente a esta realidad, discursos
como el del pesebre buscaron establecer una “estructura social ideal”, fundada en el reconoci-
miento y el respeto del lugar que dentro de la sociedad le correspondia a cada sujeto. John H.
Elliott, “La conquista espafiola y las colonias de América”, en América latina en la época colo-
nial, vol. 1, Espania y América de 1492 a 1808, coord., Leslie Bethell (Barcelona: Critica, 2002),
139-140.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAF{A POLISEMICA 81

7. Anénimo quitefio, Hombre con pldtanos,
siglo xvi11. Imagen tomada del Catdlogo Museo
Colonial, vol. 11, Escultura (Bogotd: Ministerio

de Cultura-Museo Colonial, 2017), 142.

Coleccién Museo Colonial (Bogotd). Foto:

Oscar Monsalve Pino-Museo Colonial.

sujeto se vincula, de nuevo, a signos de distincién tales como el vestuario, o la
presencia de elementos relativos a la préctica de un oficio manual. La repre-
sentacion de la india (fig. 9), por ejemplo, evidencia el lugar social a partir de
la ausencia de calzado y la presencia de elementos como la “Iliclla” (una manta
rectangular utilizada por las indigenas de la regién andina) o la llamada “pam-
pacona”, un tocado de tela fina portado sobre la cabeza por las mujeres incas.”

La apropiacién de rasgos distintivos de los indigenas de la zona incaica in-
digena por parte de los talladores quitenos, se vinculaba a la idea de uniformar
a los sujetos en concordancia con su posicién social. El indigena debia, en este
sentido, vestir sus atuendos, diferencidndose asi del resto de la sociedad. Esta
politica segregacionista, evidente en las maltiples disposiciones emitidas por
la monarquia con relacion a los usos y formas de vestir, se trasladé al discurso
visual, y operé como el ideal al que aspiraba el orden colonial. Sin embargo,

70. Bernal, Entre el orden europeo y la reinterpretacion, 21.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

82 JUAN PABLO CRUZ MEDINA

8. Anénimo quitefio, a) Hombre con capa, siglo xviit; b) Hombre con casaca. Imagenes tomadas
del Catdlogo Museo Colonial; vol. 11, Escultura (Bogotd: Ministerio de Cultura-Museo Colonial,
2017), 139. Coleccién Museo Colonial (Bogotd). Fotos: Oscar Monsalve Pino-Museo Colonial.

la realidad discursiva proyectada por los pastores del Belén contrasta de nuevo
con la realidad vivida en la Nueva Granada, en la que era corriente que indios
o0 mestizos vistieran como blancos o viceversa, entendiéndose en esto un me-
canismo de ocultamiento o transgresién de la norma social.”

De esta forma, al contrastar la iconografia de las figuras del pesebre con la
realidad colonial, emerge su cardcter netamente discursivo. Para probar esto
es necesario anotar, en primera instancia, que, si bien es cierto que el origen
de las relaciones sociales en lugares como el Nuevo Reino de Granada se dio a
partir de “situaciones de poder y privilegio” que determinaron el reparto de la
tierra y la preeminencia de unos sobre otros,” también es cierto que la estruc-
tura social no fue estdtica e inamovible como lo pretendié la monarquia. Tal
condicién queda mds que probada en el contexto de la “clasificacién racial” de

71. Rappaport, El mestizo evanescente, 64-6s.

72. Germdn Colmenares, “La economia y la sociedad coloniales. 1550-1800”, en Nueva His-
toria de Colombia, vol. 1, Colombia indigena, Conguista y Colonia, coord., Alvaro Tirado Mejia
(Bogotd: Planeta, 1989), 132.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAF{A POLISEMICA 83

9. Anénimo quitefio, India,
siglo xvi1r. Imagen tomada del
Catdlogo Museo Colonial, vol. 11,
Escultura (Bogotd: Ministerio de
Cultura-Museo Colonial, 2017),
135. Coleccién Museo Colonial
(Bogotd). Foto: Oscar Monsalve
Pino-Museo Colonial.

la sociedad, y el problema que ésta representé en la Nueva Granada colonial.
Como lo ha sefialado la profesora Joanne Rappaport, la distincién racial en el
Nuevo Reino de Granada se presenté mds como un speech act, que como una
clara realidad normativa. En esta medida, siguiendo lo sefialado por Rappaport,
la clasificacion de indios, negros y mestizos respondié a necesidades particula-
res y momentdneas, y no a una legislacién clara que seccionaba a la sociedad
en escafios plenamente definidos.”

La iconografia del pesebre, en oposicién a tan compleja realidad, buscé pro-
yectar una imagen ideal del “cuerpo social”, en la que cada sujeto ocupara el
lugar que se le habia dispuesto dentro del andamiaje social. Esta estructura

73. Rappaport, El mestizo evanescente, 6-7.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

84 JUAN PABLO CRUZ MEDINA

discursiva, individualizada por medio de las diferentes figuras que integraban
el pesebre, cobraba un sentido arménico a partir de la disposicién de las pie-
zas en conjunto. Se sabe, siguiendo los inventarios del siglo xvi11, que el pese-
bre se disponia en “cajones” que servian como escenario teatral para las piezas.
En el templo doctrinero de Mongui, por ejemplo, el inventario de piezas le-
vantado en 1755 da cuenta, no sélo de las piezas que integraban el Belén, sino
también de los diferentes elementos que decoraban el cajén que lo contenia.
Segtin el inventario:

adornan asi mismo dicho cajén trese espejos los ocho embutidos quatro de a dos
lunas cada uno con moldura dorada y otro con moldura de ébano, [y] siete pla-
tos de loza de la china embutidos con molduras doradas.”

Los objetos enumerados se presentaban como atributos significantes de la
composicién, tendientes a reforzar el mensaje de ésta. La aparicién de espejos,
porcelana china y objetos de cristal acentuaba, en este sentido, el cardcter ma-
yestdtico de la escena, y la dotaba de exuberancia mediante la inclusién de ele-
mentos considerados valiosos por la sociedad del siglo xvi.” De la mano de
esto, el cajon permitia disponer las piezas de tal forma que éstas adquirieran
un significado especial con relacién al discurso, ya fuera presentdndolas a partir
de una distribucién racial que evidenciara el modelo social jerdrquico, o distri-
buyéndolas dentro del cajén planteando relaciones con el nacimiento y las re-
presentaciones de la vida de Jests. Por desgracia la documentacién colonial no
brinda informacién acerca de la “disposicién teatral” de las piezas, lo que im-
pide aseverar la existencia de un discurso determinado; pero, lo que si permite
entrever es la presencia de “cajones” que servian como mecanismo de esceni-
ficacién de las piezas del nacimiento. En el caso de la Nueva Granada, los in-
ventarios levantados en pueblos de doctrina como el de Samacd dan cuenta de

74. AGN-B, Seccién Colonia, Fondo Visitas Boyacd, t. 13, doc. 10, 1755, fol. 958r.

75. La aparicién de porcelana chinesca como adorno de camarines e iglesias fue comtn en
el siglo xv1ir neogranadino. Dada la fragilidad y la rareza de estos objetos, transportados por el
galeén de Manila hasta México y luego distribuidos por el continente, su significado se despla-
z6 del campo utilitario al campo de la ostentacion. De esta forma platos, tibores o fragmentos
cerdmicos de origen asidtico terminaron engrosando los gabinetes de los mds acaudalados o
sirviendo de fondo decorativo a la imagineria religiosa. En el pueblo doctrinero de Mongui, no
s6lo el “cajon de pesebre” fue decorado con este tipo de elementos cerdmicos, sino que a su vez
éstos se dispusieron como parte del adorno de la cipula central del templo.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAF{A POLISEMICA 8s

ello, al senalar la presencia de “cajones de pesebre”, sin que se llegue a especi-
ficar su contenido.” Aun asi, la presencia de estos muebles permite inferir una
relacion locus-imagen mediada por un discurso tendiente a una organizacién
ideal de la sociedad ensamblada sobre la diferenciacién racial.

Las imdgenes de los pastores producidas por los imagineros quitenios se ha-
llaban, en este sentido, mucho mds cerca de la retérica visual de las “pinturas de
castas” novohispanas, que de la realidad. De hecho, el significado que la histo-
riograffa ha otorgado a la palabra “casta”, como mecanismo de clasificacién de
las sociedades coloniales americanas, es inadecuado para la Nueva Granada. Ahi,
el vocablo sélo aparece en la documentacién del ocaso del siglo xvii1,”” hecho
que responde a unas dindmicas sociales que evidencian el cardcter difuso y cons-
tantemente mévil de las fronteras raciales. La iconografia del pesebre emerge
entonces como un discurso retdrico que proyecta un ideal de cuerpo social en-
samblado sobre preceptos raciales y de diferenciacién social que, si bien debian
asegurar el orden y la prelacién del blanco peninsular sobre el resto del conjunto
social, no posefan una relacién directa con las realidades cotidianas. Esta carac-
teristica propia de la representacién visual, en la que lo discursivo se disocia de
lo real, deriva de la particular situaciéon de reinos ultramarinos como la Nueva
Granada, en relacién a una Corona distante que debia promover la unidad de
sus territorios en torno a un orden politico representado por el rey y la Iglesia.

Tal como lo ha senalado John H. Elliott, la unidad de una monarquia que
ademds de incluir los reinos americanos abarcaba desde finales del siglo xv1 a
territorios como Mildn, Népoles, Sicilia, los Paises Bajos, Portugal y parte de
la India, dependia en un alto porcentaje del uso activo de un discurso unifica-
dor.”® El ejercicio del poder pasaba entonces por la promulgacién de un discurso
funcional politicamente con relacién a la unificacién de territorios y sociedades

76. Inventario de los bienes de iglesia de las doctrinas de Tinjacd, Rdquira, Sugaita y Samacd.
1756. AGN-B, Seccidn Colonia, Fondo Visitas Boyaci, t. 13, fol. 1013v.

77. Rappaport, El mestizo evanescente, 260-262.

78. En relacién con el papel unificador del “discurso” en el marco de la monarquia hispénica,
John H. Elliott ha sefialado que para el mantenimiento de “una monarquia fragmentaria y dis-
par” en todos los dominios de la monarquia hispénica se proyecté el discurso de que “el rey y
su pueblo constitufan conjuntamente un cuerpo politico, donde cada parte era esencial para su
correcto funcionamiento, pero cuya cabeza era el rey”. Tal concepto tenfa como “componente
esencial” la lealtad al monarca, cardcter que era transmitido y ensenado a partir de imdgenes,
textos y todo tipo de mecanismos retdricos. John H. Elliott, “Rey y patria en el mundo hisp4-
nico”, en El Imperio sublevado. Monarquia y naciones en Esparia e hispanoamérica, ed., Victor
Minguez (Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, 2004), 22-25.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

86 JUAN PABLO CRUZ MEDINA

totalmente dispares. La homogenizacidn, en este sentido, no descansaba sobre
la busqueda de una uniformidad total —lo cual era imposible— sino mds bien
en la introduccién de unos temas discursivos que permitieran congregar a la
monarquia y, por ende, garantizaran el ejercicio préctico del poder. Dentro de
éstos destaca, por sobre todas las cosas, la confesionalidad catélica de la monar-
quia, eje vertebral sobre el cual debian unirse los diferentes territorios someti-
dos bajo la tutela del monarca hispano. Es este elemento el que se proyecta por
medio del discurso sacrificial manifiesto en el pesebre, contenido a partir del
cual se exponia a la sociedad neogranadina, no sélo los resortes de esa religion
ubicada como argamasa imperial, sino también la necesidad —vinculada al cre-
do— de someter las voluntades a los designios de Dios, la Iglesia y el monarca.

A modo de conclusion
El pesebre y la cultura visual colonial

Hoy dia, cuando pensamos en el pesebre, evocamos casi de inmediato la fies-
ta de navidad, e imaginamos el conjunto de figuras que se disponen cada mes
de diciembre como reminiscencia del nacimiento de Jests. La praxis actual
bien podria ser leida como ejemplo de lo que el socidlogo Pierre Bourdieu
denomina habitus, es decir, un acto que termina haciéndose, casi de manera
inconsciente, a fuerza de repeticién.” El pesebre, en este sentido, se ha instala-
do como una tradicién, una herencia del catolicismo hispdnico que se revali-
da cada afio como parte de una celebracién especial, la navidad, efemérides
que en la actualidad casi ha perdido por completo su vocacién religiosa al ver-
se cooptada por la tradicional entrega de regalos a familiares y amigos. Sin em-
bargo, la funcién que hoy cumple el pesebre como pieza relacionada con una
fecha tradicional, dista mucho de la complejidad discursiva que portaba este
conjunto visual en los siglos xvi1 y xviir. Los imagineros quitefios, maestros
del arte escultérico colonial, adaptaron el pesebre napolitano a las realidades
americanas para proveer asi un discurso visual complejo que amalgamaba la
necesidad de configurar una sociedad normada por el cristianismo, con el desa-
rrollo de un discurso que vinculara a los fieles con la historia de Cristo y —por
ende— del cristianismo.

79. Pierre Bourdieu, Cosas dichas (Barcelona: Gedisa, 2000), 134-135.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAF{A POLISEMICA 87

El desplazamiento de este discurso hacia el cardcter casi accesorio que hoy
posee el pesebre es indicativo de varios problemas. La transformacién, en pri-
mer lugar, surgiere un cambio en la relacidn existente entre los sujetos y los
discursos visuales, vinculo que en el periodo colonial se hallaba sujeto a las ne-
cesidades propias de la evangelizacidn, asi como a los mecanismos de uso y
circulacién de la imagen. Cabe sefialar que uno de los fenémenos que trajo
consigo el proceso evangelizador fue la introduccion de una imagineria instru-
mentalizada en términos de la proyeccién de la fe. Gracias a esto cobré vida,
de la mano de los franciscanos, un conjunto visual como el del pesebre, insti-
tuido en América como complemento, tanto al discurso catélico ensamblado
en torno a la Natividad, como a las celebraciones asociadas a esta festividad.
Sin embargo, la relacién entre evangelizacion e imagen, trazada por buena par-
te de la historiografia, merece ser glosada por lo menos en dos de sus aspectos
mis relevantes.

En primer lugar, es necesario introducir matices con relacién a la idea de
que la imagen fue un instrumento de evangelizacién tendiente a remediar la
brecha lingiiistica que separaba a los indigenas de los europeos, para posibilitar
asi la ensefanza de los rudimentos de la fe a los nativos. Si bien esto puede ser
vélido para la evangelizacion mds temprana, al manifestarse en catecismos de
iniciacién como los utilizados por fray Pedro de Gante en la Nueva Espana,®
lo cierto es que no todas las imdgenes estuvieron orientadas hacia la ensenanza
de los principios de la fe. Por encima de esto, la imagen, al menos en lo que se ha
podido evidenciar para el caso de la Nueva Granada, funcion, bien como me-
canismo devocional, o bien como instrumento dirigido a proyectar modelos de
vida a los fieles. El pesebre, en este sentido, mds alld de presentar la simple his-
toria de Jesus, configura, a partir de ella, un complejo discurso orientado hacia
la promocién de un modelo social que debia instaurarse —retornando a Bour-
dieu— como habitus cotidiano en la sociedad.

Aunada a esto, se encuentra la idea de una evangelizacién que fungié como
tnico motor de distribucién de imdgenes en el Nuevo Mundo. Al respec-
to, estudios como los realizados por Jaime Borja o Maria Cristina Pérez han

80. Estos catecismos, dirigidos a ensefiar los rudimentos bdsicos del cristianismo, se es-
tructuraban a partir de una serie de imdgenes muy simples, orientadas a expresar conceptos
complejos como la existencia de un papa y una Iglesia, o, la redencién de la humanidad a partir
de la muerte de Cristo en la Cruz. Véase Pedro de Gante, “catecismo de la doctrina cristiana”, ms.
siglo xv1, en Biblioteca Digital Hispdnica-Biblioteca Nacional de Espana, http://bdh-rd.bne.es/
viewer.vm?id=0000057904& page=1

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022


http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000057904&page=1
http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000057904&page=1

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

88 JUAN PABLO CRUZ MEDINA

demostrado —para el caso de la Nueva Granada— que, al margen de la estruc-
tura evangelizadora, existieron en los siglos xv1, xvi1 y xvi11, maltiples meca-
nismos de circulacién de imdgenes.

El pesebre, en este sentido, se ubica como una de estas imdgenes que no sélo
se introdujo en el dmbito de la doctrina indigena, sino que también hizo par-
te de los ambientes cotidianos. Maria del Pilar Lépez ha senalado al respecto
la presencia en algunas viviendas, durante el siglo xvi1 y la primera mitad del
siglo xv111, de recintos dedicados especificamente a la exposicién del pesebre,”
fenémeno que es corroborado por la presencia de figuras relacionadas con el
Belén en ambientes seculares.

Este vinculo del pesebre con lo cotidiano acenttia su vocacién polisémica,
al relacionar su mensaje con entornos tanto religiosos, como seculares. Esta ca-
racteristica, sin embargo, no transforma el discurso planteado como eje de la
representacion, puesto que éste entronca de forma directa con las estructuras
mentales propias del catolicismo de los siglos xvir y xvir. En consecuencia,
una imagen, independientemente del uso que se le otorgara, se hallaba liga-
da a un discurso del cual no se podia independizar. Esta dindmica nos acer-
ca a un segundo gran problema que es el de la recepcién de las imdgenes o, en
otras palabras, el de la transformacién de la “cultura visual™ en relacién con
un contexto determinado.

Podemos sefialar entonces, partiendo de lo planteado, que la forma en la
que veia un sujeto colonial que habitaba la Nueva Granada o Quito en el si-
glo xv11 o xvii, dista mucho de la forma en que vemos actualmente. Aunque
se presume que el ser humano ha visto el mundo siempre igual, puesto que la
vista es un sentido que depende de un 6rgano (el ojo), investigaciones re-
cientes como las de Nicolds Mirzoeff apuntan a que “el ver” es un acto cultu-
ral, dependiente de unas condiciones socioculturales definidas. En palabras

de Mirzoeff,

81. Lopez, El cuarto de pesebre en los espacios domésticos, 24-25 y 28-29.

82. Siguiendo a Nicholas Mirzoeff la “cultura visual”, “incluye las cosas que vemos, el mode-
lo mental de visién que todos tenemos y lo que podemos hacer en consecuencia. Por eso la
denominamos cultura visual, porque se trata de una cultura de lo visual”. En este sentido
la idea de “cultura visual”, trasladada al mundo colonial, no sélo descansa sobre lo que vefa
el individuo de los siglos xv1, xvII y xv111, sino también sobre las estructuras de pensamiento
que definen c6mo lo vefa. Nicholas Mirzoeff, Cémo ver el mundo. Una nueva introduccién a la
cultura visual (Ciudad de México: Paidés, 2016), 19.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2792

EL PESEBRE QUITENO, UNA ICONOGRAF{A POLISEMICA 89

La idea es que en realidad no “vemos” con los ojos sino con el cerebro. Y hemos
aprendido esto a su vez al llegar a ser capaces de ver como funciona el cerebro. Lo
que vemos con los ojos resulta menos parecido a una fotografia que a un rdpido
bosquejo. La visién del mundo no depende tanto de cémo vemos cuanto de qué
hacemos con lo que vemos. Forjamos una comprensién del mundo con sentido a

partir de lo que ya sabemos o creemos saber.®

En este orden de ideas podemos senalar que el modelo de visién propio del in-
dividuo colonial se hallaba adecuado a unas competencias de decodificacién
simbélica que, instruidas o guiadas por los sacerdotes, hacian del pesebre un
verdadero compendio retérico, capacidades que el ser humano y la cultura ac-
tual han perdido.

Al tener en cuenta estos elementos, a lo largo de las paginas precedentes he-
mos buscado reconfigurar el discurso del pesebre quitefio que arribé entre los
siglos xvi1 y xviir al Nuevo Reino de Granada en términos de la cultura visual
que lo produjo. Para ello, buscando llenar los vacios abiertos por la brecha que
nos separa del pasado colonial, hemos echado mano tanto de la materialidad
existente, como de la informacién documental, para dar cuenta de un discur-
so visual que —en el caso del pesebre— era multiple y portaba dos aristas dis-
cursivas vinculadas a su iconografia: la de la exhibicién de la vida de Cristo y la
de la proyeccién de modelos sociales articulados desde la diferenciacion a par-
tir de las razas y calidades de los sujetos.

El discernimiento de estos dos estadios y su comprensién por parte de los
fieles en los siglos xvi1 y xv111, entronca directamente con las transformacio-
nes, tanto de las relaciones entre las personas y la imagen, como del modelo de
visién propio del sujeto colonial al que algunas lineas mds arriba hemos aludi-
do. En este sentido, el neogranadino de los siglos xvi1 y xviir veia en el pesebre
algo mds que un adorno festivo; observaba, en definitiva, un palimpsesto dis-
cursivo que, vinculado a la espectacularidad de la celebracién religiosa barroca,
lo llevaba a aventurarse en los intrincados caminos de la teologfa cristiana. %

83. Mirzoeft, Cémo ver el mundo, 71.

N.B. Este articulo surge a partir de la investigacion realizada en el marco de la restauracién
del Pesebre de Mongui (Boyacd-Colombia), intervencién realizada por Gilberto Buitrago San-
doval y financiada por el Ministerio de Cultura de Colombia.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 121, 2022





