Articulos

[ARTICULO RETRACTADO]La cruz mexicana del siglo
XVI de la catedral de Palencia (Espana): La vision
indigena del Golgota como la "montaiia sagrada”

[RETRACTED ARTICLE]The Mexican Sixteenth-century Cross
in the Cathedral of Palencia (Spain): the Indigenous Vision of
Golgotha as the "Sacred Mountain"

Ana Garcia Barrios* y Manuel Parada Lopez de Corselas**

Este articulo se retird por decisién del Consejo editorial

Garcia Barrios, Ana, & Parada Lopez de Corselas, Manuel. (2014). La cruz mexicana
del siglo XVI de la catedral de Palencia (Espafia): La visién indigena del Goélgota
como la "montafia sagrada". Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas,
36(105), 127-184.



ANA GARCIA BARRIOS
MANUEL PARADA LOPEZ DE CORSELAS

UNIVERSIDAD REY JUAN CARLOS/UNIVERSIDAD DE BOLONIA
E INSTITUTO CATALAN DE ARQUEOLOGIA CLASICA

o>

La cruz mexicana del ZRUXVI
de la catedral de Palen@%ﬁ’.gbaﬁa):

La vision indigena del Gélgota com ontafia sagrada”
l estudio de la cruz que se aqui se realiza desde una perspectiva
interdisciplinar que per extualizar la obra dentro del panorama

general histérico-artistico M momento y explicar su iconografia. Des-
tacamos su cardcter excep @ en relacion con las piezas de plateria llegadas
hasta nosotros, pues es (ni&wed conservar como base la representacion en tres
dimensiones de una W sagrada mesoamericana. Por ello, se trata de una
aportacién noved ary el estudio del arte indocristiano, cuya bibliografia se
ha restringido afa pig®fra, la escultura, la arquitectura o la plumaria.

La expli Qa iconografia presente en la base de la cruz —el Goélgota
transformgfo eNmontana mesoamericana” habitada por numerosos animales
y plant esNl punto central de este trabajo. De tal modo, se presenta la pro-
blems cosmovision prehispdnica y su imaginario, utilizada en esta obra
crisgd nalizando los recursos iconogréficos empleados y preguntindonos

r{de su posible discurso. Con ello, por medio de esta pieza apuntamos una
&leracién del arte indocristiano desde el concepto. Asimismo, contribui-
mos con otros pormenores inéditos de la cruz, e intentaremos encontrar expli-
cacién a su presencia en la catedral palentina.

127

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XXXVI, NUM. 105, 2014



128 GARCIA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

Estudios sobre la cruz de Palencia

La cruz de altar mexicana de la catedral de Palencia, realizada en plata dorada
y cristal de roca (figs. 1a y b), no ha recibido una atencién especial, ni en libros y

guias de la catedral como tampoco en estudios de plateria mds o meno -
ficos. La primera mencién conocida ubica a la obra en la capilla del en
to de la catedral de Palencia y la describe como “cruz de cristal g #con
imagen de santos y en la peana varios reptiles entrelazados sobr o caba-
llos con alas, época barroca, siglo xvir”." Esta descripcion se cd anos des-
pués: “cruz de altar realizada en cristal de roca. Los bra cruz son de

muy voluminosa, realizada en madera y plata; lleva ifgdgeRes de santos sobre
una base de reptiles entrelazados que se apoyan en alados. Finales del
siglo xvi1. Altura 0.48 mts. Catedral de Palencigmg 0 vemos, se precisa que
es una cruz de altar; se retrasa atin mis la ¢ fe; permanece la ambigua
mencidn a santos (;tal vez a la Virgen y a sagfuanlos pies del Calvario, fijados
cada uno a tres de los grandes agujeros g la pale frontal de la base?); se inclu-
ye una descripcién confusa de la fauna Q4€ Ig#lecora y una extrana mencién de
que la base es de madera y plata (co, ,@ que no vuelve a repetirse en el res-
to de la bibliografia); y se aporta la altga aproximada; la misma que siempre se

ha repetido (la medida exacta cm). En el siguiente estudio donde figura

la cruz persiste la datacion en ¢ O XVII y se propone que la peana sea de fac-

tura alemana del siglo x ’V
Tras estas aportaciques Nnimas, Cristina Esteras Martin realiza una serie de
Nl

/

estudios cada vez io0sos. Es la primera investigadora en identificar la
cruz de Palencid golgo opra mexicana, para lo cual se apoya fundamentalmen-
te en el marcaj ,&ue también en el estilo y en la flora y fauna representa-
das. Recongte Wmarca de localidad de la ciudad de México y sefiala que

aparece ¢ ces en el borde del pie,* aunque anos después la observa sola-

sud@an Martin Payo, Guia del museo y de la catedral de Palencia (Palencia: Diputacién
de PaleM§ja¥ 1967), 27.

2. Maria¥olores Antigiiedad del Castillo-Olivares, “Orfebreria religiosa en Palencia (capi-
tal)”, Publicaciones de la Institucién Tello Téllez de Meneses, nim. 37 (1976): 137.

3. Alejandro Ferndndez, Rafael Munoa ez al., Enciclopedia de la plata espanola y virreinal
americana (Madrid: Torreangulo Arte Grijalbo, 1985), 478.

4. Dato repetido en Cristina Esteras Martin, “Plata labrada mexicana en Espafia: del Re-
nacimiento al neoclasicismo”, en México en el mundo de las colecciones de arte: Nueva Esparna,



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 129

pmada de Esteras Martin, “Plateria virrei-
nal novohispana” (vid infra n. 9, cat. 5); dedllgfffrgntal y cenital de su base con montafia meso-
americana que sustituye al Monte Goélg

1a) Cruz de altar mexicana de la catedral de Pglenciay

mente tres veces,’ que es lo
primera vez una fotografia

to. Esta misma estudiosa también publica por
marca presente en la cruz de Palencia, concre-
tamente la del lateralagQyjgflo.® Para la obra propone una datacién cercana a
1560 apoydndose eqlas §incidencias formales y de marcaje con la cruz de Fre-

vol. 2 (México$ Az8gachdl1994), 50, donde se dice que se trata de la variante utilizada ca. 1560
caracterizadagor®{arco conopial de la corona vegetal; Orfebreria hispanoamericana. Siglos
XVI-XLX. Ob#asNgiles'y religiosas en templos, museos y colecciones espanolas (Madrid: Museo de
Améric ituto’de Cooperacién Iberoamericana, 1984), 25.

teras Martin, “Altar Cross”, en The Arts in Latin America 1492-1820, catdlogo
(New Haven y Londres: Yale University Press, 2006), cat. I1I-8, 197.

ase Esteras Martin, Orfebreria hispanoamericana, 25; Marcas de plateria hispanoa-
. Siglos xvi-xx (Madrid: Tuero, 1992), 6, nim. 10. Pese a ello, José Manuel Cruz
ValdovMios (“Notas y precisiones sobre platerfas hispanoamericanas”, Boletin del Museo e Ins-
tituto Camén Aznar, nim. 28 [1987]: 40) hace una critica a la exposicién de 1986 sefialando
precisamente que “no se habia observado marca de México en la cruz de la catedral de Palencia
(ndm. 3) que por desgracia no se ha expuesto”, esto pone en duda cudl de los dos notaria
primero el detalle, que suponemos no figurarfa en la cartela de la exposicién, pero si presente
en el catdlogo.




I30 GARCIA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

genal de la Sierra (fig. 2a) y el sahumador del Instituto Valencia de Don Juan’?
Datacién similar (cz. 1560-1570) se ha sugerido para otras importantes piezas
mexicanas relacionadas con la cruz de Palencia, como la cruz de altar del con-
vento de San Francisco de Cuzco,® el ciliz del County Museum de Los Ange-
les y una interesantisima cruz de altar con calavera de cristal de roca en
perteneciente a una coleccién privada mexicana (fig. 2b).

En consecuencia, gracias a la labor desempefiada por Esteras M emiefcruz
de Palencia se introdujo poco a poco en el estudio general de la pf&
na del siglo xv1 en importantes obras con cardcter antolégico {¥

divulgacién.” Sorprende, no obstante, que en algunos )

7. Esteras Martin, Orfebreria hispanoamericana, 25; Mamz@terz’a hispanoamerica-

na, 6, nims. 9-11.

8. Cristina Esteras Martin, México en la Baja Extremadur teria, Serie Memorias de
la Real Academia de Extremadura de las Letras y las , Wl I (Trujillo: Real Academia
de Extremadura, 1983), ndm. 1. %

9. La estudiosa se preguntaba si el uso del crist& erfa una caracteristica de la pla-

ruce

terfa mexicana de mediados del siglo xv1, sial ludidas se suma el cdliz del County
Museum de Los Angeles (Cristina Esteras Matigfl Plgteria hispanoamericana. Siglos XvI-xIX.
Exposicion diocesana badajocense, catdlogo sicién [Badajoz: Sala Capitular de la S.
I. de Badajoz, 8-15 junio, 1984] (Badajoz$ Ahorros de Badajos, 1984), 21); idea reite-
rada y ya asumida en Esteras Martin, “PlateMg virreinal novohispana. Siglos xvixix”, en E/
arte de la plateria mexicana 500 aing M-1990), catdlogo de la exposicion (México: Centro
Cultural Arte Contempordneo/Fu @ Televisa, 1989), 81; sobre este cdliz véase Esteras

Martin, “Altar Cross” y “Cru

(Esteras Martin, Marc,
y “Cruz de altar”,
les, marca y cro

ia hispanoamericana, 19, fig. 8; Esteras Martin “Altar Cross”
este elenco de obras vinculadas entre si por su estilo, materia-
a estudiosa afiade una cruz de altar perteneciente a una colecciéon

privada mexic 1970 formaba parte de la Coleccién Redo), que luce una calavera de

cristal de ro quizd azteca— en su peana. Considera a esta tltima cruz un claro ejemplo
de arte ind TN v le asigna la misma cronologfa que al céliz de Los Angeles (1575-1578)
por su e marca, en la que, no obstante, no se distingue si el perfil es izquierdo o de-
rechq@(EsNffas Martin, Plateria virreinal novohispana, 157).

a Esteras Martin, “Notas para el estudio de la plateria de Castilla, Portugal y

0s XV1y XVIL, en Relaciones artisticas entre la Peninsula Ibérica y América. Actas del
V Simposio Hispano-Portugués de Historia del Arte (11-13 mayo 1989) (Valladolid: Universidad
de Valladolid/Junta de Castilla y Leén/Sociedad Estatal para la Ejecucion de Programas del
V Centenario, 1990), 95; Rafael Martinez Gonzdlez, “Cruz de altar”, en Arte americanista en
Castilla y Ledn, catdlogo de la exposicién, cat. 6.24 [Valladolid: Iglesia de la Magdalena, 11
noviembre-11 diciembre 1992] (Junta de Castilla y Leén/Consejeria de Cultura y Turismo),



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 131

#l de la Sierra, tomada de Esteras Martin, Marcas de plateria
(vid supra n. 6, cat. 4); b) cAyg-N{cgfio de altar mexicana, tomada de Esteras Martin, Marcas de pla-
teria (vid supra n. 6, cagg 6). México, coleccién particular (antiguamente en la Coleccién Redo).

2a) Cruz de altar mexicana de Freg

185-186; Crist terag/Martin, “La plateria mexicana en Espaa: arte, devocién y triunfo
social”, Artes co, nim. 22 (nim. extraordinario) (1993-1994): 41 y 43; Cristina Esteras
Martin, “PitaNgbrada mexicana en Espafa: del Renacimiento al neoclasicismo”, en México
de las colecciones de arte: Nueva Espana, vol. 2, 46 y s0-51 —errata en la que se
interca’ s fotos de la cruz de Palencia y de Fregenal de la Sierra—; Antonio Sancho
catedral de Palencia. Un lecho de catedrales (Ledn: Edilesa, 1996), 70 y 72;
tlos Brasas Egido, “Anénimo alemdn. Cruz de altar”, en Las edades del hombre.
7Wus y esplendores, cartas de exposicion (Palencia: Catedral de Palencia, 1911); Cristina
artin, “La platerfa hispanoamericana: arte y tradicién cultural”, en Historia del arte

Esteras
iberoamericano, eds. Ramén Gutiérrez y Rodrigo Gutiérrez Vifuales (Barcelona: Lunwerg,
2000), 122-123; Cristina Esteras Martin, “Presencia de América en Espana. El legado artistico
en la época de los Austrias”, en El mundo de Carlos V. De la Espaia medieval al Siglo de Oro,
catdlogo de la exposicién [México: Antiguo Colegio de San Ildefonso, 3 noviembre 2000-
25 febrero 2001] (Madrid: Sociedad Estatal para la Conmemoracién de los Centenarios de



I32 GARCIA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

la datacién del siglo xviir'" y la atribucién alemana.’ Pese a la amplia presencia
en diversas publicaciones, entre las cuales la mds significativa por su alcance
cientifico y resonancia internacional fue la exposicién “The Arts in Latin Ame-
rica 1492-1820/Revelaciones. Las artes en América Latina 1492-18207,"% que

se exhibié en Filadelfia, Los Angeles y en la ciudad de México, las me %
i
wstCo. 4

al cardcter indocristiano de la cruz de Palencia han sido timidas o h
poco alcance y se ha titubeado a la hora de definir su programa ic

La obra, objeto de este estudio, es una cruz de altar,™
litdrgico desarrollada desde la Edad Media y que gag

«

Felipe II y Carlos V, 2000), 392; Esteras Martin, Cross”; Esteras Martin, “Cruz de
altar”; Juan Crespo Cdrdenas, Plata y platerosd Ogdad® Real, 1500-1625 (Ciudad Real:
Diputacién Provincial de Ciudad Real, 200 4; Miguel Gleason, México en Esparia
[recurso audiovisual en 2 DvD-rROM], DVD 2 [e a Cristina Esteras Martin y fotografias
de la cruz de Palencia] (México: Consej para la Cultura y las Artes-Direccién
General de Publicaciones, 2010); La catedrMfe Palencia. Catorce siglos de historia y arte, coord.

o0

René Jests Payo Hernanz (Burgos: Pgaggecal Publicaciones, 2011), 526, 528 y 529.

11. Sancho Campo, La catedral 4 @ cia. Un lecho de catedrales, 70 y 72.

12. En el caso de Brasas Egido, “Q le altar”, 293, el hecho es especialmente curioso, ya
que la pieza se incluye en la seqci®g “Elgiaje alas Indias”. Se le asigna una cronologia razonable,

primer tercio del siglo xvL, y u edidas de 48 x 23 cm, con base de 14.5 cm de ancho. Se
la relaciona con Ntrem 1 Ju “compleja y rica decoracién animalistica”, compardndola
con la escribanfa atribffida a §enzel Jamnitzer y conservada en el Kunsthistorisches Museum

de Viena, posiblemx esconocimiento de la bibliografia.

tar Cross” y “Cruz de altar”.
14. Esteras alude a Reyes-Valerio y cita el término “indocristiano” (“Platerfa

“[la cruz de ncia] sin perder la manera renacentista se ofrece ya como un claro ejemplo de
sintesis spafiol y lo indigena” (Esteras Martin, “Plata labrada mexicana en Espana”,
46); {gd undo ancestral de los indigenas mexicanos quedan también algunos vestigios
en pieza y singulares, como la cruz [...] de Palencia” (Esteras Martin, “La plateria

hispanoamericana”, 124). Reconoce algunos animales de la fauna local, intenta desentranar
en lineas generales el programa iconogrifico y compara varios de sus motivos con el Cédice
Borbénico (Esteras Martin, “Cruz de altar”, 201).

15. Altura total: 48.5 cm. Altura desde la base de la cruz a la punta de la cruz: 39.2 cm.
Altura de la montafa: 9.3 cm. Envergadura de la cruz: 23.8 cm. Base con pies de pata a pata:
14 cm; y sin pies: 10.5 cm. Altura de Cristo: 10.7 cm. Envergadura de Cristo: 9.4 cm.



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 133

cimiento; se manufacturé para satisfacer la necesidad littrgica de la presencia en
todas las misas de la imagen de Cristo crucificado. El ejemplo que estudiamos
aparentemente muestra una composicion inconfundible del calvario, Jests cru-
cificado en el Monte Gélgota. Sin embargo, se desliga de la iconografia tipica

Cristo sigue una iconografia también frecuente a finales d
Renacimiento. Jests crucificado se muestra con los ojgab
rar: la cabeza caida hacia la derecha, y el cuerpo pesado Queda suspendido en
la cruz mediante tres clavos; dos anclan las palma{de I§s manos al madero, y

un tercero sujeta a los dos pies dispuestos uno V 0. Varios elementos del
ey

—-

Crucificado, entre ellos su anatomia y el tip fio de pureza, estdn en sin-
tonfa total con la imagineria ligera en caf z de mediados del siglo xv1
en México.'® Su corona de espinas forggda Per dos ramas entrelazadas tam-
bién es tipica de la imagineria del mg#hentoNopiada de los grabados que lleva-
ron los frailes a América. La inclusi ios Padre, justo detrds de Jesus cru-
cificado, asi como la imagen de Maria —que evidencia el dogma de la
Encarnacién— en la parte poster@gde la cruceta, son relativamente frecuentes
desde finales de la Edad sobre todo en cruces parroquiales que poseen
soluciones andlogas. La pr de Dios Padre recuerda las cruces trinitarias
promovidas por los frgi?& s desde el siglo x1v."7 Este dato y el posible mode-
lo de Dios Padre t fachadas o estampas franciscanas refuerzan la pro-
bable vinculacig ruz con dicha orden mendicante. De estos primeros
momentos dg,cqgtacko existen pinturas murales donde aparece Dios Padre con
Dios Hijo Mmtu Santo coronando a la Virgen en el momento del Trdnsi-

to, como Se n el convento de Epazoyucan, Hidalgo.”® También se hicieron

F. Amador Marrero, “Imagineria ligera en Oaxaca. El taller de los grandes Cris-
de Monumentos Histdricos, tercera época, num. 15 (enero-abril 2009): 45-60; Ima-

y restggeion (Universidad de Las Palmas de Gran Canaria, 2012).

17. Agradecemos los comentarios que Juan Miguel Ferrer Grenesche, subsecretario de la
Congregacién para el Culto Divino y la Disciplina de los Sacramentos, y Jests Folgado Garcia
han aportado.

18. Maria del Consuelo Maquivar, De lo permitido a lo prohibido. Iconografia de la Santi-
sima Trinidad en la Nueva Espasia (México: Instituto Nacional de Antropologia e Historia/
Miguel Angel Porrda), 78-79.



134 GARCIA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

esculturas con la representacién de la Santisima Trinidad donde se observa a
Dios Padre en la misma actitud que en la cruz de altar.” Igualmente, era habi-
tual la iconografia de la Asuncién a los cielos de la Virgen y de su Coronacién,
con gran influencia en sus disenos de lo descrito en los textos apécrifos. Como
explica Maria del Consuelo Maquivar,*® uno de estos escritos refierg
mientras los apdstoles estaban delante del sepulcro de la Madre de Dfos, Qi
to se aparecié con el arcingel san Miguel y una legién de dngeles, gt do las
instrucciones de Jests colocaron a Maria sobre las nubes y asi fué
paraiso. Al entrar alli se colocé su cuerpo al lado del 4rbol deSid¥y enton-
ces su alma volvi6 a establecerse en el cuerpo. El drbol d s en esencia
la cruz de Cristo que segtin las Actas de San Pedro del sigla 11 o su figuracién
también en el cielo.?” Por tanto, la presencia de la Madge defests, junto a Dios
Padre y Ciristo crucificado debié formar parte de lqui
que los tres habitan en el cielo. Ademds de que
forman parte esencial de la pasién de Jesus e
muy comun reproducir a las tres figuras ju
de Jesus o de la Virgen.

La base de la cruz se asienta sobre unt
te Gélgota, lugar donde Jests sufri6 y murié. Desde entonces ese monte
se convirtié en un espacio sagrado, lugag de culto y peregrinacién, que simboliza

desde aquello el centro del mues en ¢l se produjo la redencién del hom-

bre. A esta base tan peculiar, dRJgdue el Gélgota se sustituye por la “montana

O,

rafia cristiana en la
re de Jests y Dios Padre
n la Nueva Espana fue
iferentes episodios de la vida

cn

fia que ¢jerce de figura del Mon-

sagrada” mesoamerican icgremos los apartados 5 y 6 del presente trabajo.
La datacién temprgna rigen de la cruz de Palencia se establecen por el
tipo de trabajo, por de localidad y por la iconografia, especialmente la

que estd presentg,eRsu Ghse. En cuanto al tipo de trabajo: se emplearon la téc-
nica de fundic IM cera perdida, conocida por los artifices prehispdnicos, y
que incluye que final a cincel u otros instrumentos para apurar detalles
las piezas mayores, como la base-montana: se utilizaron ele-
fios con multitud de detalles, como los animales. El interior de

, que se mantiene como salié del molde —con aspecto granulado,

la men
rug&n dorar—, manifiesta ademds que no se utiliz6 el relevado o repu-

19. Maquivar, De lo permitido a lo prohibido, 90-91.

20. Maquivar, De lo permitido a lo prohibido, 90-91.

21. Jaime Lara, Cizy, Temples, Stage. Eschatological Architecture and Liturgical Theatrics in
New Spain (Indiana: University of Notre Dame Press, 2004), 158.



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 135§

jado. Los pequefios tubos que atraviesan la montana, en cuanto a la técnica,
podrian haber ayudado en el proceso de fundicién, y asimismo podrian tener
otra funcién ritual que se explicard mds adelante.

Los mexicas trabajaban magistralmente la plata, el oro y el cristal de roca
tallado. Aunque la combinacién de dichos materiales en la misma @ es—
ponde mds bien al gusto europeo, es caracteristica del siglo xv1 @ xidd. 2
Muchos son los plateros que llegan de Espana y que, bajo su prmgdw=fcontrol
de las piezas, encargardn a los artesanos indigenas un gran nd Q e ellas para
la liturgia cristiana. Los nativos eran grandes artesanos y o por su destre-
za y habilidades, tal y como sehalan los castellanos, y & de adaprarse con
rapidez a las nuevas herramientas en el trabajo de Igaplat®’ Juan José Batalla
Rosado y José Luis de Rojas** exponen que los figiles §ranciscanos alababan
la destreza de los plateros y orfebres indigenas ' VI:

a los plateros faltdbanles las herramient rar de martillo, pero con una
piedra sobre otra hacfan una taza llena géglata® un plato. Con todo eso, en fundir

cualquier pieza o joya de vaciadizo an vontaja a los plateros de Espafia, porque

funden un pdjaro que se le anda la a lengua y las alas. Y vacfan un mono o
Ri%s y manos, y en las manos les ponen unos
.Y lo que mds es, sacan una pieza la mitad de

oro y la otra mitad de pl acfan un pece la mitad de las escamas de oro y la

otra mitad de plata; una &

los plateros de Esp 'w

La marca presepee ¢ ase de la cruz corresponde a la localidad de Méxi-
co y aparecd, fl{gmghtariamente, tres veces: en la parte posterior, en el late-
ral izquier el frente —la impronta més clara y completa de todas—,
siempre ¢h eWQorde de la base o préxima a él, entre los arcos conopiales que
acoge s infantiles (figs. 3a-d). La marca de México a la cual se corres-
pongdenSgtas improntas la constituyen dos columnas timbradas con arco o

a de plata otra de oro, que se maravillaron mucho

2 ase n. 4.

23. Marfa del Consuelo Maquivar, La escultura religiosa en la Nueva Espasia (México: Con-
sejo Nacional para la Cultura y las Artes, 2001), 11.

24. Juan José Batalla y Rosado y José Luis de Rojas, La religidn azteca (Madrid: Trotta/
Universidad de Granada).

25. Tomado de Gerénimo de Mendieta, Historia eclesidstica indiana, citado en Esteras
Martin, “Plateria virreinal novohispana”, 79-80.



136 GARCIA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

3a, by c) Marcas de localidad dgffa Siud¥ de México (mediados del siglo
xVI-ca. 1572) en la cruz de altar dNlencia (respectivamente: cara posterior,
lateral izquierdo y frente); iQujo reconstructivo de la marca con el fin de

facilitar su identificacién.

corona vegetal de tres pu Vtre las columnas y debajo de la corona se sittia
una cabeza masculina‘gn Parba y bigote, sobre una “M” que tiene un punto
o una “0” encima (fbrevgatura de México). En este caso a la cabeza se le repre-
senta de perfil distinguible en la marca del lateral izquierdo y en la
de la cara pogf&§jor, 8npleada hasta el platero A. Onate (activo ca. 1558-1572),
pues post mette Miguel de Torres (activo ca. 1559-1610) lo invierte.>® La
fecha posi9gm Para la marca presente en la cruz de Palencia es cercana a 1527-
1530, a e desconoce cudndo empieza a utilizarse exactamente; sugerimos
situ& qso entre 1538 y 1572.77 Se utiliza también en el pie de la cruz-relicario

26. Ferndndez, Munoa ez al., Enciclopedia de la plata espariola, 349.

27. Lawrence Anderson (The Art of the Silversmith in Mexico 1519-1936 [Nueva York: Hacker
Art Books, 1975], 75-76) explica las circunstancias un tanto accidentadas de la produccién en
los primeros afos después de la conquista de México (1521): temor a perder el quinto real (sefial
de que se labraba y vendia plata); prohibicién de la produccién, emitida el 9 noviembre de 1526



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 137

del lignum crucis realizada en filigrana de plata y conservada en la iglesia de San
Pedro de Ciudad Real,?8 y en un acetre perdido, datable entre 1546 y 1551,%

en Granada, pero proclamada en “Tenuxtitldn” el 22 de agosto de 1527, aunque
vinos considera la prohibicién “papel mojado”, véase “Notas y precisiones sobre glat®
panoamericanas”, Boletin del Museo e Instituto Camdn Aznar, nim. 28 (1987): 4 @
Anderson; problemas en ejecutar la norma; quejas y reforma de la legislacié 2. L

0, otorgado a

gbre los cargos

1522 se
creé el cargo —mds honorifico que efectivo— de fundidor y marcador e
Francisco de los Cobos, secretario de Carlos V (Heredia Moreno, “Pregisio
publicos de la plateria en el Virreinato de Nueva Espana [1527-1659]", dios de plateria.
San Eloy, coord. Jests Rivas Carmona [Universidad de Murcia #8g10], §07-309). Los prime-
ros veedores comenzarian su trabajo en 1527 (Anderson, The gt o Silversmith in Mexico
1519-1936, 79) y al principio también se ocupaban de marcfr, tardq después transferida a los
marcadores. En la misma época se crearon diversos cargos prev ara la supervisién y control
de la plata (véanse las listas de cargos en Esteras Martin, de plateria hispanoamericana,
93; Heredia Moreno, “Precisiones sobre los cargos ico\de la plateria en el Virreinato de
Nueva Espafa (1527-1650]”, 317-318). En Méxic presente en la cruz de Palencia se
alterna con otra, que luce un castillo sobre un diMelido en dos por una calzada que llega
hasta la puerta del castillo. A la vista de la bj
Martin, Marcas de plateria hispanoameric

iogr8a que manejamos (especialmente Esteras

05py marcas nims. 1-23; véase el catdlogo de
marcas en Esteras Martin “Platerfa virrg/fl n ispana”: 390-393, nims. 1-16) ambas marcas
son contempordneas, pero esta tltim es se utiliza como marca de localidad (Esteras
Martin, Marcas de plateria hispanoameric®ga, marcas nims. 1y 5) y otras como marca fiscal.
Tampoco queda claro cudndo cg Arian a utilizarse, aunque segtin Esteras Martin la prime-
ra noticia sobre la marca de Mé gn‘ 1530 y se corresponde con el castillo lacustre (Esteras
Martin, “M4s noticias sobréillasana y Consuegra, marcadores de la plateria mexicana del siglo
xv1”, Cuadernos de Arte V

que la abreviatura de
novohispana desd

se usaba la “M§ so

afadié la cita

nim. 7 [mayo, 1991]: 90). Anderson sefiala como referencia
ico Ja “M” con un punto u “o” encima) se emplea en la numismdtica
erson, The Art of the Silversmith in Mexico 1519-1936, 287); antes
afia gética o latina (real cédula de 11 de mayo de 1535), a la que se
oco a poco desde 1538 hasta hacerse oficial por orden virreinal del 28 de
junio de 1542 Wgase Alberto Francisco Pradeau, Numismatic History of Mexico from the Pre-
Columbiffpoch Yo 1823 [Los Angeles: Western Printing, 1938], 30; Historia numismdtica de
época precortesiana hasta 1823, trad., corregida y aumentada, Romdn Beltrin
éxico: Banco de México, 1950], 37-38). La antigua Tenochtitlan no comienza a
arse “México Tenuxtitlan” o simplemente México hasta cerca de 1535 como plantea
dula citada y hacia 1536, que es cuando se hace el cambio de nombre (véase Anderson,
The ArNof the Silversmith in Mexico 1519-1936, n. 20 infra 287).

28. Juan Crespo de Cdrdenas, Plata y plateros. Ciudad Real, 1500-1625 (Diputacién Pro-
vincial de Ciudad Real, 2006), 104-107, 118 y 183-186.

29. José Manuel Cruz Valdovinos “Dos ‘incunables’ de la plateria mexicana y varias obser-
vaciones sobre el marcaje en la capital virreinal durante los siglos xv1 y xvi1”, Archivo Espariol
de Arte, nim. 237 (1987): 39-40.

la ri



138 GARCfA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

San Francisco de Cuzco, tomada de Esteras

Meéxico en la Baja Extremadura (vid supK.S, m. 1).
entre otras piezas como la citada cruz de altar de reg)de la Sierra y la de

Cuzco (fig. 4) y el sahumador del Instituto Vale Don Juan.° El arco
cronolégico en el que se han datado tradicio estas piezas abarca des-

de mediados del siglo xv1 hasta cerca de g878aunque las marcas no siem-
pre tienen que haberse puesto en el mo &e la realizacién de la obra. El
afo 1571 es también una fecha signif%puesto que a partir de entonces
comienza a funcionar el Santo Ofigg@Yyn Nfeva Espania, lo cual pudo dificul-
tar —aunque no eliminar del todONg practicas poco ortodoxas —como por
ejemplo, la presencia de “sincregpieggos’ en obras de arte como la cruz de Palen-
cia— especialmente en la ciuad df México, lo cual coincide con acciones de
control como la confiscagidn d€los manuscritos del franciscano Sahagtin.’

Otro dato mds para [ Mn de la cruz de Palencia lo aporta el busto de
Dios Padre que se si eghis de Ciristo, bendiciendo con la mano derecha y
sujetando la bola dfl mgndo con la izquierda. Se trata de un modelo desarro-
llado especial os siglos xv y xv1. En dicho periodo se emplea abun-
dantemente %aees incluido en el interior de su gablete o frontén, como
sucede en yMYos ejmplares conservados en el Museo Marés de Barcelona y en
el Museo Ngcional de Artes Decorativas de Madrid; este tipo de piezas permi-

tirfan s i6n. No obstante, el Dios Padre de la cruz de Palencia est4 abier-
to ta a otra posibilidad; sigue cdnones estilisticos de influencia miguelan-
gelesca advierten en algunas obras de Rodrigo Gil de Hontafnén —como la

30. En general, véase el repertorio de marcas de Esteras Martin, Marcas de plateria hispa-
noamericand, marcas 2-22.

31. Serge Gruzinski, La ciudad de México. Una historia (México: Fondo de Cultura Eco-
ndémica, 2004), 223-224.



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 139

portada sur de la iglesia de Santiago de Medina de Rioseco (planos ca. 1533),3>
modelo seguido en la fachada de la Universidad de Alcald (construida entre
1537 y 1553)*3 y en la portada sur de San Martin en Mota del Marqués (fecha-
da en 1552).34 De hecho, el busto presente en la cruz es similar en los pliegues

fios y otros semejantes fechables hacia 1530 y 1550 viajasen a\EMpégi€a para que se
copiaran en tierras conquistadas.?® En este sentido hay gie s¢
de Arciniega, quien participé en la obra de Alcald hgsea 159,57 llegé a la Nueva
Espana hacia 1553, donde proyecté y dirigi6 las obr: catedral de México.3®

Podemos datar la cruz de Palencia en torno a 0, aunque serfa tentador
adelantar la cronologia debido a la fuerza de 1 16n indigena presente en ella.

32. John G. Hoag, Rodrigo Gil de Honrané iticoW Renacimiento en la arquitectura espa-
#1ola del siglo xvi (Madrid: Xarait Ediciones g1985), 8.

33. Véase Pedro Navascués Palacio, “RQdgleoGil y los entalladores de la fachada de la
Universidad de Alcald”, Archivo Espan 5, nim. 178 (1972): 103-117; Hoag, Rodrigo
Gil de Hontanidn, 97-99.

34. El precedente del Dios Padre estd cWylos retablos de la iglesia de San Francisco en Medi-
na de Rioseco, obra de Miguel Ninosa de 1537 que inspirarfa la portada sur de la misma
iglesia y la fachada de la Unive dide Alcald (Antonio Casaseca Casaseca, Rodrigo Gil de
Hontafnidn (Rascafria 150044geovia, 1577) [Salamanca: Junta de Castilla y Ledn, 1988], 247).

35. Hoag, Rodrigo Gil e%, 112, 170; Casaseca Casaseca, Rodrigo Gil de Hontandn, 246.

36. En México con®gos amenos con un Dios Padre muy similar, de busto y bendiciendo,
que se encuentra eyfla part®superior de la Inmaculada, pintada en el claustro de San Miguel
de Huejotzingh (Mgxicg), convento franciscano iniciado en 1526 y concluido en 1570. Otro
Dios Padre mgfly Ngaejante al de la cruz de Palencia tiene la misma posicién en la cruz de
Fregenal d&mra y en el frontén del portapaz de plata y cristal de roca perteneciente a una
coleccié vada, citado en la nota 9. Si prescindimos de los modelos arquitecténicos citados,
y restri os a la plateria, convendria recordar un portapaz de Limoges conservado en el
Mu nal de Artes Decorativas en Madrid (inv. CEo1826) fechable en el primer tercio

i wl y otro de Francisco Becerril antiguamente en la catedral de Cuenca (ca. 1550),
Nmatados por frontén que acoge el busto de Dios Padre; tales modelos, ficilmente
transpdftables a América, permitirian una datacién mds temprana de la cruz de Palencia.

37. Casaseca Casaseca, Rodrigo Gil de Hontanidn, 244.

38. Hoag, Rodrigo Gil de Hontandn, 107. Para una revision actualizada sobre Arciniega y
su actividad en la Nueva Espafa véase Luis Javier Cuesta Herndndez, Arquitectura del Rena-
cimiento en Nueva Espana. “Claudio de Arciniega, Maestro Maior de la Yglesia Catedral de esta
Ciudad de México” (México: Universidad Iberoamericana, 2009).



140 GARCIA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

5. Detalles de la cruceta de la cruz de altar de Pgng: a) en la cara anterior, Cristo crucificado

con Dios Padre detrds; b) en la cara posteriog ) tomada de Gleason (vid infra n. 10);
¢) Dios Padre del frontén de la fachada de enares realizado por Gil de Hontanén

entre 1553 y 1555.
sCudndo llega la cruz Pay

La bibliografia ‘m\(ltga no ha podido resolver cémo y cudndo llegé a Palen-

cia la cruz m& que estudiamos,? pero esperamos que préximas investi-
39. Cristi steras’ Martin, “Presencia de América en Espafa. El legado artistico en la

stitas s en El mundo de Carlos V. De la Esparna medieval al Siglo de Oro, 392,

s donantes ni de cudndo ingresaron en estos templos” (se refiere a las cruces
Fregenal). Por nuestra parte, no hemos podido encontrar una mencién explicita
Palencia en ninguno de los inventarios catedralicios. Ni en el de 1667 (Archivo
Catedral P¥encia, doc. nim. 91 nueva clasificacién); ni en el de 1701-1713 (San Martin Payo,
Catdlogo del Archivo de la Catedral de Palencia, Publicaciones de la Institucién Tello Téllez
de Meneses s [Diputacion Provincial de Palencia, 1984], doc. 1253, arm. I, leg. IV, doc. 3);
solamente el inventario de 1725 recoge una obra que podria hacernos dudar: “[Se anota a la
izquierda: existe la Peana] item otra cruz de christal liso de seis dedos de alto con quatro estre-
mos y diez y seis vichas doradas y otras distintas piezas en el pie y valla, y en el asiento del pie



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 141

gaciones arrojen mds luz sobre el autor de la pieza, aunque no contiene ningu-
na marca que identifique al platero. Esto se debe, como explica Maquivar,+°
a que no era habitual que se firmasen las esculturas, mucho menos las obras
realizadas por los plateros, pese a que éstos se consideraban auténticos artis-
tas y a finales del xv1 se distinguian del resto de los gremios y oficigs W decir
que ellos hacfan arte.*!

El testamento de Juan Ferndndez Torres del 23 de abril de
fundacion de la capilla de San Sebastidn en la catedral de
varios objetos con los que la doté. Entre ellos,

tiene la
y describe

seis piedras negras venidas de la Nueva Espana guarnggi madera y estofadas y
doradas con las devociones siguientes: la oracién del Quert la prision [...], azotes a
la columna, el ecce omo [sic], Cristo con la cruza c 1sto crucificado, las cuales
siempre han de estar a los lados del altar de | y encargo la conciencia a sus
muy reverendos seniores [?] dean e cabildo mguna cosa del mundo permitan
ni consientan sacarla de alli porque esta gfui bduntad. (£. 1ov). Justo después figura

una piedra grande de dibersas colog# benidu de la Nueba Espana guarnecida de
ghra codo estofado y dorado y [?] el cristal.

@,- g consagracién y en la una puerta escrita la

madera con puertas de la una parte
En una tabla en medio las pala

de oro y azul y esta piedra asf puesta quiero y

ninguna parte aunque sea’

quitar por ninguna Vsobre lo qual encdrgola en conciencia a los reverendos
ild

mis seniores [?] 0.4?

tl altar mayor de la dicha iglesia se pueda mudar ni

as de San Francisco de Paula también doradas con media naranja.
ocho garras de plata blanca, que dio el Senior Obispo Pedraza el Jueves

quatro escudodlgo

santo del a setecientos y tres [1703], estd quebrada el candn de christal. Pesa [incomple-
to]” (Ar Catddral Palencia, doc. nim. 95 nueva clasificacidn, fols. 1or-10v). Por lo que
leemos; 2 obra excepcional. No obstante, su medida no corresponde con la de nuestra
cru tMnpoco estd quebrada ni tiene partes de plata en su color, sino doradas. Tampoco

inc

n otros elementos como la herdldica o las garras, a no ser que se anadieran y que luego

an perdido.

=

se

40. Maquivar, La escultura religiosa en la Nueva Espana, 37.

41. José Arturo Burciaga Campos, Fulgores de un oficio. Plata y plateros en Zacatecas (Mé-
xico: Gobierno del Estado de Zacatecas-Instituto de Desarrollo Artesanal de Zacatecas/Con-
sejo Nacional para la Cultura y las Artes, 2010), 36.

42. Referenciado en San Martin Payo, Catdlogo del Archivo de la Catedral de Palencia, doc.
1253, arm. VII, leg. 1, ndm. 20, ff. 1-16. En el primer caso se describen seis piedras negras (ses-



142 GARCfA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

as piezas descritas debieron ser objetos raros y apreciados, por ello se indica
L descritas deb bjet y d 11 d
su procedencia novohispana y se insiste enfdticamente en que no se saquen del
ugar que se les ha asignado, ni siquiera para llevarlas al altar mayor de la cate-
lugar q les ha asignad q llevarlas al alt yor de la cat
dral. Después de describir varios objetos de la capilla, muchos de ellos destina-
dos a su altar o al de su sacristfa, el documento recoge “una cruz de cri
g
un crucifijo de oro y los rremates de oro”.#> Lo escueto de la notici
plantear una hipétesis con base en el contexto en que se inserta. E %;
r

otros, con lo cual podrfa darse por entendido que serfa una criCH
el documento no tasa los bienes, sino que sélo hace un iy€ntaRo, no se com-
probaria si el crucifijo y sus remates eran efectivamente de plata dora-
da, y de ahi el posible error, frecuente en estos casos. A cia de las exdticas
piedras novohispanas, para la cruz no serfa necesarg menci6n de la pro-
cedencia, bien porque no se conocia, bien porqugsi¥erficialmente dicha obra
no resultaria muy distinta a las realizadas en ula. Lo mds significativo
para la persona que redactd el inventario sgfig la Presencia de las obras de clara
tradicién novohispana, las cuales podrig#t hace®os pensar en una misma pro-
cedencia para la cruz citada.

La capilla fundada por los Torr propiedad del Cabildo catedralicio
hasta 1741,4* lo cual explica que sus Bignes no estén en los inventarios catedra-
licios conocidos (1667-1725) ci en la nota 38. Ello podria aclarar por qué la
cruz mexicana que estudiamo td presente en los inventarios catedralicios

y tal vez se corresponda Wla capilla de los Torres.* De ser as, la cruz de

de marcos de madera y en las que se han estofado y dorado
Estarfan situadas a ambos lados del altar, no se precisa si en dos
lente marco cada uno, o si cada piedra tendria su propio marco y

pejos de obsidiana?) g
escenas del ciclo d4
grupos con su cogfes
se colocarfan trés

dgdras a un lado del altar y otras tres al otro. En el segundo fragmento se

habla de un resarlte sacra en forma de triptico de madera que acogeria en su interior una
piedra de 05 Colores o pintada. Sobre la piedra estarfan las palabras de la consagracion
y en las gloria y el credo.

43 LLaNf Cardlogo del Archivo de la Catedral de Palencia, doc. 1253, arm. VII, leg. 1, ndm.
20, f. 1

44. Payo¥ Catdlogo del Archivo de la Catedral de Palencia, doc. 1253, arm. VII, leg. 1,
num. 20, ff. 1oov-101.

4s. Otras opciones posibles las aportan dos documentos distintos. Del siglo xv1, el testa-
mento de Juan de Arce, en el cual realiza donaciones a la capilla de San Gregorio en la catedral
en 1559: “Crucifijo. + En el altar del vestuario de la sacristia de los dichos capellanes est4
un crucifijo pequefio de bulto con su calvario depintado [?]”. “Cruzes. + En el altar de Sant



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 143

Palencia habria salido muy pronto de México, poco después de su realizacién;
tal vez ello fue precisamente lo que permiti6 su supervivencia. Por desgracia,
la documentacién con que contamos no nos permite establecer una hipétesis
concluyente por el momento, pero esperamos serdn mds satisfactorias las nue-
vas lineas de investigacién que se estdn siguiendo y que se expondr futu-
ros trabajos.

La llegada a México de una nueva religi

Los primeros reconocimientos de la costa yucateca, laya cabo por explora-
dores como Solis y Herndndez de Cérdoba desde 1§11 Hpsta la llegada de Her-
ndn Cortés en 1519, supusieron el lento conoguay de una nueva estruc-
tura social y religiosa para las culturas indj de México. Los castellanos
no sélo llegaron con perros de batalla, armas de fuego y trajes de
metal, sino también con una nueva reff§idn Que formoé parte del control terri-
torial, sustentado en gran medida eggla evaBgelizacion de los habitantes de las
tierras colonizadas. La Iglesia fue ufag@ngtrucion fundamental en este proyec-
to de conquista.

Tres anos después de 1521, moifgnto en que Herndn Cortés tomé Tenochtit-
lan, llegaron los primeros dg nciscanos*® como los doce apéstoles de Cristo
al Nuevo Mundo. Para faci @ evangelizacién los frailes repartieron el territo-
rio en cuatro: Méxic xcpla, Huejotzingo y Texcoco.#” Mds tarde, en 1526,
llegarian a Méxicoos inicos. Estos religiosos, con miras muy diferentes a

Gregorio obis de cuentas de chrystal con su crucifijo y un pie redondo de madera

dorado y en ejglilcNde santa Ana [?] otra cruz pequena de madera con su pie redondo de ocha-
vosy dorad& , Catdlogo del Archivo de la Catedral de Palencia, doc. 1254, arm. VII, leg.
1, nim Otro'documento la recoge entre los bienes tomados a los jesuitas por el cabildo
en 176 " Item una cruz de christal con un Santo Cristo de plata sobredorada [con]
nec1da de los mismo”, en Payo, Catdlogo del Archivo de la Catedral de Palencia,

C. m. II1, leg. 17, ndm. 11.
os centramos en los franciscanos pues creemos que la cruz se realizé posiblemente
para es

orden, por algunos de los elementos que aparecen representados, como la figura de

Dios Padre, que parece ser copia de portadas franciscanas espafiolas. Se ha sugerido que la

cruz de altar con calavera de cristal de roca sea una obra franciscana, porque en ella se repre-
senta a san Francisco de Asis (Esteras Martin, “Cross Reliquary”, 398).

47. Fray Bernardino de Sahagin, Historia general de las cosas de Nueva Espasia, t. 1, Cien

de México (México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 2000), 37; Constantino



144 GARCIA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

las de los soldados, funcionarios y gobernadores arribados de Espana, debian
llevar la fe catdlica a todos los rincones de la tierra conquistada, teniendo en
muchos casos que hacerse cargo también de las funciones civiles. Para la evan-
gelizacién de los nativos, era fundamental conocer las practicas religiosas que
necesitaban erradicar. Asi surgieron gran parte de las obras etnohistéricggcOmg-
cidas ahora.#® Con una mentalidad tan alejada de la de los religiosos n

fuerte resistencia a cambiar sus creencias, fue fundamental utiliza

genas, en muchos casos, admitieron la nueva fe, pero conside \Dpaaduc no era
necesario abandonar los cultos anteriores, por no entend& cristianismo
exigia exclusividad.* Una de las estrategias de los francjsganoWue separar a los
hijos de los principales y educarlos en la nueva religiénfdesd§la infancia3° Ade-
mds aprendieron las lenguas nativas para poder e ar, y emplearon un
método de ensefanza visual igual que el que se aba en la recién conquis-
tada Granada nazari. También fundaron esc tes y oficios. El iniciador
de este gran proyecto fue fray Pedro de Ga nsable, tres anos después de
la Conquista, de la primera escuela.’*

Las imdgenes de arte cristiano fueroiNglavgiara favorecer la difusién del dog-
ma y la moral del cristianismo, sie S las que més influyeron en el arte
indigena’* Los misioneros llevaban sus empresas los utensilios imprescin-
dibles para la liturgia de la mis o eran cdlices, indumentaria religiosa, ima-
genes de la Virgen con nifio, c@os, y aunque la Corona y encomenderos se
encargaban de proveer a eligiosos de muchos de estos utensilios, fue nece-
sario elaborar otros m@ ra predicar y celebrar la misa, por lo que se acu-
dié a la mano de obpemint
nos ocupa, Meshargéricy, se caracterizaba por contar con excelentes artesanos
indigenas, atl& n unos canones estilisticos y estéticos muy diferentes de

s

na. América en general y en concreto la regién que

los gustos spiraban en el incipiente renacimiento europeo. Partiendo

abados de origen flamenco y renacentista fueron copiando

Arte indocristiano, Coleccién Obra Diversa (México: Instituto Nacional de
a e Historia, 2000), 81.
scalante Gonzalbo, Los cddices (México: Consejo Nacional para la Cultura y las
Artes, 1998), 26.
49. Batalla Rosado y De Rojas, La religion azteca, 186.
so. Reyes-Valerio, Arte indocristiano, 91.
s1. Escalante, Los cddices, 29; Maquivar, La escultura religiosa en la Nueva Espana, 10-11.
s2. Escalante, Los cddices, 30.



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 145

imdgenes en nuevos materiales, tales como cobre, plata y oro5* Desde el primer
momento de la conquista empezaron a llegar plateros. Se fundaron gremios,
cuyo santo patrén era san Eligio y sus miembros mds eminentes y expertos eran
los tinicos jueces que legislaban en esta rama del arte y que autorizaban los exé-

quiso— evitar que la ideologia indigena aportase su parti
se viese plasmada en algunos detalles que seguramenglos
pero consideraron menores o sin relevancia, como pgagce Que de hecho ocurrié
en la cruz de altar de la catedral de Palencia cuanddfsu afyifice sustituyé el G6l-
gota por una montafa cargada de simbolismo nico. Como dice Bur-
ciaga Campos,’® en la ciudad de México huhaquNg gran competencia entre los
artesanos en el orden de los plateros esp us ayudantes indigenas. De
cualquier manera, la calidad de los objegfafue ¥ norma de estos magistrales pla-
teros. No obstante, s6lo se conserva ugfa peqefia muestra de su trabajo, pues era
frecuente la refundicién de la plata g aglonedarla o emplearla en otras obras.
@k cuenta que parte de la produccién se
desecharia con el paso del tiempd&gor no comprenderse su estética o por con-
siderarse inapropiados sus ﬁ por parte de la ortodoxia religiosa; incluso obje-
tos tan admirados como loegaron a Europa terminaron en muchos casos

desechados o abando s e; almacenes hasta su revalorizacién de la mano de
1{1 de}a

Dicho fenémeno se acentda si tg

la etnologfa. La cr ncia es uno de los pocos supervivientes de su géne-
ro, e incluso po considerarla un #nicum por sus caracteristicas icono-

grificas. ¢ \
S yes-Valerio, Arte indocristiano, 160-192; Maquivar, La escultura religiosa en la Nueva
Esparna9.
54. José Arturo Burciaga Campos, Fulgores de un oficio. Plata y plateros en Zacatecas (Méxi-
co: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes/Gobierno del Estado de Zacatecas-Instituto
de Desarrollo Artesanal de Zacatecas, 2010), 45-49.

ss. Burciaga Campos, Fulgores de un oficio, 4s.
56. Burciaga Campos, Fulgores de un oficio, 46.



146 GARCIA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

Algunos factores que favorecieron la evangelizacion

Hay que mencionar que espanoles y evangelizadores recién llegados a la Nueva
Espafia tuvieron a su favor una religién prehispdnica con algunos elementos y

garon proclamando la nueva venida de Jesucristo, algo que encajé perfg
con su concepto de tiempo, pues su historia la dividian en eras o
va era de Ciristo les fue ficilmente aceptable. Los mexicas explica
llanos que se encontraban en su quinta era, la cual finalizaria icamente
con un gran terremoto,”® de modo semejante al ApocalipV& otro lado, los
pueblos mesoamericanos y en concreto los del centrgegle M¢xico, que eran
los que estaban en pleno esplendor politico en ese monfgnto§empleaban drboles
en forma de cruz que eran ritualizados con sacrifici ados con vestimen-
tas y mazorcas de maiz como celebracién de las as y como signo icénico
del propio maiz.® Todavia hoy dia se pueden es de este tipo en diferen-

tes partes de Mesoamérica. Asi, la cruz, e aNel catolicismo, fue asimilada
sin demasiada dificultad. Algo muy similt a es®arbol-cruz, fue el primer icono
cristiano, la cruz, que vieron los indios dn alallegada de los espafioles.®

Pero si hay un elemento coinci oda Mesoamérica de gran relevan-
cia ideoldgica éste es la montana sagiggla. Concebida siempre como montafia
que alberga una cueva; el luga nde todo habita, de donde vienen los dioses
y a donde se regresa tras la m ! El lugar de comunicacién con estos dio-

s, gomo veremos. Y es posiblemente esta montafa
se de la cruz de altar en sustitucién de otra mon-
ests tom6 un cardcter sagrado: el Gélgota.

ses y con sus propios anc
sagrada la que se recregen

tafa que desde la n@
‘\

57. Man rrez Estévez, “Al margen del Levitico, impurezas amerindias”, Revista de
Occide 22 (1999): 69-91.
58 'so Caso, El Pueblo del Sol (México: Fondo de Cultura Econédmica, 2000); Angel

59. Lara¥City, Temples, Stage, 152-153.

6o. Lara, City, Temples, Stage, 151.

61. Alfredo Lépez Austin, Tamoanchan y Tlalocan (México: Fondo de Cultura Econémica,
1994), 9-18; Alfredo Lépez Austin y Leonardo Lopez Lujn, Monte sagrado-Templo mayor
(México: Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto Nacional de Antropologia e
Historia, 2011), 39.



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 147

Un Renacimiento plural: el arte novobispano del siglo xvi

Dentro del debate terminoldgico del arte novohispano del siglo xvr existen
producciones que destacan por su cardcter “mestizo” por la confluencia de ele-

rido identificar como “sincretismos” ®* prehispdnicos que defini p ctilo
tequitqui® o bien un arte “indocristiano”.** Aunque dichos térrrin
ponen tedricamente, ambos se presentan como simplificacio
hacer mds comprensible la compleja realidad a la que se re equitqui sig-
nifica “tributario” en lengua nahuatl, su uso da a entengr q§ el trabajo y estas
producciones indigenas se incluian en el pago del ggihutoWlos conquistadores
espafioles. La formulacién tedrica del término tomacom$ modelo el caso seme-
jante del “mudéjar”, teéricamente un arte con y motivos decorativos

que le serian propios y realizado por musul@ metidos en los reinos hispa-
bichcr

nos cristianos. Dicha formulacién tedrica o “mudéjar” son tan impre-
cisos como discutidos hoy dfa,’ como eemos que lo es requirqui. Por

Revista de Occidente, nim. 222 (1999
63. Definido por Moreno Villa en 194
ado en arte (Reyes-Valerio [1978], Arte indocristiano) ha

glue preferirfamos otros como nepantla. Para apoyar esta

62. Para comprender mejor dicha reali debate que ha generado el término “sin-
cretismo” véase Manuel Gutiérrez EstQ argen del Levitico, impurezas amerindias”,
64. Eltérmino “indocristiang

gozado de gran éxito y difusién,
Frosg, Acerca de nepantla (México: Universidad Nacional Auté-

afirmacién véase Elsa Cecidy
noma de México/Academ

ana de la Lengua, 2008); Ramén Troncoso, “Nepantla, una
aproximacién al térmi ierras prometidas: de la Colonia a la Independencia, coord. Bernat
Costany Prado (Mglirid aterra: Centro para la Edicién de los Cldsicos Espanoles/Univer-
sidad Auténorfiy d§Bargllona, 2011), 375-398; Ramén Troncoso, “Crénica del Nepantla: es-
tudio, ediciégg alggacion de los fragmentos sobre la Historia general de Andhuac, de Cristébal
Castillo”, t ctoral (Universidad Auténoma de Barcelona-Facultad de Filosoffa y Letras-
Depart to de Filosofia Espaola, 2012), 137-210. El estilo tequitqui fue definido por José
Moren a como “mudéjar mexicano” (La escultura colonial mexicana [México: Colegio de
M¢é 089 [1942], 10-19), concretando que “requirqui, que significa ‘tributario’, [es] el pro-

ctoWflestizo que aparece en América al interpretar los indigenas las imdgenes de una religiéon

impPagtdda [...] me dediqué a perseguir los rasgos diferenciales del arte mexicano” (José Moreno
Villa, ¥ mexicano en las artes pldsticas [México: Fondo de Cultura Econémica] [12 ed., Colegio
de México, 1948], 9). Como puede notarse se trata de una construccién teérica semejante a la del
“mudéjar”, en linea con la tradicional teoria de los estilos, de tintes formalistas y nacionalistas.

65. Para una actualizacién sobre la critica al término “mudéjar” y todo lo que significa
véase Juan Carlos Ruiz Souza, “Le ‘Style mudéjar’ en architecture cent cincuante ans aprés”,
Perspective, nim. 2 (2009): 277-286.



148 GARCfA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

su parte, el término “indocristiano”, pese a que nace de una comprensién mds
completa de las producciones a las que se refiere, adolece de semejante impreci-
sién, puesto que ses indocristiano solamente el arte con elementos “indigenas”,
hecho por artifices que asumen la nueva religién, dirigidos por monjes cristia-
nos en el siglo xv1? ;Los artifices han de ser indigenas “sometidos”, ‘4o
rios”; y han asumido, o no, o de qué manera, la religion cristiana? ;Ta
comitentes indigenas? ;Cémo llamar al arte “prehispdnico” hecho
to de la llegada de los espafoles? ;El arte “indocristiano” es en
arte cristiano? ;Qué elemento indigena define al arte indocris

la técnica, la forma, la estética, la iconografia, la mano & la condicién
“libre” o “sometida” del artifice? ;En qué proporcidn ticge qu

occidentales o cristianos y en cudl otra, elementos indigena® ;Quién o quiénes
eran los autores intelectuales de las obras? ;Cémo i , compartimentar e
individualizar un periodo de aculturacién, congiiquiN@d, pervivencia y cambio
tan complejo? Baste con plantear estas interr ara poner de manifiesto
la debilidad del sistema clasificatorio emplgado. No obstante, podemos admi-
tir que seria importante el control ejercidgfor loSplateros que llegan de Espanay
que tienen bajo sus érdenes a orfebres i@ egas, aunque dicho control atende-
ria mds a la gestién de la plata que @ tos representados.

En definitiva, consideramos que Mguitqui, o el mds admisible “indocristia-
no”, no son términos satisfac ara comprender la riqueza de posibilida-
des que ofrece el México del s@ﬂ. Lo que ocurre en dicho momento pare-
ce quedar bien expresad Wte la respuesta que ofrece un indigena al fraile
del siglo xv1 Diego % ando éste le recriminaba por realizar pricticas
idoldtricas: “padre pewscNasffante pues todavia estamos en nepantla, que quie-
re decir ‘estar e n¥dio}, ante lo cual fray Diego aclara “que no estaban atn
bien arraigadogen¥gJfe, que no me espantase; de manera que ain estaban neu-
tros, que ni Bengudian a la una ley, ni a la otra, o por mejor decir, que crefan
en Dios yguglmptamente acudian a sus costumbres antiguas y ritos del demo-

aber elementos

nio, y ggto Qyiso decir aquél en abominable excusa de que ain permanecian
‘en e ran neutros”. ¢ Este testimonio es muy esclarecedor para enten-
der gq urrfa en ese momento en el pensamiento indigena. Asi, nepantla sig-

nifica el "Tuera de tiempo”, el momento que no se rige ni con la légica, ni por
el entendimiento de una o de otra cultura y religién. Es ese periodo justo en

66. Diego Durdn, Historia de las Indias de Nueva Espana e Islas de la Tierra firme, Biblioteca
Porrda de Historia 36, t. I (México: Porrta, 200r1), 237.



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 149

que todavia no se ha difuminado la religién indigena y no se ha arraigado del
todo la catélica, un momento de coexistencia plena de dos religiones. Estamos
en una fase en que ni los frailes lograban entender a los nativos y sus costum-
bres, ni los indigenas entendfan bien quién era ese Dios sacrificado y por qué
ento,
cir
wfnos que

el término nepantla, acufiado ademds por un indigena mexica iglo xv1, es
mds adecuado que los mencionados requitqui o “indocrist fira referirnos
a la realidad del momento. Asi, nepantla afecta no sélo & nsamiento social
y religioso, como refleja fray Diego Durdn, sino bid a sus féormulas de
expresion artistica. A ellas nos referiremos a partir d¢ ah§ra con dicho término.

Plateria nepantla del siglo itulo faltante

7

éXxo continda con la llegada de los
iconografia cristiana. Entre las pie-

La produccién de objetos de plata
espafioles, incorporando disefios eu
zas mds tempranas de la primer, @ novohispana se sitdan la [impara que
Herndn Cortés regalé a la Virgen¥¢ Guadalupe en 1524,% y su envio de alha-

jas a Carlos V en 1526 invdo por Cristébal de Onate el 27 de septiembre

del mismo afio. En el envidyggpgistran, entre otros muchos objetos prehispa-
nicos y novohispano Vuz con un Crucifijo y su base” y un adorno “con
un crucifijo de pla@a irgen al otro lado”.%® Estos datos atestiguan que en
México, al mengesha®as524-1526 se trabajaba la plata para hacer obras cristia-
nas y, concr nte) cruces semejantes a la de Palencia objeto de este estudio.
Pese a congferdicha informacidn, la plateria indigena de los primeros anos

Cor& ha estado ausente en los estudios del llamado arte “indocris-
agtrario que la arquitectura, la pintura, la escultura y la plumaria,
e existe amplia bibliografia en la que no nos detendremos. Precisa-

em\g/por ello, Esteras Martin reivindica “un necesario replanteamiento de la
cud8nada y negada —hasta ahora— influencia indigena en la plateria novo-

67. Esteras Martin, “Presencia de América en Espana”, 392.

68. Anderson, The Art of the Silversmith in Mexico, 52-53; véase P. E. Muller, “The Old
World and the Gold of the New”, en The Art of Precolumbian Gold. The Jan Mitchell Collec-
tion, catdlogo de la exposicién [Metropolitan Museum of Art, May 9™-August 11 1985]
(Nueva York: Metropolitan Museum of Art), 18.



I50 GARCIA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

hispana del siglo xv1”, que segin ella se manifiesta en el “lenguaje decorativo
e iconografico”,® en la reutilizacién de piezas aztecas y el empleo de férmulas
estéticas o técnicas prehispanicas como la plumaria.

Resulta importante mencionar los escasos ejemplares de plateria califica-

bles como nepantla, casi todos ellos ya citados arriba, para luego centrarpg el
que consideramos mds significativo, la cruz de altar conservada en la c @

Palencia (Espafia). Ademds de ésta, se conoce otra cruz-relicario de ghmgPerfene-
ciente en 1970 a la coleccién Redo de México,”® que tiene una cal cristal
de roca en su base, de rasgos puramente de tradicién prehispdrReapdgcentro de
México. La cruz de altar de Fregenal de la Sierra (Badajoz, Egbandy—muy seme-

jante a la de Palencia en tipologia y en muchos detalles de la 8coracién— y la
del convento de San Francisco de Cuzco (Pert) apenas foseef) motivos iconogra-
ticos prehispdnicos, pero su técnica, disefio, marca ad mexicana y algu-
nos elementos decorativos permiten situarlas egegstdnismo contexto* Otras
piezas de plateria mexicana etiquetables bajo o nepantla serian el cdliz
del County Museum de Los Angeles, que&: ademds plumaria y peque-
fios relieves de madera, todo ello muy vi ado™ tradiciones locales mexicanas;
los mismos materiales se utilizan en un'\WgftgPaz mexicano perteneciente a una
coleccién privada’* Asimismo, inc espejo portado por un mono, tra-
dicionalmente identificado con HuitZ¥gpochtli, dios de la guerra, perteneciente

al Germanisches Nationalmu@le Nuremberg”? Otras piezas de orfebreria

del siglo xv1 mexicano, como colgantes devocionales, emplean plumaria,

cristal de roca, oro o plabw esmalte y pequenos relieves de madera./+
‘\< )

69. “Pla irtéinal novohispana”, 83-84.

70. E t®Kennedy Easby y John F. Scott, Before Cortés. Sculpture of Middle America.
A Ceguenlil Exhibition at the Metropolitan Museum of Art [Sept. 30™ 1970-Jan. 3 1971]
: Metropolitan Museum of Art, 1970), pieza 306.
steras Martin, “Platerfa virreinal novohispana”.

72. “Platerfa virreinal novohispana” “Cruz de altar”, cat. I1I-3, 196.

73. Kennedy Easby y Scott, Before Cortés, pieza 305.

74. Existen en varios museos, citamos los ejemplares del Musée du Louvre (Inv. OA 598,
OA 2316 y OA 6180), el British Museum (Inv. WB.183) y el Walters Art Museum de Balti-
more (Inv. 61.120).




LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 151

Iconografia de la cruz de altar de Palencia

Hasta ahora, como se ha comentado, los tinicos estudios sobre la cruz de altar de
la catedral de Palencia y su soporte los habia realizado Esteras Martin, quien en

varios articulos fue la primera en advertir que el Gélgota era un mo ado
de animales, proponiendo inicialmente que estaban relacionados * a¥ o
“probablemente”® con un bestiario medieval. En otro trabaj 1za mds
adelante, identifica que “se representa un complejo y hermét grama ico-
nografico explicado con signos y simbolos de la tradicién i y afade que

“con esta férmula conceptual el mensaje se hacia ma& able para ambos
grupos (frailes e indios)”77 Sus aportaciones se especifigan 8 los estudios publi-
cados en los afios 2006 y 200778 al decir que reproduce I§montafa o tierra, con
los cuatro elementos simbolizados por los anim tas, entre otros, “cuyos
significados concretos parecen aludir a un ?&iconogréfico de cardcter
cristoldgico, referido al dogma de la mue surreccion de Cristo, y tam-
bién a la redencién de la humanidad”7Agnq®e acertadamente Esteras Martin
advierte en sus tltimos articulos que gfo es ul bestiario medieval sino que iden-
tifica elementos de un monte de Wi mesoamericana, nos alejamos de la
idea de que forme parte exclusi e un programa iconografico de cardc-
ter cristoldgico referido a la muert&gesurreccion y redencién de la humanidad.

Creemos que ademds esta ﬁa juega el papel de monte sagrado, lugar de
NLLLO

origen de seres sagrados, h sy vida.

La montania co Qo sagrado

)
La montm) centro del mundo es un concepto compartido por la gran

mayorfa de cWguras antiguas. En el Mediterrdneo, la idea de la montafia como
centr es sustituida por una columna o un drbol—2° es de procedencia
indggur®Rea. Entre los egipcios la montafa ejerce de sostén de los cielos, algo

teras Martin, “Platerfa virreinal novohispana”, 130.
76. PSteras Martin, “Plata labrada mexicana en Espafia”, s1.
77. Esteras Martin, “La plateria hispanoamericana”, 124.
78. Esteras Martin, “Altar Cross”, 197; “Cruz de altar”, 201.
79. Esteras Martin, “Cruz de altar”, 201.
80. Véase Sotirios Mayassis, Architecture, religion, symbolism. Origines, formation et évolu-
tion de [ architecture, vols. 1 y 11 (Atenas: BAOA, 1964).



I52 GARCIA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

curioso viendo la escasez de montanas que tienen en su geografia real. En cam-
bio, para los semitas, no es el sostén de los cielos sino que su funcién se aproxi-
ma mds a la de enlace comunicante entre cielo y tierra. Esta montafa es el lugar
de vida y en su ctspide se alza el drbol de la vida que, como se advierte en algu-
nos sellos asirios de Mitani, crece desde un cuerpo de agua en lugar de 3 -
tafia misma, hecho que enfatiza la conexién existente entre el simba @ d
agua y vida.3" La cruz de Cristo segtn las Actas de Pedro del siglo

bién asciende al cielo, como se deja ver en el dbside de San "V en Classe
en Rdvena, donde reviste un significado marcadamente esgftolo§co-triunfalis-

ta, y personificard a la Iglesia desde la Edad Media.®

donde se ajusticiaba a los condenados a muerte. Los stas Mateo, Marcos
y Juan coinciden en nombrar Gélgota al monte e crucific a Jests, mien-
tras que Lucas es el tinico que lo menciona co rio.® El significado es el
mismo, ya que la voz “Goélgota” en arameo crdneo o calavera, que deri-
vard en Calvario (de calva). La toponimyj derivar de que el Goélgota era,
como todavia se ve, un monte pelado, s dregoso, drido, sin vegetacién de
ninguna clase o, como explican alg @ gYtires como san Jerénimo y los evan-
gelistas, su nombre puede deberse a [fqgnuchas calaveras que alli se amontona-

ban, entre las que suele destac de Adén.

La montania mesoamerican

La montana enMRgoag)érica también posee unas caracteristicas semejantes,
lo que lleva a p#nsdggue el concepto de montana como lugar de origen y vida,
nicleo de cofieXp con el cielo y la tierra, era un pensamiento generalizado

entre las antiguas. Es muy posible que esa imagen de monte calavera
que repegseg al Golgota fuese un concepto fécilmente asimilable por los indi-
gen cSoamérica. Asi, como se ha comentado anteriormente, en algunas
piezas¥atizadas en los primeros momentos de la Conquista, maravillosas cala-

81. Othmar Keel, La iconografia del Antiguo Oriente y el Antiguo Testamento, Bibliotecas de
Ciencias Biblicas y Orientales 9 (Madrid: Trotta, 2007), 25.

82. Lara, City, Temples, Stage, 158.

83. Eloino Nicar Fuster y Alberto Colunga Cueto, Sagrada Biblia, Biblioteca de Autores
Cristianos (Madrid: Editorial Catélica, 1980), 1101, 1125, 1163, 1191.



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 153

veras, claramente mexicanas, toman vida como Monte Gdlgota. Esto fue posible
precisamente por la relacién tan estrecha que los mexicas tenfan con la muerte.34

En Mesoamérica, desde la primera gran cultura, la olmeca (1500-400 a.C.),
se deja traslucir la importancia que la montana y la cueva de su interior tienen
como lugar de origen de dioses y ancestros, asi como lugar de culto y
tiesen 0 no estos montes en su paisaje geografico real. Esta montang
que en esta cruz se equipara y sustituye al Gélgota. El cerro en
américa se entiende como una montana en cuyo interior se enld
que refiere al lugar de origen, ese lugar mitolégico de dondg
turas del centro de México (figs. 6a-c). La concepcién g€unaueva matriz como
origen de los dioses y los hombres fue compartida desdegiempWs remotos por todas
las culturas mesoamericanas. Como apunta Andred{]. St§ne,% los olmecas esta-
ban asentados en regiones planas, nunca cerca Offfanas-cuevas, por lo que
la ideologia de la montana-cueva como espagi al o sagrado debié tener su
origen en un drea donde las cuevas tuvie uerte presencia en el medio
ambiente, probablemente en las cadenagfigontMiosas que no estdn tan distantes.
La ciudad de Teotihuacan habria sidg&y coMerecién mds afamada. La pirdmide
del Sol se edific como la montafia rfa la cueva sobre la que se asentaba,
reproduciendo el lugar de orige o como Chicomoztoc “la cueva de los
siete nichos”, el legendario lugar d&gartida de muchos de los pueblos habitantes
del centro de México con I¢€ qi se encontraron los espafoles y cuyos antepasa-
dos habrian emigrado del %- el pais.®¢ Desde al menos el Precldsico Medio

(1200-400a.C.), se a te gn la iconografia que la montana alberga una cueva
en la que residen lqg an&ystYos y seres sobrenaturales. Estas montanas-cuevas se
representaron dgede igen como seres animados y criaturas de rostros zoo-
morfos con ‘ oca abierta en forma de cuadrilébulo. Iconogrificamen-

te, estas rK ciones combinan el rostro del cerro andromorfo con una gran

petial con los crdneos de los sacrificados que se colocaban ensartados en unas
a%de madera a modo de altar, denominadas zzompantli, “cabezas ensartadas, o ca-

em

zasNf hilera” (véase Michael Graulich, “Los lugares, las piedras y los altares de sacrificio”,
en rificio humano en la tradicion religiosa mesoamericana, coords. Leonardo Lépez Lujén
y Guill¥m Olivier (México: Instituto Nacional de Antropologia e Historia/Universidad Na-
cional Auténoma de México, 2010), 410.

85. Andrea J. Stone, Images from the Underworld. Naj Tunich and the Tradition of Maya
Cave Painting (Austin: University of Texas Press, 1995), 20, fig. 2.6.

86. Véase Lopez Austin y Lépez Lujin, Monte sagrado; Marie-Areti Hers, “Chicoméztoc.

Un mito revisado”, Arqueologia Mexicana, nim. 56 (2002): 49.



154 GARCIA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

boca abierta con el signo “piedra”, un indicador semdntico que refuerza la idea
de que el cerro se realizé de piedra y tierra, como se ve en el Monumento 9 de
alcatzingo (véase fig. 6a). Esa gran boca es la extensidon de la tierra, senala-
Chalcatzing fig. 6a). Esa gran b la ext delat 1
a por plantas que brotan de las cuatro esquinas del mundo.®” Este es el ico-
d lant brotan de | t del do.37 Est |

no estdndar empleado en todos los sistemas iconogréficos de Mesoamérj a
representar la montafa-cueva; una gran cabeza antropomorfa de b jer
ta que se podia mostrar de perfil, en planta, o en seccién, y tuvo zae

importancia ideolédgica que dio lugar al jeroglifico que emplean as para
designar ciudad, altéper (tig. 6b).

La montana sagrada en forma de boca antropomorfa&] resentaba de
perfil, solia reproducir en la parte exterior la vida del te,Wnimales y vege-
tacién, como se aprecia en las pinturas mayas de Sag Bafolo (cz. 100 a.C.-
100 d.C),% cuya primera escena se desarrolla dentr rro que toma forma
de rostro antropomorfo de perfil. En él se advi y claramente la nariz, el
0jo, el hocico, el colmillo en forma de estala s fauces abiertas, espacio
que forma la oquedad de la cueva en cuyo ifigrioMestd el dios del maiz. La base
o suelo de la cueva es el cuerpo emplum e Uda serpiente (fig. 6¢). En el exte-
rior de este monte se observa pricticam misma fauna y flora que eligiera
el platero indigena dieciséis siglos para reproducir el monte que suje-
tarfa la cruz de altar. Se dejan ver tresges componiendo un nido colgante; una
serpiente enroscada en un dr yvorando a un pajarito; otra serpiente en la
parte baja del cerro; un lagartmando al interior de las fauces; un jaguar que

acaba de devorar a un anj tgl vez a una ave, indicado por la sangre que sale
de su boca y por la gagga q0§ aYanza hacia las aves que tiene enfrente. Ademis,
hay arboles, vegetagié variada y flores, elementos que Karl A. Taube aso-

cia a la montang Ei idajJun concepto generalizado y antiguo, no sélo compar-

tido por los grghoSNgayas, sino también por los grupos del centro de México y
los del suroesfe Magteamericano.? En el pensamiento prehispdnico era un lugar

t Reilly III, “Cosmologia, soberanismo y espacio ritual en la Mesoamérica
0", en Los olmecas en Mesoamérica, ed. John. E. Clark (México: El Equilibrista,
1994), 29Q-%59.

88. WillMm Saturno, Karl A. Taube ez al., “La identificacién de las figuras del muro oeste
de Pinturas Sub-1, San Bartolo, Petén”, en XVIII Simposio de Investigaciones Arqueoldgicas en
Guatemala, eds. Juan Pedro Laporte, Bdrbara Arroyo e a/. (Guatemala: Ministerio de Cul-
tura y Deportes/Instituto de Antropologia e Historia Asociacién Tikaly/Foundation for the
Advancement of Mesoamerican Studies, 2005), 647-655.

89. Karl A. Taube, “Maws of Heavens and Hell: The Symbolism of the Centipede and Ser-



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI I55§

6. Montafia sagrada mesoamericana: a) olmeca, Chalcatzingo, Mo 4 i
“Cosmologfa, soberanismo y espacio ritual”, vid supra n. 87‘ zsl?‘lg. 15.18); b) los mexicas
empleaban como jeroglifico de ciudad el icono de cerro-cueva etl (Cédice Mendoza, dibu-
jo tomado de Frances Berdan y Patricia Rieff Anawalt, Co doza [Berkeley: University of
California Press, 1991] 10); ¢) también en la cultur: a [{montana-cueva era lugar primor-
dial y de origen de los dioses y ancestros, tomado o'y Taube e al., “Los murales de San
Bartolo” (vid infra n. 98). &

ancestral, paradisiaco, que ofre a¥eso sobrenatural desde el inframundo
acuoso a los cielos. El autor mant™ge que entre los grupos mayas de Chiapas se
cree en la existencia de la tigfP&gontana en flor, que funciona como axis mundi

primordial, al ser esta mon€gnaJa que sostiene el antiguo drbol del maiz ances-
tral, el lugar de vida al4ge Lgpez Austin?® identifica como Tamoanchan'

Por otro lado, no s e olvidar la trascendencia que supone en el centro
de México el cit epto de Chicomoztoc, “la cueva de los siete nichos”.
La imagen de e I§par mitico de origen se encuentra en la Historia Tolteca-
C/aicbimecag\ Cumento que describe los origenes y la historia del pueblo de

Cuauhti como un cerro representado en alzado y en planta (fig. 7); preci-

s. rés Ciudad Ruiz, Mario Humberto Ruz Sosa et /. (Madrid: SEEM, 2003), 405-442;
cP Mountain: Concepts of Life, Beauty and Paradise among the Classic Maya”, Res:

penw ic Maya Religion”, en Antropologia de la eternidad: la muerte en la cultura maya,

“F
AnthroMology and Aesthetics, ndm. 45 (2004): 69-98.

90. Lépez Austin, Tamoanchan y Tlalocan, 9.

91. Véase también Lara, City, Temples, Stage, 152.

92. Véase la edicién de Paul Kirchhoff, Lina Odena er 2/. (México: Instituto Nacional
para Antropologia e Historia-Centro de Investigaciones Superiores/Secretaria de Educacién
Publica, 1976).



156 GARCIA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

7. Chicomoztoc, representado en la Historia Tolteca-Chichimeca, f. 16r. Montafa con las cuevas

en su interior de donde salieron los grupos que poblaron el centro de México. Imagen tomada de
http://amoxcalli.org.mx/laminas.php?id=0468&ord_lamina=046_16r&act=con



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 157

samente este manuscrito lo encargd hacia 1544 el noble nahua Alonso de Casta-
fieda como demostracién del prestigio, rancio abolengo y propiedades de dicho
pueblo en su disputa de lindes con Tepeaca.”? Pocos afios después, en el mismo
contexto los linajes locales promovieron el claustro del convento de Cuauhtin-

chan (ca. 1560), conjunto que tiene grandes superficies de color rojjzoWposee
una fuente decorada con dguila y cabezas de jaguar, animales q| @ eptie-
ron pintados al estilo indigena flanqueando una Anunciacié weflic tam-

bién se introdujeron elementos sagrados prehispanicos —co lto de reli-
quias forrado con piel de jaguar y alusivo a Quetzalcéatl— ighados con sus
prestigiosos origenes.”* Con todo ello se recrea el luga@?rio con el que se
identificaba la comunidad indigena que promovié glconfWnto, lugar denomi-
nado en el manuscrito de De Castafeda precisamdnte Quauhtli ichan, ocelotl
ichan y Tlatlauhqui tepexioztoc, “el sitio del 4w sitio del jaguar, la cue-
va roja™’ o bien Tépetl Cotoncan “el cerro, ghlu@r de la muesca o partidura”,
Cuauhtli ichan, océlotl ichan (“lugar del ar del jaguar”), Tzouac xilo-
petl (“el lugar del lazo, el cerro del jilot erminar la descripcién anotan-
do “Tlalauhqui tepexioztoc inteyoc iyocan”, (“el rojo lugar de la cue-
va del pefiasco es el lugar de su hon¥e s# conocimiento”).?¢ Nuevamente nos
encontramos ante la relacién m scucva cargada de simbolismo relaciona-
do con el origen de un grupo.

Volviendo a la represe del Chicomoztoc del manuscrito, en alzado

se recrea la geografia del Mgy, con plantas identificativas de tierras dridas,

como son los cactus, y pan personaje haciendo fuego cubierto con una piel
hb

inma

de lobo, que repregenta undo salvaje e incivilizado. En la planta se repre-

cuevas con los fundadores de los linajes que llegardn

sentan los siete
al centro de @onde se culturizardn y formardn poderosos reinos. Aqui
se configur; &cepte de cueva-cerro y se destaca la relevancia de este concep-
to como lfigANde origen.

93. PaQ Escalante Gonzalbo, “El patrocinio del arte indocristiano en el siglo xv1. La
inic las autoridades indigenas en Tlaxcala y Cuauhtinchan”, en XX Cologuio Inter-
018/ de Historia del Arte. Patrocinio, coleccion y circulacion de las artes, ed. Gustavo Curiel
(MeNgg; Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones Estéticas,
1997), 215-235.

94. Escalante Gonzalbo, “El patrocinio del arte indocristiano”, 226-235; Los cddices, 252-257.

95. Escalante Gonzalbo, “El patrocinio del arte indocristiano”, 230.

96. Pablo Escalante Gonzalbo, “Iconografia y pintura mural en los conventos mexicanos.
La aportacién indigena”, en Felipe Il y el arte de su tiempo (Madrid: Universidad Auténoma
Metropolitana), 235-257.



158 GARCfA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

Muchos de estos cerros estdn relacionados con ritos de fertilidad y se entien-
den como morada de los dioses de la lluvia a los que se les hacfan sacrificios
humanos. Todavia hoy dia, la mayoria de los grupos indigenas hacen rituales
de fertilidad a los seres sagrados de la lluvia en sus montanas y tierras de cul-
tivo.?7 Es interesante observar que muchas veces estas montafias estd
diadas por animales salvajes. En la region de Tierras Altas de Guatg
mayas tzutujiles piensan que los jaguares y serpientes son los g
estos lugares sagrados.?® Asimismo, referencias del centro de
Tléloc, dios de la lluvia y la abundancia, como el duefio de \patensa drea
ubicada en el interior de la tierra denominada Tlalocan.%SegQn Lopez Aus-
tin es el lugar de la muerte, porque es donde viajan los &or el ataque de
rayos, o por algiin motivo que esté en consonancia col el a§ua, como los aho-

gados.”° Es una montana hueca llena de frutos pov clla hay eterna esta-
1¥a

cién productiva. Diferentes cronistas menciona locan como el lugar de
la abundancia, tierra de riquezas o “paraiso t Asimismo, Batalla Rosa-
do y De Rojas explican que dentro de los , al Tlalocan se le describe
como un lugar de gozo, donde nunca fflta alMento, todo es verde, el maiz,
los bledos, el chile, los frijoles, las calfgZagf entre otros.®* Para Lépez Aus-
tin, el Tlalocan estd en relacién ¢ irfulacion de lo invisible, de los cur-
sos que siguen las sustancias sutilesgs cuales dan naturaleza, que transfor-

man y animan a los seres de@o; son sitios de origen y destino de estas

sustancias sutiles a las que po llamar sustancias animicas, almas o fuer-
zas divinas localizadas Verior de las criaturas.’* Esto es claro en las
fuentes que hablan dgla titucion de los hombres. Segtn las concepcio-

97. Lépez Austiﬁ% ez ujan, Monte sagrado-Templo mayor, 15-18.
I

98. William S arl A. Taube ez al., “Los murales de San Bartolo, El Petén, Guate-
mala. Parte 1. al del norte”, Ancient America 7 (2005): 13-16.

99. Enel de I05 Cologuios, Sahagtin comenta que Tldloc es el que da a la gente el valor
yel mando% los que dan las honras, cauallerisa, dignidades y reinos”. Por tanto, como
coment & Qontel, “Tlallocan en los didlogos de 1524: la respuesta de los sabios nahuas”,
man c%};resentado en Actas del II Congreso Europeo de Lationamericanistas América
e

Latina:
[Halle (Alc¥hana) del 4 al 8 de septiembre de 1988] 4-5, Tlalocan también es el lugar en donde

de Culturas y Sociedades. La Dimensién Histérica y la Globalizacién Futura

se trasmite el poder y Tldloc es el gobernante de ese espacio mitico interior; quien preside el
principio y el fin de los reinos.

100. Lépez Austin, Tamoanchan y Tlalocan, 9.

ro1. Batalla Rosado y De Rojas, La religion azteca, 82.

102. Lépez Austin, Tamoanchan y Tlalocan, 17-18.



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 159

nes mesoamericanas el ser humano estd formado por varias entidades animi-
cas y el Tlalocan se relaciona con su gestacién o con su destino final. Lo ante-
rior no sélo se refiere al hombre, las almas de los otros seres mundanos también
van a estos lugares miticos y de ellos provienen. Aunando todos estos datos
podremos teorizar sobre las intenciones posibles del artista a la hgra“™e ubi-
car a Ciristo crucificado en una montafia sagrada de tradicién me @ icna.

La montana de la cruz de altar

La cruz de altar se asienta sobre una base cuadrang %da de una moldu-
ra de arcos conopiales con querubines en su interiofy refjata en las esquinas en
cuatro caballos' alados que hacen de soporte. ase cuadrada hace que
el monte tome forma piramidal, insinudndogggriN@as en las esquinas de los cua-
tro lados. La falda delantera del monte retr, acia atrds mds que las demds.
El crucifijo queda ubicado en el vértice de la montana.

El monte estd cargado de animg€s, verfebrados e invertebrados, insectos,
anfibios y aves, ademds de plantas a-c). Todos se distribuyen en torno
a pequefios huecos cilindricos g 6 | orfebre. Si se tiene en cuenta la can-
tidad de animales salvajes que apagecen representados, estos huecos podrian
servir para sujetar plantas es, como si se tratase de una montafa flori-
da, algo imprescindible se@plica Taube en la iconografia prehispdnica de
cerros y montafas.'®4 nera de adornar la montafa de vegetacién y fau-
na se mantuvo al sta el siglo xviiI en las representaciones que de ésta
se hacfa en fiestapw riwadls durante el periodo virreinal. Cuentan los cronistas que

para la fiestadafqada)‘del volcdn” que los gobernantes indigenas realizaban en

la capital gfatdwgalteca, congregaban a cientos de indios lujosamente atavia-
dos a la L& prehispdnica, provistos de antiguos instrumentos musicales y
arma o a la representacién de un volcdn salpicado de grutas y adorna-
do es, arbustos, drboles pequenos, loros, guacamayas, monos, venados,

\‘os caballos de esquina se representan con la boca abierta y la lengua de fuera, forma

estética¥no empleada en la iconografia europea, sin embargo, en la del centro de México el
venado, animal con el que asimilaron al caballo, siempre se representa con la boca abierta y
la lengua de fuera, incluso en los jeroglificos, por lo que el orfebre estaba componiendo su
concepto particular de caballo, muy probablemente sin haber tenido uno real como modelo
(comunicacién personal Alfonso Lacadena Garcia Gallo, 2013).

104. Taube, “Flower Mountain”, 69-98.



160 GARCIA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

8 a, by ¢) Detalles de la base de la cruz de Palencia, montana mesoa-
mericana reconocible por la gran cantidad de fauna y vegetacion que en

ella se solfa representar por ser un lugar de origen y de vida. Se advierten
jaguares, lagartos, tortugas, serpientes emplumadas. En esta figura des-
tacamos varios de los felinos representados, posiblemente pumas u oce-
lotes, algunos de ellos devorando reptiles.



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI I6I

jabalies, pizotes y tapires que los indios salian a cazar para el festejo.*5 Podria
ser a estos elementos de madera a los que aludfa Antigiiedad del Castillo-Oliva-
res en su descripcién de la cruz recogida mds arriba.’®® Por otro lado, en la par-
te baja de la falda delantera de la montafa se advierten dos pequefios promon-
'5\
a

torios equidistantes entre si y a la misma altura, con tres ranuras ig cada

sEn

un elemento que incluye el orfebre. Se trata de un camind\MugSo y escalona-
do, a modo de escalera, que arranca en la base del m&
de Jests. Dicha escalera recuerda, en el dmbito prehjspanie, a las grandes ave-
nidas que se dirigen a los templos ubicados en la pafte suferior de las montanas
o a las propias escaleras que ascienden hasta los prehispdnicos, aunque

también es posible que fuese la escalera que sgaggp¥¢senta inclinada en la cruz en
ngg

uno, tal vez se trataba de los puntos de anclaje que sujetaban doj
caso de que esto fuese asi, es probable que fueran la Virgen y

los ciclos pasionarios. La escalera formé iconografia cristiana de los
primeros momentos en las cruces atriales e sintetizaba la pasién de Ciristo,
con las insignias de ésta representadgn sustearas. Mds acertado resulta pensar
que a finales del siglo xv se difundji r Europa estampas plenas de indul-
gencias, con el tema de las arm o, dispuestas herdldicamente en forma
de panoplias; las mismas que se refgsentaron posteriormente en varios conven-
tos agustinos y dominicos ﬁ Nueva Espana.’” La semejanza con la dispo-
sicién de la escalera en la a mesoamericana podria entenderse también
como un elemento d Wn cristiana.

La iconografia gue WgeSenta el monte sigue el mismo patrén mencionado
con anteriorida o desde el periodo Precldsico para reproducir la mon-

tafa mesoanﬁwﬂ Los animales estdn en plena actividad, algunos despla-

105. Fraf€iNg Antonio de Fuentes y Guzmén, Recordacién florida. Discurso historial, na-
tural, m al, militar y politico del Reyno de Guatemala, ed. C. Sdenz de Santa Maria, Bi-
bliotec res Espafioles 230, 251, 259, vol. I (Madrid: Atlas, 1969 [1960]), 346-350 y
Ma erto Ruz Sosa, “Danzas para resguardar memorias”, en E/ ritual en el mundo

aNge lo privado a lo piiblico, eds. Andrés Ciudad Ruiz, Maria Josefa Iglesias Ponce de Leén
%dalucia/América: Sociedad Espafola de Estudios Mayas-Grupo de Investigacién-
Patrimhio Cultural y Relaciones Artisticas/Centro Peninsular en Humanidades/Ciencias
Sociales la Universidad Nacional Auténoma de México, 2010), 313-340.

106. Antigiiedad del Castillo-Olivares, “Orfebreria religiosa en Palencia”, 37.

107. Elena Isabel Estrada de Gerlero, Muros, sargas y papeles. Imagen de lo sagrado y lo pro-
fano en el arte novohispano del siglo xvi (México: Universidad Nacional Auténoma de México-
Instituto de Investigaciones Estéticas, 2011), 183-187, fig. 11.



162 GARCIA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

zdndose, cazando y comiendo. En otras ocasiones entran y salen de cuevas. La
fauna es tipicamente americana, muy similar a la representada en la montana
de la ciudad maya de San Bartolo explicada arriba y que se encuadra en la lar-
ga tradicién mesoamericana. Abundan los reptiles: lagartos, camaleones, tortu-
gas y lagartijas. De forma especial destacan las representaciones en las agise™de
las laderas, frontal y trasera del monte de dos serpientes de cascabel co
zas y cuerpos adornados por plumas. Asi el orfebre inserta dentr
texto aparentemente sacro a una de las entidades mds importantes
rica: la serpiente emplumada. También se disefiaron batracios\Py
sapos y ranas. No faltan los insectos, como larvas, saltamc&l Rcjas y avispas,
|

moscas; destaca de forma especial la mariposa por el si isthe tan importan-
te que tiene desde la cultura teotihuacana. En el progigma §ambién se incluye-
ron felinos, en especial jaguares y pumas, que desd e cavernas devoran

b¥@n aves, algunas parecen
librfes libando flores.™®

a otros seres. Igualmente, en este cerro tambié
rapaces, otras acudticas, y en otros casos rec
La fauna aqui representada es similar e s casos a la de los manuscri-
tos prehispdnicos, como se puede ver enga lagtija de la limina 18 del Cédice
Azoyii 1 realizado entre 1421 y 1454 Iathinola, actual estado de Guerre-
ro. Esta similitud hace pensar que tuviese en su poder algunos libros
en el momento en que se realizé la crgde altar, pues en el centro de México, al
contrario de lo que ocurrié en onas de Nueva Espana, se respet6 la escri-
tura nédhuatl y los document itos. Por eso nos inclinamos a pensar que
tomaron algunos eleme Wtos cddices, asi como de otros disenos inclui-
dos en la decoracién y%e tacion de portadas y fachadas de conventos rea-
lizados en piedra, cgmo
edad, de todo |4 gl cogkervaba en su memoria el orfebre, que en otro tiempo

fueron imég“f& tuales de idolos en los programas escultéricos y arquitec-
0

es 0 pdjaros, y posiblemente, pese a desconocer su

tonicos. Co one fray Toribio de Benavente

Q.

108 ENfolibri se consideraba desde época prehispdnica un animal mdgico, relacionado
con losNjo¥es, a veces aparecia como mensajero de éstos. No en vano, en los catecismos en
nahuatl qu¥realizaron los frailes para evangelizar, es el Espiritu Santo el que toma forma de
colibri (véase Miguel Leén-Portilla, “Catecismo nahuatl en imagenes”, Arqueologia Mexicana.
La Coleccién de Cédices de la Biblioteca Nacional de Antropologia e Historia (edicion especial),
nim. 42 [2012]: 71-72), aunque aqui no tenemos justificacién para pensar que ésa fue la in-
tencién del orfebre al incluir a estas aves.

109. Elizabeth Jiménez Garcia, “Cédice Azoyii1”, Arqueologia Mexicana, nim. 42 (2012): 37.



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 163

los indigenas también tenfan idolos de figuras de culebras [...] hay unas viboras
grandes que en la cola hacen unas vueltas con las cuales hacen ruido, y a esta causa
los espafioles las llaman viboras de cascabel [...] tenfan también idolos de aves, asi

como de 4guilas, y tigre [...] y de los lagartos de agua, hasta sapos y ranas [...

otras muchas cosas tenfan figuras e idolos de bulto y de pincel, hasta de
y pulgas y langostas, y grandes y bien labradas. Acabados de destru @

dieron tras los que estaban encerrados en los pies de las cruces

[...]de
3 iposas
iddlos,
odos los
destruyeron.™

Ademds de esta fauna, hay corrientes de agua que siguegfdiseRos prehispdnicos,
serpientes emplumadas que podrian estar emulan ule de los dioses mds
importantes de Mesoamérica, y en las aristas trase@neuentran tres nifnos
encerrados en hornacinas vegetales.

Todo esto convierte a esta pieza con tal p,
co dentro de las representaciones america
Asi parece que el orfebre siguié los dis
ba, en los que se inclufan los diferen
interior de la tierra mediante larvas
el terrestre, con mamiferos y re
res. Son muchos los componentes

r;dha iconogrifico en algo Gni-
a etapa del primer contacto.
s prehispdnicos expuestos mds arri-
que forman su ecosistema; el del
os;"'" el lacustre, con sapos y ranas;
aéreo, con las aves e insectos volado-
e conforman el exterior de la montaa, por

significa “agua’, el gual 8s€ribe una corriente de agua en forma de rio o manan-

tial. El segundo geva Ws€rpiente emplumada, de vital importancia para el pen-
samiento rel i@igena. El tercer apartado estd dedicado a las plantas, por
su disefio ‘Mmco. El cuarto se centra en la mariposa. Y el quinto analiza
a los ning ro de hornacinas vegetales que verdaderamente ha sorprendido
hallar ontexto sagrado.

\1

110. Fray Toribio de Benavente, Historia de los Indios de la Nueva Espasia, ed. Edmundo
O’Gorman, Sepan Cudntos 129 (México: Porrida, 1990), 27.

111. Se parece a la representacién del ocuilli, “gusano”, cuerpo con segmentos como se ve
en el Cddice Mendoza (véase Cuaderno de signos ndhuat! de Alfonso Lacadena Garcia-Gallo).



164 GARCfA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

9 ayb) Signo n: 1 Mef5ua”, empleado en iconografia como corriente de agua,
manantial oqio vistashle la base de la cruz de Palencia); ¢) signo a7/, tomado de

Carmen 1%&\ ice Huamantla”, Arqueologia Mexicana, nim. 42 (2012): 51.

7

Icono umatl, “agua”

En quuierdo de la montana se proyecté una corriente de agua, que como
sugirié Esteras representaba el icono azteca de agua (figs. 9a-c)."*> En realidad
es un rio cuyo curso recorre el monte de lado a lado en diagonal, desparecien-
do en el interior de la montana bajo la cruz de Cristo y volviendo a manar de

112. Esteras Martin, “Cruz de altar”, 201.



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 165

10 ay b) Corrientes de agua ga base de la cruz de Palencia en cada una de
y g

las cuales figuran dos abgjag, prob%blemente como un indicativo semdntico.

nuevo por la falda trasyempre los cerros mesoamericanos estdn acompa-

fiados de rios o ggma errdneas, espacios my relevantes en su concepcién de
. K . . <« »

vida y fertiligadqDe fprma especial destacamos este signo a#/, “agua’”, lo que nos

hace pensarudeiTizaron la pieza en un momento muy temprano del contacto.

El icono #7t8&g azl es un signo que graficamente representa corrientes de agua

adorn sus ramales con caracolas y chalchihuites o cuentas de jade, dos
elerpent®g que estdn en relacién con el campo semdntico de la lluvia y el agua
¢ . En cada una de estas corrientes de agua el artista incluy6 dos mos-
ca stres (figs. 10ay b), probablemente para reforzar el campo semdntico de

corrielfte de agua, como se hacia en algunos manuscritos prehispdnicos.’> Tam-
bién es posible que al incluir a las moscas lacustres pretendiese darle un valor

113. Alfonso Lacadena Garcia-Gallo, Cuaderno de introduccion a la escritura jeroglifica nd-
huatl, Apéndice 1 de la lista de signos (Madrid: s.e., 2012.)



166 GARC{A BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

semdntico mds concreto, identificindolo con una tnica corriente de agua o rio
que recorre el monte por el exterior, ocultdndose al pasar bajo la cruz y brotan-
do de nuevo por la ladera posterior. De esta manera, se sefiala que existia una
corriente subterrdnea, como se ve en el Tlalocan teotihuacano y en otras mon-
tanas concebidas como paraisos. Johanna Broda comenta que “segtin lag
visién mexica, los cerros contenfan las aguas subterrdneas que llenaba
cio debajo de la tierra, este espacio era el Tlalocan, el paraiso del d
y de él salian las fuentes para formar los rios, los lagos y el mar”.

La serpiente emplumada &

La serpiente que se representa en la montana de e altar de Palencia
(figs. 112 y b) es en forma y disefio muy simil no decir igual, a las ser-
pientes talladas en los monumentos aztecas os previos a la Conquis-
ta (como por ejemplo la importante colecgg codservada en el Museo Nacio-
nal de Antropologia de México, o aquelis queMlegaron como regalos al Viejo
Mundo). Se trata de la serpiente empluntga gtic era representada como una ser-
piente de cascabel con plumas de q a cabeza y en el cuerpo. La serpiente
emplumada es una figura de origen aWggstral en Mesoamérica, reconociéndose
en iconografia desde las repre@iones olmecas, aunque es durante el poder

politico de Teotihuacan, ciud cada a 50 km de la actual ciudad de Méxi-

co, entre los siglos 11y v nygstra era, cuando esa figura tiene un papel pre-
ponderante que se irfadi ndo por todo el territorio mesoamericano, y de
forma especial por eMaaflya debido a las relaciones existentes en ese momen-

to entre ambas t ras)Durante el periodo de esplendor de Teotihuacan fue

simbolo de g& stuvo relacionada con el origen de los linajes.”s También

114. Joh “Ritos mexicas en los cerros de la cuenca: los sacrificios de nifios”,
en La e/ pﬂzmje ritual, eds. Johanna Broda, Stanislaw Ivaniszewski er al. (Méxi-
co: I Nacional de Antropologia e Historia/Consejo Nacional para la Cultura y las Artes/

ional Indigenista/Universidad Nacional Auténoma de México, 2007), 296-297.

115. Sab¥ro Sugiyama, “Rulership, Warfare, and Human Sacrifice at the Ciudadela:
an Iconographic Study of Feathered Serpent Representations”, en Art, Ideology, and the
City of Teotihuacan, ed. Janet Catherine Berlo (Washington: Dumbarton Oaks, 1992),
205-230; “Teotihuacan as an Origin for Postclassic Feathered Serpent”, en Mesoamerica’s
Classic Heritage: From Teotihuacan to the Aztecs, eds. David Carrasco, Lindsay Jones e al.
(Boulder: University Press of Colorado, 2000).



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 167

11ayb) Detalles de fauna y serpientes emplumadas en la mon-
afa mesoamericana de la base de la cruz de Palencia.

estadzghculada a los dioses de la lluvia y por tanto con la fertilidad de la tierra y
el maiz."*® En torno al siglo vi11, esa importante figura toma aspecto humano
bajo el nombre del gran dios Quetzalcdatl “serpiente de plumas de quetzal” o

116. Enrique Florescano, Quetzalcdatl y los mitos fundadores de Mesoamérica, Coleccién
Pasado y Presente (México: Taurus, 2009), 71; 106.



168 GARCIA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

“serpiente emplumada”.”"7 Esta serd una de las figuras que tomaran los aztecas
a su llegada al centro de México (siglo x1r d.C.) de la antigua ciudad de Teoti-
huacan que, aunque habia perdido su poder y habia colapsado unos 500 afios
antes, todavia era lugar de culto y peregrinacién de otros grupos culturales del

centro, y de hecho fue el sitio de donde los aztecas tomaron sus diose e-
fos arquitecténicos.

Segtin Pablo Escalante Gonzalbo en el arte del siglo xv1 mexj sten
evidencias de la asimilacién de Quetzalcéatl con Cristo en tres de sig-
nificado: como “traduccién” del precioso sacrificio de sangre} revalori-

zacién” de los antiguos rituales indigenas, como las przic&1 utosacrificio
por parte de los sacerdotes o el sacrificio de los guerrergs y €

histérica” de la existencia en Mesoamérica de fendmefRos s§mejantes a los des-
critos en los Evangelios o bien de que se tenfa notic mismos.”™® La cruz

de Palencia podria estar abierta a estas lecturag 4 realzando el paralelis-

<« . v
o “afirmacién

mo de Cristo con Quetzalcatl, asi como el egitimador de esta divi-
nidad para los indigenas.

Las flores, drboles y plantas en general§gn elementos indispensables en la confi-
guracién de la montafia sagra oamericana, precisamente porque simboli-
zan la vida natural del monte, cual el hombre no es capaz de subsistir. La
flora que se advierte en lagMgrespntaciones de montanas del centro de México es
muy similar a la que el@ re del siglo xv1 para contextualizar el monte de
la cruz, ubicindon ismo entorno geografico. Algunas son plantas cac-
tdceas, de la regin Qel cghtro de México. Ademds, si como se ha propuesto ante-
riormente, es Nue los huecos fuesen para ubicar y sujetar plantas y flores,
de esta manefa eNgonte estarfa lleno de vegetacion que ahora no vemos. Entre las
plantas re @
dicién greh®gdnica (figs. 12a-¢). Estas flores y plantas, que pueden tomar diver-
sas fg 's¢€ encuentran esculpidas en una gran variedad de obras religiosas; en

adas se advierten al menos tres disefios diferentes de fuerte tra-

117. Flot¥scano, Quetzalcdatl y los mitos fundadores.

118. Pablo Escalante Gonzalbo, “Cristo, su sangre y los indios. Exploraciones iconograficas
sobre el arte mexicano del siglo xv1”, en Herencias indigenas, tradiciones europeas y la mirada
europea [Actas del Coloquio de la Asociacién Carl Justi y del Instituto Cervantes de Bremen.
Bremen, 6-9 de abril, 2000], ed. Helga von Kiigelgen (Fréncfort del Meno/Madrid: Vervuert/
Iberoamericana, 2002), 75-79.



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 169

12 a, by ¢) Detalles de las pla @ esentadas en el monte de la cruz de Palencia. Siguen la

raices; d y e) representaciones de plantas, tomadas de la

Wy 231, http://amoxcalli.org.mx/laminas.php?id=0468&ord_

tradicién prehispdnica de disena
Historia Tolteca-Chichime
lamina=046_20r&act=

ttp://amoxcalli.org.mx/laminas.php?id=046&ord_
lamina=046_23r&act=

pilas de agu, N i, cn jambas, en frisos y en celdas de capillas, en portadas de
t
es, 2

templos, rutnentos, como reponaztli (tambor realizado con un tronco hue-
co), en ntre otros.'?

Enladera trasera de la cruz de altar se encuentra la tnica flor que se
re frontalmente, y su tamafio es desproporcionado respecto a las otras

pMtds. Recuerda en su forma al glifo del quinto sol azteca, o de 4 movimien-
to, 4 Wlin, formado por cuatro circulos en esquinas y uno central, que repre-
sentaba el quinto sol, la era en la que se encontraban los aztecas a la llegada de
los espanoles y que serfa destruida por un terremoto. Otra variante de este signo

119. Constantino Reyes-Valerio, Arte indocristiano, 303-316.



170 GARCIA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

ase de la cruz de Palencia;

ield Museum of Natural His-

13 a) Metdfora de la herida sacrificial: detalle de la gran flor
b) el disco de cerdmica de San Juan Teotihuacan conserva

A

era una flor de cuatro pétalos con el entral, similar a esto.”>° También
podria parecerse a las que se encue ornando el frontén de la portada de
fa d® Tulpetlac, en el Estado de México,™*
que han podido evolucionar § flores prehispdnicas esculpidas en altares
mexicas, como el de Tepetlacal B 0nde se reproduce un drbol florido que toma
forma cruciforme sobre asienta un dguila.”** En cualquier caso, obser-
vamos su gran tamandg degproporcién respecto a las otras plantas y flores del

monte. Ante una ﬁ@nas atenta, notamos que entre los cuatro grandes péta-
i

tory, Chicago.

la iglesia franciscana de Santa

los dispuestos e xb ittian a su vez cuatro chalchihuites de los cuales brotan
chorros de sapgfge. C¥be conjeturar que se trata de un icono de sacrificio, como
iscode cerdmica mexicano del siglo xv1, procedente de San Juan
| cual la flor se acompana de una cruz, “una flor abierta, metd-
a sacrificial en los cantos indigenas” (fig. 13b),"** o bien en una
rio del convento de Malinalco, en cuya cruceta se representa una flor

sucede en

120. Reyes-Valerio, Arte indocristiano, 310; 316, foto 101.
121. Reyes-Valerio, Arte indocristiano, 288, fig. 13.
122. Reyes-Valerio, Arte indocristiano, 311; 316, foto 104.
123. Escalante,“Cristo, su sangre y los indios”, 77.



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 171

14. Detalle de la base de la cruz de

del agua, un nifio en hornacina vggetalWa gran flor abierta.

de la cual mana sangre que cae a gcdliz."** La gran flor de la cruz de Palencia
se sittia junto a uno de los g tal vez connotando su sacrificio, en paralelo al
de Ciristo (figs. 13ay 14). @

Por otro lado, en mgntafia de la cruz de Palencia las plantas se repro-
ducen con raiz, ur@ e tradicién puramente prehispdnica que conserva
el orfebre. Tant uscritos como en monumentos en piedra se identifi-

can plantas €prigaiz)) como se puede ver en Ixmiquilpan.” No descartamos

tampoco g aNgunas plantas y flores representadas aqui aludan a algin lugar
concreto, el qwgl nunca seremos capaces de descubrir, pues si hay algo que no
posee ntafia son topénimos escritos en ndhuatl, lo cual no quiere decir

queggl alice no incluyese ciertos elementos iconograficos. De este modo, se

Xobre este tipo de representaciones y sus precedentes prehispdnicos, en las que la flor se
relacio

con lasangrey el sacrificio, véase James B. Kiracofe, “Cultural Integration and Archi-

tectural Fusion asa Strategy for Survival: The Iconographic Use of Disk Freeze in Pre-Columbi-

an and Early Colonial Buildings” (paper presented at the Cultural Transmission and Transfor-

mation in the Ibero-American World, 1200-1800 Conference) (Virginia: Polytechnic Institute

and State University, 1995), en http://interamericaninstitute.org/vpi_1995_conference.htm
125. Reyes-Valerio, Arte indocristiano, 288, fig. 15.



172 GARCfA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

puede afirmar, sin riesgo a equivocarse, que la vegetacién y flora plasmadas en
esta montafia por el orfebre seguian los patrones, todavia no olvidados, de la
figuracién prehispdnica, pues la traza y diseno son muy similares a los de los
manuscritos y monumentos en piedra realizados por los aztecas antes de Ja lle-
gada de los espafioles. En trabajos posteriores identificaremos los posib s
de plantas aqui reproducidas.

Mariposas ?5

En las concepciones mesoamericanas la mariposa es ungpsec™ con caracteris-
ticas mdgicas por su capacidad de transformacién y ufp deYos mds representa-
dos desde antiguo en su iconografia, como se advi ta cruz (véanse figs.
9 y 10). Segn Seler la mariposa tiene un papel te en la mitologia de los
mexicanos, asi se advierte desde las pinturas ¢ Teotihuacan hasta bien
entrada la etapa virreinal.">¢ El autor ma e la mariposa representa el
fuego y estd en relacién con el anciano ggbs de[Muego, por lo cual también estd
vinculada a escenas donde entra en julygelfigua y el fuego. Al ser un insec-
to relacionado con los ancianos se @ ig también con la muerte y los ances-
tros. Aunque segin Seler, no alude a 8&glquier muerto, sino inicamente a aque-
llos que residen en lo més pro de la tierra, mds alld de la gran agua.”” La
mariposa es en realidad una @ntaeién de los héroes y de los jefes muer-
tos, porque tanto en el le mo en la representacion era una expresién de
guerra y un fetiche qug car®b&n los guerreros en la espalda y en las rodelas, tal
y como describe fr cMefdino de Sahagin, “usaban otra rodela, hecha con
plumas ricas, y €] &ntrg)della era oro, redondo, labrada en ella una mariposa

[...] Tambiéﬂ gores llevaban a cuestas una manera de divisas que se lla-

ma itzpapalofl ;™ Ja mariposa de obsidiana, que segin Seler es el demonio de
Tamoan gar del nacimiento, el oeste mitico, el lugar de origen de todas
las culiggas 8 Mesoamérica.”® Sahagtin también coincide en que “es esta divi-
sa hgeh anera de figura del diablo, hecha de plumas ricas. Y tenia las alas

y la co@manera de mariposa, y los ojos y ufias y pies y cejas y todo lo demds

126. Eduard Seler, Las imdgenes de los animales en los manuscritos mexicanos y mayas, trad.
Joachin von Mentz, ed. Brigida von Mentz (México: Casa Juan Pablos, 2004), 299-300.

127. Seler, Las imdgenes de los animales, 299-300.

128. Seler, Las imdgenes de los animales, 748.

129. Seler, Las imdgenes de los animales, 300.



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 173

130 ] ave mds

eran de oro. Y en la cabeza désta ponianle dos manojos de quetzal”,

prestigiosa de Mesoamérica por sus plumas. De manera similar, el fraile descri-

be otro tipo de mariposa, la xochiguetzalpapalotli, “mariposa de flor de quetzal”,
q

también realizada con plumas y oro considerada igualmente como el diablo por

te con el sol. En la pdgina 43 del Cddice Mendoza se ve a los guer
tan en la espalda un emblema de mariposa, asi como guerreros
adornados con una mariposa.”?* Este emblema de mariposa n®
cie de amuleto que se decfa garantizaba la victoria en la gueie®y
en el Cédice Mendoza, lo utilizaban principalmente k& cros de las ciuda-
des de los mérgenes del lago de agua dulce de Xochimilc® un lugar de abun-

dantes flores, por lo que las mariposas debian ser cugntidjas.”>* Pese a este breve

andlisis no es fécil adivinar cudl fue la intencién a al incluir a la maripo-
sa aqui, es muy probable que simplemente qujsicrAecrear parte de la naturaleza
que componia el monte sagrado o tal vez anto semdntico a la muerte.
;Nifios en hornacinas vegetales? @

Por tltimo, sefialemos que en las Igras traseras de la montana el orfebre intro-

dujo, en tres ocasiones, a n corta edad, que aparentemente se encuentran

dentro de hornacinas almeNngggdas realizadas con elementos vegetales, palmas
y flores (figs. 15a-c). Wicados cerca o al lado de las corrientes de agua y
en o proximos a las@risth tYaseras de la montana. Ahora habriamos de dilucidar
i por qué el orfebre los ubica ahi. Aunque no encon-

dNg€lOS a los dioses de la lluvia que incluian sacrificios infantiles para agrade-
ce sus dones y para obtener las dltimas lluvias, siempre imprescindibles

130. Sahagin, Historia general de las cosas de Nueva Espana, 748.

131. Seler, Las imdgenes de los animales, 302.

132. Kurt Ross, Un inestimable manuscrito azteca, el Cédice Mendoza (Barcelona: Serbal,
1984), 42.



174 GARCIA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

)
g 2)

C
(0 (s
- =

VAN
". A
J(‘_!

(OIIERER

0
<

A
e,
/7

N2
R—¢

)
para lograr u@a cosecha.’ También se sacrificaban nifios en marzo y
co

abril, ante ienzo de las lluvias. Fray Toribio de Benavente explica que:
und | afio cuando el maiz estaba salido de obra de un palmo, en los pueblos

h¥ia senores principales, que a su casa llamaban palacio, sacrificaban un nino
y undgfia de edad de hasta tres o cuatro afios; estos no eran esclavos, sino hijos de
principales, y este sacrificio se hacfa en un monte en reverencia de un idolo que decfan
que era el dios del agua que le daba la pluvia, y cuando habia falta de agua le pedian

133. Michael Graulich, Fiestas de los pueblos indigenas. Ritos aztecas. Las fiestas de las veinte-
nas (México: Instituto Nacional Indigenista, 1999), 265-266.



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 175

a este idolo. A estos nifios inocentes no les sacaban el corazén, sino degolldbanlos,
y envueltos en mantas ponidnlos en una caja de piedra como lucillo antiguo, y
dejdbanlos asi por la honra de aquel idolo.*3+

Segin fray Bernardino de Sahagin las victimas eran nifios de pecj ecién
nacidos que eran comprados a sus madres.”S Se llevaba a los ni catte-
jo, sobre literas hasta el templo. El dia de la fiesta se les co sacrifi-
cio adornados con plumas verdes, collares y brazaletes de jad fan el ros-

tro manchado de hule. Se les sacrificaba en montanas sa En santuarios
ubicados en éstas. Estos cerros sobre los que se asentabg losgemplos a los dio-

to de agua y riquezas, como el paraiso terrenal,{condido como Tlalocan.

Broda explica que en el ritual mexica los saquifici®¥de nifios ocupaban un
lugar central.’3¢ Se hacfan desde el mes xv1
li para provocar la caida de la lluvia y for
maiz. Como describe Sahagiin,’?7 la fjfga
Atlcahualo, que correspondia al mes g
dos de la cuenca de México, los me

crecimiento de la planta del
s importante se celebraba en I
brdo. Entonces, en siete lugares sagra-
gcrificaban ninos a quienes cargaban
los sacerdotes hasta los cerros dg @,.. gfitafias. Los rituales terminaban con las
primeras lluvias al comienzo del Mg de mayo. También Durédn dice que se ele-

gian nifios de 6 0 7 afos y es transportaba en literas muy aderezadas ante

la figura del dios Tldloc, dOggdglran sacrificados, al son de bocinas, caracolas y
flautas, por los mism Vtes de este idolo.3® El fraile, m4s adelante, expli-
ca que los nifos sa@o representaban al cerro mismo, a los #alogues, o dio-
ses de la lluvia yepMpds maiz. Los nifios sacrificados tenian un papel impor-
tantisimo ery a@c%acién de las mazorcas. Eran un contrato entre los dioses
de la lluvia gllosegmbres, ya que gracias a estos sacrificios los mexicas obtenian la
lluvia necsaNg para el crecimiento del maiz, por eso se llamaban nextlahua-

pagada”. En la cuenca de México, el santuario mds grande cono-
uentra en el cerro Tliloc, a una altura de 4120 m, lugar donde

an los tltimos sacrificios al comienzo de las lluvias, a principios

xcnavente, Historia de los Indios de la Nueva Espana, 3s.

135. Graulich, Fiestas de los pueblos indigenas, 269-270.

136. Broda, “Ritos mexicas en los cerros de la cuenca”, 297.

137. Broda, “Ritos mexicas en los cerros de la cuenca”, 298-299.

138. Fray Diego Durdn, Historia de las Indias de Nueva Espania e Islas de la Tierra Firme,
Biblioteca Porrtia de Historia, 36, t. I, cap. VIII (México: Porria, 2006), 83-84.



176 GARCIA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

de mayo. Las ruinas del templo y su calzada de 120 metros estdn todavia en
buen estado.’??

Con estos datos serfa fécil especular con la idea de que los infantes repro-
ducidos dentro de hornacinas vegetales en las laderas del monte de la cruz del

la lluvia. Estos datos presentan concepciones importantisimas paNg

sustitucion del Monte Goélgota por la montafa sagrada mesoa{Teyi

exponen mds abajo. Pero si observamos la disposicién de &%s, advertimos
en su mano izquierda una palma que forma parte de la hornaWna vegetal en la
que estdn envueltos. En los tres casos se repite este modglo, sfjetan con la mano
una palma, que bien podria reproducir el emblema al en el catolicismo
se representa el martirio. Como sugirié Mario erto Ruz al describirle la
pieza, existia la posibilidad, por las palmas q an, que fuesen los prime-
ros mdrtires del Nuevo Mundo, los nifios de Tlaxcala, acontecimien-
to que ocurrié entre 1527 y 1529. El m estos tres nifios fue recogido
por varios frailes en sus crénicas, entre Gerénimo de Mendieta."#° Sin
profundizar demasiado, se extrae d @ 1pcién del fraile que a tres nifos de
edades comprendidas entre los doce s quince afos se les martirizé por haber
acogido la fe catdlica. El pri @ ristdbal, nacié aproximadamente en 1515,
era el hijo mayor y predilecto & ggfique de Atlihuetzia, en Tlaxcala. Enseguida
se bautizé y predicaba co tegmente a su padre y a sus vasallos. Sin embargo,

o ’ ’

su padre segufa con sugeli?ry asi que el nifio, tal y como le indicaron los frai-

les, comenzé a qu@ er los idolos de su padre, quien al enterarse lo maté6
s a

a, que se

tir

a golpes en 1524 s después del martirio de Cristdbal, llegaron a Tlax-
cala dos frailegfjudplicitaron también a dos ninos para que les ayudasen con
la evangelizalioMAsi, los nifios Antonio —nieto del heredero del senorio—y
su criado e Tizatlan, empezaron a ayudar a los frailes y a entrar en las
casas dglos¥gdigenas para acabar con los idolos, que rompian inmediatamen-

te. punta Escalante,#" en Tlaxcala hubo quemas publicas de cédices y
objetodgtigiosos, y en el valle de México, pesquisas inquisitoriales, ordenadas

139. Johanna Broda, “Ritos mexicas en los cerros de la cuenca”, 297, 299 y 302.

140. Fray Gerénimo de Mendieta, Historia eclesidstica indiana, vol. 1 (México: Cien de
Meéxico, 1997), 388-397.

141. Escalante, Los cddices, 23.



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 177

por fray Juan de Zumdrraga, para tratar de localizar a quienes todavia practi-
caban ritos y ceremonias de la antigua religién. En Cuauhtinchan, Puebla, dos
nativos atraparon a los nifos cuando destrozaban a los idolos y los mataron a
palos en 1529. En la actualidad, estos nifos son beatos y probablemente su mar-
tirio le sirvid al orfebre como simbolo para sacralizar a esa montafig

También es posible que los frailes, en caso de haber sido log @

rreccién de Dios. Por otro lado, no hay que descartar que APSpagiiios, quienes
alcanzaron la muerte por la defensa de su fe y su Dios& a o entendiera el
orfebre como nifios sacrificados a un ser divino, tal yemadNra costumbre hacer
en la religién nativa. Lo que, de paso serfa una bigena§strategia para “hacer

pasar” mds fécilmente la pieza bajo los ojos de oxia cristiana y el celo
vigilante de los frailes, tal y como sugiere '%berto Ruz.'4*

Los nifios de Tlaxcala también podia vido como signo identitario
y de reafirmacion de aristocracias indigligas, ®mo sucede con el cura cacique
del siglo xviir Ignacio Faustinos Mgg#thcatn y Calmecahua, descendiente de
los reyes de Ocotelulco, familia de por su colaboracién en la conquis-
ta cortesiana. El religioso encar, lo pictérico en el cual vinculaba esce-
nas religiosas con su familia y patg. Para poder colocarlo en su iglesia de San
Simedn de Yehualtepec se 6 de pedir permiso a las autoridades religiosas
de Puebla mediante una c@sa memoria —la cual nos informa de lo pelia-
dege inclufan acuarelas con las escenas propuestas.'#3
Estas eran la aparicién irgen de Ocotldn al indio Juan Diego; la aparicién
del arcingel sa del Milagro al indio Diego Lézaro; la predicacién del
ap6stol santd askn Tlaxcala, con la introduccién de la devocién a la San-
ta Cruz; y gl m¥girio de los nifios de Tlaxcala. Tal vez estos elementos —con-
cretamente [NJevocion por la Santa Cruz, el papel de los ninos de Tlaxcala y la
ocal— o contenidos semejantes que seguian vivos incluso en el
tuvieron un papel importante en los mensajes que en el siglo xv1 se

c% resentar mediante la cruz de Palencia o de conjuntos como el citado
cla

de Cuauhtinchan. Casualmente, fueron principales de Cuauhtinchan

142. Comunicacién personal, 2013.

143. Véase Jaime Cuadriello, “Las glorias de la reptblica de Tlaxcala: patrocino artistico y
genealogia indocristiana”, en Patrocinio, coleccion y circulacion de las artes, ed. Gustavo Curiel
(México: Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones Estéticas,

1997), 195-213.



178 GARCfA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

quienes mataron a Antonio y Juan en 1529; las autoridades indigenas de la mis-
ma localidad se apresuraron, tres anos después, en demostrar su fervor catdlico
suplicando al guardidn de Tepeaca que enviase algin predicador para convertir
a los otomies y popolacas que habitaban en una aldea proxima.’#4

La cruz de Palencia en una encrucijada de dos religion

Después de estudiar con detalle la pieza, los elementos que | man y la
estratégica disposicién de los diferentes elementos estudia& emos afirmar
que el maestro orfebre era conocedor tanto de la iconoggafia Q§stiana como de
las tradiciones mexicas. Suponemos que el trato con Qus d¥pses prehispanicos
los adquirid, légicamente, por herencia familiar y gadic¥ oral, y no hay que
descartar que hubiese tenido la oportunidad dggsiNr a rituales en los cuales
hubiera sacrificios humanos, como obligaba guas costumbres religio-
nepantla, tal y como hemos
stimonio es muy esclarecedor
el pensamiento indigena. Fray
Motolinia, asienta a este respecto:

para entender qué ocurria en ese mom
Toribio de Benavente, mds conoci

desde ha poco tiempo vinieron ir a 0s frailes c6mo escondfan los indios los idolos

y ponian en los pies de las cruf n aquellas gradas debajo de las piedras, para alli
hacer que adoraban la cryg y adorar al demonio, y querfan alli guarecer la vida de
su idolatrfa. Los idolos quios tenfan eran muy muchos y en muchas partes,
en especial en los t s gt sus demonios, y en los patios, y en los lugares eminentes,

asi como bosq‘es, randgs cerrejones, y en los puertos y montes altos, y en los caminos,
a doquiera \ a algtin alto o lugar gracioso, o dispuesto para descansar; y
los que pa&c aban sangre de las orejas o de la lengua, o echaban un poco de
incien%loque hay en aquella tierra, que llaman copalli.’™#
Cierto uchos de estos idolos, a los que se les destruyd, son los que se
disefgro{en el monte que sustituye al Gélgota, sin embargo, debemos adver-
tir al |e®gy sobre la probabilidad de que muchos de los seres que fray Toribio

de Benavente clasifica como idolos, no lo fuesen realmente. No hay que olvi-
dar que al igual que al indigena le costé entender la nueva religién traida por los

144. Escalante, “El patrocinio del arte indocristiano”, 222-224.
145. Motolinfa, Historia de los indios de la Nueva Espana, 26.



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 179

conquistadores, centrada en la figura de la Santisima Trinidad, para los evange-
lizadores fue igual de complicado comprender la religién prehispdnica. Resulta
importante ser cautos ya que muy posiblemente todos estos “idolos”, nombra-
dos por el fraile, no sean seres con carga sagrada, aunque de igual modo ayu-
da a comprender los elementos que fueron elegidos por el orfebre de gst®&gonte
sagrado para sustituir o equiparar al Gélgota. 4

sPor qué el artifice sustituye al Golgotd
por la montana sagrada mesoamerigfa?

La composicién de esta obra, una cruz con una icdpogrfia totalmente cristia-
na, sin ningtin elemento ajeno, y una montana ricana con iconos indi-
genas, indican que el orfebre era conocedor g aNdbas religiones, la suya tradi-
cional y el recién llegado catolicismo, y p er varios los motivos por los
que no construy6 un monte Gélgota dgfggrashealaveras sino una montana con
una gran carga simbdlica que expongfnos a%ontinuacion. Y es que este monte
sagrado era esencial en la concepcid sa indigena para mantener el orden
del cosmos y el bienestar del pu 4@ ede pensar que la intencién tltima del
artista al colocar a Ciristo crucific, a Dios Padre bendiciendo y a Maria Vir-

gen, pudo deberse al meno 6 motivos.
Como primera hipétesifgg pFantea que el orfebre quiso dar mayor sacralidad

a este emblema catél:: rigeo crucificado, cuyo significado teoldgico conocia

muy bien, pues log frafis€anos llevaban anos evangelizando en aquellas tie-
i s elementos indigenas en el monte Gélgota potencia y
refuerza el aggrgcingiento del sacrificio y muerte del Hijo de Dios, al ubicarle
como axis gurMo arbol primigenio, arriba de la montana mesoamericana. Por
otro lado, fa iMusién en la cara frontal de la montana de una escalera sinuosa has-

ta el ng adero, recuerda a esas grandes avenidas y calzadas que llegaban
hasgg loS\gmplos situados en lo alto de las cimas de la montanas de la cuenca de

é84g6, &n concreto la que describe fray Diego Durdn que llegaba hasta el mon-
te ¢, donde todos los senores principales de la cuenca de México subian a

presenciar el sacrificio, pero también pueden aludir a las escaleras por las que al
menos tres veces se cayo Jests camino del Calvario. Si recordamos la pasién de
Cristo, debemos imaginarlo subiendo a ese monte, cargando con su cruz para

146. Véase Batalla Rosado y De Rojas, La religion azteca, 186.



180 GARCIA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

ser sacrificado en lo alto de la montafa. Este hecho, la muerte del Hijo de Dios
en el cerro sagrado, debié verse como el mdximo exponente de sacrificio que
complaceria a los dioses habitantes del interior del monte, asegurdndose las llu-
vias y buenas cosechas. Igualmente, el Gélgota es el lugar del martirio, de muer-
te y resurreccién y la presencia de los nifios como mdrtires y sacrificadogg z

en su concepcién mesoamericana debié reforzar mds adn la sacralidad @ 1

No olvidemos que no sélo incluye elementos semdnticos que refue fidea
en la base de la cruz, sino que ubica a Cristo con sus “padres”, “d ados” o
“ancestros”, Dios Padre y la Virgen Maria, un concepto de ver elevancia

para la existencia indigena.

Asimismo, esta montafa sagrada posee las mismas galid™es sacras que el
Golgota, por ser ambas lugar de sacrificio de dioses o paffa los§lioses. Posiblemen-
te, para el orfebre esta montana era el Tlalocan, la dios de la lluvia, el
lugar de la abundancia, tierra de riquezas o “paraj enal”. Tlalocan también
es el lugar de la muerte™” y en donde se trasmj r a los fundadores dinds-
ticos.™#8 Tldloc es el gobernante de ese espaghqumit¥eo, quien preside el principio
y el fin de los reinos. Para Lépez Austin,
ci6n de lo invisible, de los cursos que si sustancias sutiles que dan natu-
raleza a los seres del mundo [...] s e origen y destino de estas sustan-
cias sutiles que podemos llamar alma$g fuerzas divinas y que se encuentran en
el interior de las criaturas”."+ § claro en las fuentes que hablan de la cons-
titucién de los hombres.

Como segunda hipé Wropone que el orfebre conjugase las dos imd-
genes, no con la inten% usionar ambas religiones en una, sino con la de
potenciar la trascengemc
te, porque una 4ga

alocalestd en relacién “con la circula-

arga espiritual de cada una de ellas individualmen-
n 13 que habia nacido y crecido, y la otra era la que desde
hacia afios le hgbiaWdo impuesta y tal vez por él admitida. Opuestas y comple-
mentarias, u&cipio que todavia prevalece en el pensamiento indigena de
América, nque cueste aceptarlo, estos pueblos son al dia de hoy en su fe
nCN, totalmente cristianos, y totalmente indigenas. Asi, la simbolo-

ca la imagen de Ciristo clavado en la cruz, no evoca inicamente

gia que
su sacMMo,"° sino que también es el emblema de la redencién y salvacién de

147. Lépez Austin, Tamoanchan y Tlalocan, 9.

148. Contel, “Tlallocan en los didlogos de 1524, 4-5.

149. Lopez Austin, Tamoanchan y Tlalocan, 17-18.

150. Para los indigenas este aspecto seguro tuvo gran valor por el sacrificio en si mismo,
aunque a la vez produjo gran sorpresa, ya que ellos, por lo general, tenfan por costumbre sacri-



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 181

la Humanidad. Adquiere sobre este Gélgota mesoamericano, paraiso terrenal
del pueblo mexica, un cardcter sagrado y tnico que le convierte en drbol de la
vida y sefior del tiempos; el tiempo de Cristo, el actual, en el que reinard hasta su
préxima venida, tal y como predicaron los frailes por aquel entonces. El sentido

sacro y de sacrificio de sangre podria estar reforzado por medio de pgraMjsmos
con Quetzalcbatl y los ninos “sacrificados” de Tlaxcala. El precio pr & la
sangre se enfatizaria no solamente en el crucificado, sino ademgjeag¥e=gran flor
junto a uno de los nifios, asi como posiblemente por medio d ores cactd-

ceas que recordarfan las connotaciones sacrificiales de planifSpagtio la biznaga,
a las cuales tal vez harfa alusién la forma globular de cr pde apoya la cruz,
rodeada de flores que también parecen cactdceas repigsenta¥as con su raiz, simi-
lares a las del folio 4 del Cédice Boturini, donde se refresefta un sacrificio huma-
no realizado sobre dichas plantas; citemos a este a similitud con la pea-
na de la cruz atrial de Chimalistac, que Esc Interpreta Como agrupacion
de las plumas —o incluso manojos de hie n las que en los rituales pre-
hispdnicos se recogia la sangre del sacrifyfig huano para su incineracién ritual,
aunque opinamos que su forma se ejaMds a una cacticea.”" Esta planta
se representa claramente en la base ggtiz atrial de Nonoalco, obra en la que
figuran ademds tres flores abie antes que aluden a las heridas “sacrifi-
ciales” de Cristo. Todos estos ejeniglos pueden compararse también con el cac-
to representado sobre el e @‘ izquierdo de la montafa-cueva de la Historia
Tolteca-Chichimeca (figs. n cualquier caso, en la cruz de Palencia obser-
vamos indicios de as s entre las férmulas alusivas al sacrificio humano
prehispdnico, y al @

Recordando ios como el de fray Toribio de Benavente,”*> podria
pensarse qud%pslb intencién del artifice fue la de disimular u ocultar “ido-

z

los” en la primer lugar, hemos de decir que los indigenas no siempre

harfan es intencién de ocultar nada, sino mds bien de sacralizar y com-
pletar propios elementos aquello que el cristianismo les ofrecia. ;Al dia
de ndigenas, sin riesgo de persecuciones, no siguen “ocultando” o colo-

ficalNges humanos para sus dioses y no que éstos lo hiciesen por nosotros. Aunque contamos
con un'aso excepcional, como el de Nanahuatzin, quien se arroja voluntariamente al fuego
de modo que se sacrifica a si mismo y se convierte en Quinto Sol, como Cristo que se sacri-
fica para redimir el pecado del Hombre y entre algunas culturas meseoamericanas se le iden-
tifica con el Sol.

151. Escalante, “Cristo, su sangre y los indios”, 72.

152. Véasen. 110.



182 GARCIA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

b) El globo de cristal de la cruz de Palencia y la decoracién que lo rodea recuer-

dan tdceas empleadas en la iconografia indigena, como ¢) el ejemplo del detalle del
Chicomoztoc en la Historia Tolteca-Chichimeca o d) una escena de sacrificio del Cédice
Boturini, vol. 1 (Oxford: R. Havell. 1831), f. 4. Conaculta-iNaH-MEX. “Reproduccién
autorizada por el Instituto Nacional de Antropologia e Historia”; ¢) Tal vez la misma
idea de asociar la cruz y la cactdcea sacrificial se refleja en la peana de la cruz atrial de
Nonoalco, Hidalgo. Archivo Fotogréfico Manuel Toussaint, uNaM; f) y en la peana
de la cruz atrial de San Sebastidan Mdrtir de Chimalistac. Foto: Cecilia Gutiérrez Arrio-
la, 2014. Archivo Fotografico Manuel Toussaint, uNam.



LA CRUZ MEXICANA DEL SIGLO XVI 183

cando emblemas suyos, como el jaguar, en los altares? ;Acaso el altar cristiano
en sus origenes no necesitaba estar legitimado por las reliquias de un mértir o
un santo, una via de comunicacién con lo divino semejante a los “idolos” indi-
genas? El fenémeno se nos antoja mds complejo que la interpretacion superfi-
cial de fray Toribio. Por otro lado, es posible que, teniendo en cuen ese
tipo de practicas no las vieran con buenos ojos los evangelizadoreq @‘
religioso, tal vez se lleg6 a una solucién de compromiso; piénses b i
ci6n de la montana sagrada a base de elementos como los nifios %

cala y Cristo como exponente mdximo de sacrificio, pues Ontana sagra-
da no tiene sentido si no estd Cristo en ella; es decir, en @ obr{que nos ocupa es
Cristo quien da sentido a todo el programa salvificoz’

153. Como se trata del tinico ejemplar conservado hasta don emos, es imposible estable-
cer comparaciones y pudo ser una férmula compleja que n de gran difusién. No obstan-

te, entre los objetos entregados al papa en 1533 en Bo segncontraba una cruz de calcedonia
que media medio pie de alto colocada sobre un m %do en alabastro finisimo, objeto tal
vez traido por Domingo de Betanzos (Laura L& inelli, “From the New World to Bo-
logna, 1533. A gift for Pope Clement VII anggBologMgse collections of the sixteenth and seven-
teenth centuries”, Journal of the History of @lleffions, nim. 24.2 [2012]: 145); Davide Domenici
y Laura Laurencich-Minelli, “Doming zos’ gifts to Pope Clement VII in 1532-1533:
Tracking the Early History of some jects and Codices in Italy”, Estudios de Cultura
Nihuatl, nim. 47 [enero-junio de 2014]: %9-209. Por la fecha tan temprana, el monte podria

contener elementos semejantes gff de Wy cruz de Palencia, pero hasta que la pieza no se localice
no sabremos con exactitud cdmdg omposicién. El ejemplo tipolégico e iconogrificamente

mds préximo a la cruz de Palgncia sgria la citada cruz-relicario con Calvario con calavera de cris-
tal de roca, y estilisticam, tuz de Fregenal. Otra cruz de altar similar, pero carente de
cualquier rasgo americ®go, reflizada en plata dorada y cristal de roca, encierra un lignum crucis
y se apoya en un @hlvarjo™esnudo; se encuentra en el Museo Diocesano de Albarracin y es
obra de Andrédyla8guellg)—vecino de Zaragoza— realizada en 1573-1574 (Ernesto Arce Oliva,
“La plateria rgftac@gista de la catedral de Albarracin: génesis de una coleccién”, en Estudios de

Historia de Libro homenaje a Gonzalo M. Borrds Gualis, eds. Marfa Isabel Alvaro Zamo-
ra, Con 6n Lomba Serrano ez al. [Zaragoza: Institucion Fernando el Catélico, 2013], 154.
Como aracion meramente anecdotica podria recordarse la representacion del cerro Potosi,

en %6 cm de ancho, encargada en Perti por el arzobispo Diego Morcillo, datada en 1719
%a como peana de la Virgen de la Caridad de Villarrobledo, pueblo natal del prelado
(L rcia-

Sauco Beléndez, “Maqueta del cerro de Potosi utilizada como peana. 1719, en La
Iglesia M América: evangelizacion y cultura, catdlogo de la exposicion, cat. 242 [Sevilla: Pabellén
de la Santa Sede, 1992], 316-317) o la cruz de altar conservada en la catedral de Segovia y posi-
blemente de origen amalfitano, que se apoya en un monte realizado en plata en el que hay algu-
nos elementos —como caracoles— en coral rojo. Un crucificado de tamafo inferior al natural
realizado en madera policromada, con su Gélgota donde habitan diversos animales y plantas, se
conserva en la catedral Vieja de Salamanca.



184 GARCfA BARRIOS — PARADA LOPEZ DE CORSELAS

Como tercera hipétesis planteamos que el programa iconogréfico de la cruz
de Palencia fue una decisién consciente y asumida sin ocultamientos que podria
recurrir a principios o estrategias semejantes a los del claustro del convento de
Cuauhtinchan (cz. 1560) o el ciclo pictérico encargado en el siglo xviir
cura cacique Mazihcatzin. Son obras que asumen su condicién cristiagg
que retoman procedimientos simbdlicos de la tradicién prehispdnica, @

la amplia poblacién indigena, en la que la aristocracia cacique “§3fyhgfacionista”
seguia siendo un elemento de poder perfectamente capacigflo pra comisionar
obras en las que reivindicaria sus remotos origenes, su &eminente en la
nueva sociedad y su apego a la religion catdlica, aunqug fuca desde una visién
propia o interesada. Cabe recordar que el citado Cqueili8"e 1554 en su capitu-
lo XXXIV establece que todas las obras debia %r el control estricto y
vigilante de la Iglesia, lo cual nos induce a pe cruz de Palencia es ante-
rior o bien que no se consideré peligrosa o fhgapdal control oficial, fenémenos
que no serfan raros, puesto que conjuntg€ com®el de Cuauhtinchan pudieron
llevarse a cabo. No obstante la cruz de a debi6 pasar algin tipo de con-

trol, al menos por parte de las auto@ cargadas del marcaje de la plata. %

3

)

N. B. De form N queremos mostrar nuestro agradecimiento al canénigo de la cate-
dral de Palenci dor Valderrdbano por todo el apoyo prestado para poder llevar a cabo
esta investi . AsTmismo, a Mario Humberto Ruz por sus sugerencias tan valiosas y a
Cristina E rtin (Departamento de Historia del Arte II, ucm) por sus indicaciones
bibliogrf queremos pasar por alto tampoco las ventajosas aportaciones de los pro-
fesor epartamento de Antropologia de América de la Universidad Complutense de

nuel Gutiérrez Estévez, Alfonso Lacadena Garcia-Gallo, José Luis de Rojas, asi

arfa Teresa Uriarte Castafieda de la Universidad Nacional Auténoma de M¢é-

xico, y Enrique Florescano del Instituto Nacional de Antropologia e Historia, asi como el
y q polog

como las

apoyo en la realizacién de los dibujos Miguel Moreno y sus comentarios sobre los concilios
mexicanos. Agradecemos también la ayuda de Albert Estrada Rius, del Gabinete Numismd-
tico del MNAc.

* Todas las fotos salvo que no se especifique de otro modo son de los autores.





