MARIANA SVERLI]J

UNIVERSIDAD DE BUENOS AIRES

La ruina, el diseiio y los materiales
en De re adificatoria
de Leon Battista Alberti

La arquitectura y la ruina

n su andlisis de la obra de Arist6teles, Jean Brun subraya el nexo que se

establece entre la fisica y la cosmologia aristotélica, aduciendo que el fina-

lismo de la primera no representa un determinismo perfecto: “la materia
opone a la forma una resistencia que la actualiza e introduce cierto elemento de
indeterminacién que no se encuentra sino en el mundo sublunar”,” caracteri-
zado éste por la presencia del cambio y de lo indeterminado. En una remisién
a la cosmologia aristotélica, Alberto Cassani llama, en este sentido, “sublunar”
al mundo humano descrito por Alberti, un mundo sujeto a la voracidad del
cambio, expresado en los ciclos adversos de la fortuna y la decadencia fatal de los
hombres y de las cosas.> Esta exposicién del “mundo sublunar” encuentra, des-
de mi perspectiva, una expresion acabada en la idea de ruina. Es la ruina, que
Alberti y sus contempordneos encuentran diariamente en el marco de sus paseos
por Roma y de sus “excavaciones” arqueoldgicas y filoldgicas, la que manifiesta
el seguro destino de todas las cosas. Pero Alberti reconoce en las ruinas no sélo el
motivo de su melancolfa, sino también el verdadero motor que lo impulsa a la

1. Jean Brun, Aristdreles y el Liceo (Buenos Aires: EUDEBA, 1985), 76.
2. Alberto Cassani, La fatica del costruire. Tempo e materia nel pensiero di Leon Battista
Alberti (Milédn: Unicopli, 2004).

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XXXVI, NUM. 105, 2014 3 9



40 MARIANA SVERLI]J

reflexién y a la escritura. De este modo se expresa en el inicio del libro VI de su
tratado de arquitectura, De re edificatoria:

Sobrevivian atn ejemplos de antiguas obras, como teatros y templos, de los que,
como de insignes profesores, serfa posible aprender mucho: veia, no sin ldgrimas
en los ojos, cémo iban siendo destruidos dia a dia; y que quienes, acaso, llevaban
a cabo una construccién contemporineamente, se inspiraban mds en tonterias y
extravagancias de moda, que en seguir los criterios ya ampliamente probados en las
obras mds elogiadas; por todo lo cual, nadie negaba que, en breve tiempo, esta, por
asi decir, parte de la vida y del conocimiento, habrfa, seguramente, desaparecido del
todo. Siendo ésta la situacién, no podia sino ponerme a meditar con gran frecuencia
y durante largo tiempo, sobre la posibilidad de comentar estos temas.?

La ruina emerge como el fundamento primero de la teorfa arquitectdnica alber-
tiana. Alberti recuerda con orgullo, a lo largo de su tratado, todo aquello que
aprendi6 —y se propone transmitir— observando, dibujando, tomando nota
de las construcciones antiguas que segufan en pie, asi como de sus restos que
atn hablaban. En este sentido, la ruina expresa un modelo y una moraleja: es
la potencia vuelta acto (tendiente no a la perfeccién sino al desbaratamiento) y la
firme consecuencia de un tiempo que todo lo devora, en sintonia con la violencia
de la historia. En el comienzo del tltimo libro de su tratado Alberti reflexiona:

El tiempo todo lo vence; y pérfidas y demasiado vigorosas son las armas de la vejez;
ni pueden los cuerpos hacer nada contra las leyes de la naturaleza que los lleva a
envejecer [...]. Percibimos cudnto poder tiene el ardor del sol, la gélida sombra,

las heladas, los vientos [...]. Anade a ello los dafios provocados por los hombres.*

3. “Restabant vetera rerum exempla templis theatrisque mandata, ex quibus tanquam ex
optimis professoribus multa discerentur: eadem non sine lachrymis videbam in dies deleri;
et qui forte per haec tempora aedificarent, novis ineptiarum //deliramentis potius quam pro-
batissimis laudatissimorum operum rationibus delectari; quibus ex rebus futurum negabat
nemo, quin brevi haec pars, ut ita loquar, vitae et cognitionis penitus esset interitura. Idcirco
haec cum ita essent, non poteram non facere, quin de commentandis his rebus et saepe et diu
cogitarem”. Leon Battista Alberti, De re adificatoria, ed. Giovanni Orlandi (Mildn: Il Polifilo,
1966), VI, I, 441-443. Donde no se aclare algo contrario, las traducciones al castellano son
siempre mias. Cotejé las de los pasajes expuestos de De re adificatoria con la versién italiana
de G. Orlandi y la castellana con traduccién de J. Fresnillo: Leon Battista Alberti, De re edi-
ficatoria (Madrid: Akal, 1991).

4. “omnia vinci aevo; et insidiosa nimiumque valida esse tormenta vetustatis; nec posse ad-



DE RE AEDIFICATORIA DE LEON BATTISTA ALBERTI 4I

Es, en fin, a partir de la ruina —con su condensacién del espacio y del tiempo—
como Alberti escoge pensar y pensarse, en tanto arquitecto y tedrico de las artes,
en tanto escritor y matematico.

En el Origen del Trauerspiel alemdn, Walter Benjamin sentencia que:

en el semblante de la naturaleza estd escrita la palabra “historia” con la escritura cifrada
de la transitoriedad: la fisonomia alegérica de la historia natural, que es puesta en
escena por el Trauerspiel, estd realmente presente como ruina [...]. Asi configurada,
la historia no se manifiesta como proceso de una vida eterna, sino como transcurso

de ineluctable decadencia.’
Para los escritores barrocos, de acuerdo con Benjamin:

los elementos que ha legado la antigiiedad son [...], pieza por pieza, aquéllos a partir
de los cuales se combina la nueva totalidad. Mejor dicho: se construye. Pues la visién
perfecta de esta nueva totalidad es la ruina [...]. Aquella técnica, que en el plano
del detalle se referfa con ostentacion a las cosas concretas, a las flores retéricas y a
las reglas, estaba orientada a un efusivo dominio de los elementos antiguos en una
construccién que, sin unirlos en un todo, seguird siendo superior, en la destruccién,

a las antiguas armonfas.®

Alberti coloca, al lado del rostro de la destruccién, el de la armonia, en una
balanza depositada en las manos del hombre. Si a lo largo de su tratado de arqui-
tectura discurre sobre el arte de construir esa armonia (el ensamblaje de las partes
en un todo armdnico), lo hace con la perenne conciencia de la fragilidad de la
materia y de la accién devastadora del hombre y de la naturaleza. Dicho en otros
términos, el humanista nacido en Génova excluye la presencia de un modelo,
ajeno a la inmanencia del mundo terreno. Elige, en su lugar, uno que ofrece la
ruina, y, a diferencia del tratamiento dado por el barroco en la argumentacién
benjaminiana, desde los ciclos de generacién y corrupcién del mundo, busca
instalar ciertos principios de estabilidad. En la bisqueda de estos principios, la

versus foedera naturae nisi corpora, quin senectutem subeant [...]. Sentimus, quid ardor solis,
quid umbrae gelatio, quid pruniae, quid venti valeant. [...]. Adde his hominum iniurias”.
Alberti, De re adificatoria, X, 1, 869.

5. Walter Benjamin, Origen del Trauerspiel alemdn, trad. Carola Pivetta (Buenos Aires:
Gorla, 2012), 221.

6. Benjamin, Origen del Trauerspiel alemdn, 222.



42 MARIANA SVERLI]J

teoria arquitecténica albertiana expresa su objetivo mayor. La ruina, por tanto,
no es el final del recorrido, el rostro de la historia que expresa la escena barroca,
sino un eterno lugar de comienzo y una conciencia que subyace en la historia
construida y vuelta a construir.

El diserio

Estos principios de estabilidad son concebidos en la mente del arquitecto, quien
los vuelca en su obra, destinada a emitir los fundamentos, pero también los
limites de la razén humana. Alberti expone estos fundamentos en el prélo-
go a De re adificatoria, donde comienza por definir al actor y al objeto de la
arquitectura: el arquitecto y el edificio. Una vez asentada la preeminencia de
la arquitectura sobre las otras artes, Alberti define al arquitecto, al que diferencia

del obrero (fabrum):

Yo, por mi parte, determinaré que el arquitecto serd aquel que con un méctodo (via)
admirable y riguroso sepa proyectar racionalmente y realizar practicamente cualquier
obra que, a partir del desplazamiento de los pesos y la reunién y encadenamiento de
los cuerpos, se adapte bellamente (bellisime) a las necesidades (usibus) més propias
del hombre. Para hacerlo posible, necesita del conocimiento de las mds importantes
disciplinas.”

El arquitecto, por tanto, ademds de abocarse a la dimensién practica de la arqui-
tectura, tiene un doble compromiso intelectual, en tanto mentor de la obra y
conocedor de las mds importantes disciplinas. Alberti justifica estos atributos
que debe tener el arquitecto dando, a continuacién, su propia versién, dife-
rente de la de Vitruvio,® de los origenes de la arquitectura y del papel necesario

7. “Architectum ego hunc fore constituam, qui certa admirabilique ratione et via tum
mente animoque deffinire tum et opere absolvere didicerit, quaecunque ex ponderum motu
corporumque compactione et coagmentatione dignissimis hominum usibus bellissime com-
modentur. Quae ut possit, comprehensione et cognitione opus est rerum optimarum et dignis-
simarum”. Alberti, De re adificatoria, prol., 7.

8. Alberti toma distancia de la teoria de Vitruvio, para quien el origen del agrupamiento
humano derivé del descubrimiento del fuego. Por el contrario, para Alberti, éste se produce
merced a la arquitectura, tal como lo expresa en el prélogo a De re edificatoria: “Hubo quienes
decfan que el agua o el fuego fueron las causas originarias que permitieron el agrupamiento en



DE RE AEDIFICATORIA DE LEON BATTISTA ALBERTI 43

que desempena en el desarrollo y disfrute de la vida individual y social de los
hombres, declarando, por ello mismo, haber asumido la tarea de reunir en diez
libros los contenidos propios de este arte.® Establecido este cardcter necesario de
la arquitectura y el valor de la obra que estd por emprender, agrega a la defini-
cién de arquitecto arriba citada la concerniente al edificio:

En efecto, como hemos advertido, un edificio (aedificium) es, ciertamente, un cuerpo
(corpus), que, como los otros cuerpos, consta de diseno (lineamentis) y materia, de los
cuales uno es producido por la inteligencia (ingenio), la otra es fruto de la naturaleza
(natura); a éste hemos de proporcionar la mente y la razén (mentem cogitationemque),
aesta otra la preparacién y la seleccién. Sin embargo, ni una ni otra accién bastardn
por si solas, si no se anaden las experimentadas manos del artifice, capaces de dar
forma a la materia mediante el disefio (lineamentis materiam).*°

comunidades de los seres humanos. Pero nosotros, considerando la utilidad del techado y la pa-
red y su cardcter necesario, estamos convencidos de que estos tltimos factores, sin duda alguna,
tuvieron un mayor peso a la hora de reunir (conciliandos) y mantener juntos (continendos) a los
seres humanos”. (“Fuere qui dicerent aquam aut ignem //pracbuisse principia, quibus effectum
sit, ut hominum coetus celebrarentur. Nobis vero tecti parietisque utilitatem atque necessitatem
spectantibus ad homines conciliandos atque una continendos maiorem in modum valuisse nimi-
rum persuadebitur”.) Alberti, De re adificatoria, prdl., 9. En efecto, para Alberti, no es a partir
de las manifestaciones de la naturaleza (representadas, en el caso vitruviano, por el fuego) como
el hombre se aglutina en una comunidad, sino a partir del limite que éste impone a la naturaleza,
vale decir, de las propias herramientas que disefia para mantenerse a resguardo y a distancia de ella.

9. De re adificatoria, emulando el De architectura libri decem de Vitruvio, se compone de
diez libros. El propio Alberti especifica el contenido de cada uno de estos libros: en el primero
se dedicard al “diseno” ([ineamenta), en el segundo, a los “materiales” (materia), en el tercero, a
la “obra” (opus), en el cuarto, a las “obras de uso comun” (universorum opus), en el quinto, a las
“obras de uso restringido” (singulorum opus), en el sexto, a la “ornamentacién” (ornamentum),
en el séptimo, a la “ornamentacién de los edificios religiosos” (sacrorum ornamentum), en el
octavo, a la “ornamentacién de los edificios publicos civiles” (publici profani ornamentum), en
el noveno, a la “ornamentacién de las construcciones privadas” (privatorum ornamentum) y
en el décimo, al “mantenimiento de los edificios” (operum instauratio). Alberti menciona tam-
bién un apéndice que versard sobre “la nave” (navis), “la financiacién” (zeraria), “la aritmética
y la geometria” (historia numeri et linearum), “sobre lo que pueda serle ttil al arquitecto en su
trabajo” (quid conferat architecto in negocio), y que no ha quedado registrado.

10. “Nam aedificium quidem corpus quoddam esse animadvertimus, quod lineamentis ve-
luti alia corpora constaret et materia, quorum alterum istic ab ingenio produceretur, alterum a
natura susciperetur: huic mentem cogitationemque, huic alteri parationem selectionemque ad-
hibendam; sed utrorumque per se neutrum satis ad rem valere intelleximus, ni et periti artificis
manus, quae lineamentis materiam conformaret, accesserit”. Alberti, De re edificatoria, prol., 1s.



44 MARIANA SVERLIJ

A partir de estas dos definiciones Alberti desarrolla un concepto central para su
teoria de la arquitectura, al que llama /ineamenta, y del cual se ocupard, especi-
ficamente, en el libro primero, sin dejar, sin embargo, de remitir a él a lo largo
de todo su tratado.™*

Pero ;c6mo traducir y comprender este concepto central de la teorfa arquitec-
ténica albertiana? Javier Fresnillo, en su traduccién castellana del tratado alber-
tiano, traduce /ineamenta como “trazado”. Giovanni Orlandi, en su traducciéon
italiana escoge, en cambio, el término “disegno” (en italiano: dibujo).™* Yo opté
por “diseno”, que incluye el plano material del dibujo concreto tanto como la
impronta de una mente que lo ha elaborado. En todo caso, mds alld de la tra-

11. La centralidad de este concepto se advierte también en Momus, la narracién que Alberti
compone entre 1443 y 1450. Alli, el filésofo Gelasto desarrolla una intrincada teorfa sobre el
origen del mundo humano, a la que el barquero Caronte no encuentra sentido, esgrimiendo
en su lugar las observaciones hechas por un pintor, quien, lineamentis contemplandis, habia
reconocido el origen enmascarado del mundo humano. De acuerdo con la lectura de Caronte,
es alli donde residen los fundamentos de la obra (en este caso, el hombre), su verdad engano-
samente expresada. Reproducimos aqui las palabras proferidas por Caronte: “Te contaré lo
que recuerdo del discurso, no de un filésofo, ya que todas vuestras reflexiones giran en torno a
sutilezas y juegos de palabras, sino de un pintor. Después de observar a lo largo de mucho
tiempo las formas del cuerpo, €l si que vio por si solo mds que todos ustedes juntos, midiendo
e investigando sobre el cielo”. (“Referam quae non a philosopho —nam vestra omnis ratio
nisi in argutiis et verborum captiunculis versatur— sed a pictore quodam memini audivisse. Is
quidem lineamentis contemplandis plus vidit solus quam vos omnes philosophi caelo commen-
surando et disquirendo”). Leon Battista Alberti, Momus, ed. Virginia Brown y Sarah Knight
(Londres: The I Tatti Renaissance Library, 2003), 306-308.

12. En nota al pie se justifica del siguiente modo la eleccién del «érmino “disegno™ “Con
el término lineamenta A. refiere a algo menos amplio y mds especifico que el italiano ‘dibujo’.
Sin embargo, al traducir ‘proyecto’ y ‘proyectar’, se alterarfa en cierto punto el sentido del
texto. Se prefirié, por tanto, traducir literalmente porque, pocas paginas después, el lector
serd conducido, por el propio uso que A. hace del término, a restringir y especificar el signi-
ficado”. Alberti, De re adificatoria, prél., 18. Por su parte, Betts sefiala cudles fueron las suce-
sivas traducciones del término al italiano y al inglés: “El término es dificil de traducir. [...]
Cosimo Bartoli, en 1550, tradujo /ineamentis como ‘disegno’, como hace Giovanni Orlandi,
en la ltima traduccién, aunque con dudas [...]. En 1720, el primer traductor inglés, James
Leoni, siguiendo a Bartoli, tradujo /ineamentis al inglés como ‘design’. [...]. En la m4s reciente
traduccion al inglés, Rykwert, Tavernor y Leach transliteraron lineamentis al inglés como
‘lineaments’. La transliteracién puede ser cuestionable como forma de traduccién, pero no
aparecen alternativas razonables que sean vélidas”. Richard Betts, “On Lineamentis: Alberti’s
Definitions as the Intellectual Structure of De re edificatoria’, en Leon Battista Alberti, teorico
delle arti e gli impegni civili del “De re adificatoria” (), eds. Arturo Calzona, Paolo Fiore ez al.
(Citrta di Castello: Leo S. Olschki, 2007), 424-425.



DE RE AEDIFICATORIA DE LEON BATTISTA ALBERTI 45

duccién del término, en este caso, siempre incompleta respecto del significado
original, la comprension acabada de este concepto se desprende de las propias
palabras albertianas. Alberti, en efecto, segtin se ha podido observar, da cuenta
de dos instancias diferenciadas que involucran todo proceso constructivo, de las
que se ocupard por separado en los libros primero y segundo: lineamenta 'y mate-
ria. La segunda, dice, es fruto de la naturaleza, en tanto la primera deriva de la
inteligencia. Dicho en otras palabras, la mareria (los materiales) existe antes de
su “preparacién y seleccién”, mientras que el disefio lleva siempre y desde siem-
pre la impronta del raciocinio del hombre: es en la medida en que éste lo ha
elaborado. Es por ello que, si bien la complementacién del diseno y los materia-
les, por medio de las manos del artifice, es la condicién de posibilidad de toda
construccién, Alberti puede separarlos en dos momentos distintos: “el arte de
la construccién en su conjunto se compone del diseno y de la construccién”,
pero “se podrdn proyectar en mente y espiritu (animo et mente) las formas en
su totalidad, prescindiendo completamente de los materiales”.# Este “armado
mental” de la obra estd presente también en el tratado vitruviano. En el capitu-
lo XI del libro VI, dedicado a la firmeza de los edificios, Vitruvio distingue tres
valoraciones distintas a las que se puede arribar contemplando el aspecto de un
edificio: cuando éste es de aspecto magnifico, dice el arquitecto romano, lleva a
apreciar el material del que estd compuesto, si lo que se valora, en cambio, es la
sutileza del trabajo, la admiracién la llevard la destreza del albanil; si, finalmente,
lo que se aprecia es la elegancia que procede de la exactitud de las proporciones,
el mérito serd del arquitecto. En verdad, sefala, no sélo los arquitectos, sino
todos los hombres pueden reconocer lo que es bueno. La diferencia radica en
que esta apreciacién general surge de la contemplacién de un edificio materiali-
zado, en cambio, el arquitecto no parte de la conclusién sino de la concepcidn:
“pero el arquitecto, luego de haberla ideado en su mente, sabe lo que serd después
de concluida, en gracia, comodidad y decoro”.”s De una forma en cierto modo

13. “Tota res @dificatoria lineamentis et structura constituta est”. Alberti, De re edificato-
ria, 1, 1, 19.

14. “Etlicebit integras formas praescribere animo et mente seclusa omni materia”. Alberti,
De re adificatoria, 1, 1, 21.

15. “architectus autem, simul animo constituerit, antequam inceperit, et venustate et usu et
decore quale sit futurum, habet definitum”. Pollio Vitruvius, De architectura libri decem, ed. F.
Krohn (Leipzig: Teubner, 1912), 6.8.10. http://data.perseus.org/texts/urn:cts:latinLit:phil1056.
phioor.perseus-lat1. Las citas en castellano de este texto corresponden a: Marco Polién Vitru-
vio, Los diez libros de arquitectura (Madrid: Akal, 2007), VI, XI, 160. La edicién de Akal



46 MARIANA SVERLI]J

similar, Alberti desarrolla su definicién de lineamenta, partiendo de la conciencia
de representar una fase inicial que contempla el armado final:

En cuanto al diseno toda su fuerza y razén (vis et ratio) consisten en encontrar un
modo exacto y satisfactorio de ajustar y unir lineas y dngulos, por medio de los cuales
resulte enteramente definido el aspecto del edificio. Es, por tanto, labor y funcién del
disefio asignar a los edificios y a las partes que los componen un lugar conveniente
(aptum locum), una proporcién determinada (certum numerum), una disposicién
decorosa (dignumque modum) y una distribucién agradable (gratum ordinem), de

modo que la forma entera de la construccién repose en el disefio mismo.*®

El concepto de lineamenta refiere, por tanto, a la juntura de lineas y dngulos, tan-
to como a las distintas partes que conforman el edificio, su ubicacién, propor-
cionalidad, funcionalidad y decoro. En el libro noveno, dedicado al ornamento,
Alberti retoma y amplia esta definicién, incluyéndola como participe necesaria
de la conformacién de las cosas bellas:

Aquello que se aprecia en las cosas mds hermosas y adornadas es fruto, o bien de
la invencién o de las previsiones de la inteligencia, o bien del trabajo del artifice, o
bien ha sido infundido a tales cosas directamente por la naturaleza. Propias de la
inteligencia serdn la eleccién, la distribucién, la disposicién, etc., para darle decoro
a la obra; propios del obrero serdn el acumular, el aplicar, el cortar, el recortar, el
revocar, etc., para dotar de gracia a la obra; de la naturaleza se recibirdn la pesadez, la
ligereza, la densidad, la pureza, la resistencia al paso del tiempo, y otras semejantes,
que hacen que la obra resulte admirable. Estas tres funciones deben ser aplicadas en
las partes del edificio segtin el empleo y destino de cada una.’”

reproduce la traduccién de José Ortiz y Sanz de 1787.

16. “Lineamentorum omnis vis et ratio consumitur, ut recta absolutaque habeatur via coap-
tandi iungendique lineas et //angulos, quibus aedificii facies comprehendantur atque con-
cludatur. Atqui est quidem lineamenti munus et officium praescribere aedificiis et partibus
aedificiorum aptum locum et certum numerum dignumque modum et gratum ordinem, ut
iam tota aedificii forma et figura ipsis in lineamentis conquiescat”. Alberti, De re adificatoria,
LT 19.

17. “Quae in rebus pulcherrimis et ornatissimis placeant, ea quidem aut ex ingenii com-
mento et rationibus aut ex artificis manu deveniunt, aut a natura rebus ipsis immissa sunt.
Ingenii erit electio distributio collocatio et eiusmodi, quae operi afferant dignitatem; manus
erit acervatio affictio amputatio circumcisio expolitio et generis eiusdem, quae operi afferant
gratiam; rebus a natura ascita erunt gravitas levitas densitas puritas, contra vetustatem virtus,



DE RE AEDIFICATORIA DE LEON BATTISTA ALBERTI 47

Cada uno de estos elementos es la condicién de posibilidad de la apariencia agra-
dable de las cosas, pero en tanto obra de su mutua integracion. Asi, el disefio,
producto de la inteligencia, se complementa con la labor del obrero y con las
posibilidades que ofrece la materia, fruto de la naturaleza: Alberti pasa aqui de
los conceptos, definidos en una primera instancia, a los agentes involucrados,
de un modo u otro, en el proceso constructivo (la mente del arquitecto, la
mano del obrero, la naturaleza), dando cuenta del didlogo que se establece entre
el plan pensado y ejecutado por el hombre y las leyes propias de la naturaleza.
En el marco de este didlogo, de hecho, se conquista la concinnitas (armonia),
traslacién matemdtica del orden universal.

Senaldbamos lineas arriba que, en su definicién de arquitecto, Alberti da
cuenta de una dimensién “prictica’, y de otra “intelectual”. Estas dos dimensio-
nes de la arquitectura figuran en el inicio de una de las fuentes —ya citada— del
tratado albertiano: De architectura de Vitruvio. Alli Vitruvio sefiala que:

La Arquitectura es una ciencia adornada de otras muchas disciplinas y conocimien-
tos, por el juicio de la cual pasan las obras de las otras artes. Es practica y tedrica. La
practica es una continua y expedita frecuentacion del uso, ejecutada con las manos,
sobre la materia correspondiente a lo que se desea formar. La tedrica es la que sabe
explicar y demostrar con la sutileza y leyes de la proporcidn, las obras ejecutadas.
Asi, los Arquitectos que sin letras sélo procuraron ser préicticos y diestros de manos,
no pudieron con sus obras conseguir crédito alguno. Los que se fiaron del s6lo
raciocinio y letras, siguieron una sombra de la cosa, no la cosa misma. Pero los que

se instruyeron en ambas, como prevenidos de todas armas, consiguieron brevemente

y con aplauso lo que se propusieron.™

et similia, quae operi afferunt admirationem. Tria haec partibus pro cuiusque //usu et munere
accomodanda sunt”. Alberti, De re adificatoria, V1, IV, 459.

18. Vitruvio, Los diez libros de arquitectura, 1,1, 2. Compdrese con la version latina, “Archi-
tecti est scientia pluribus disciplinis et variis eruditionibus ornata, cuius iudicio probantur om-
nia quae ab ceteris artibus perficiuntur opera. Ea nascitur ex fabrica et ratiocinatione. Fabrica
est continuata ac trita usus meditatio, quae manibus perﬁcitur e materia cuiuscumque generis
opus est ad propositum deformationis. Ratiocinatio autem est, quae res fabricatas sollertiae ac
rationis pro demonstrare atque explicare potest. Itaque architecti, qui sine litteris contenderant,
ut manibus essent exercitati, non potuerunt efficere, ut haberent pro laboribus auctoritatem;
qui autem ratiocinationibus et litteris solis confisi fuerunt, umbram non rem persecuti viden-
tur. At qui utrumgque perdidicerunt, uti omnibus armis ornati citius cum auctoritate, quod fuit
propositum, sunt adsecuti”. Vitruvio, De architectura libri decem, 1.1.



48 MARIANA SVERLIJ

Vitruvio enumera a continuacion las disciplinas en las que debe estar instrui-
do el arquitecto: las letras, el dibujo, la geometria, la dptica, la aritmérica, la
historia, la filosofia, la medicina, el derecho y la astrologia; todas ellas le pro-
porcionan dignidad intelectual al arte arquitecténico, la que Alberti le atri-
buye a partir del término lineamenta, que, mds alld del conocimiento que el
arquitecto debe poseer de otras disciplinas, hace de la arquitectura una préc-
tica con un determinante componente intelectual.”

Vitruvio da asimismo otra definicién de la arquitectura en la que establece
sus componentes: “La Arquitectura consta de ordenacién, que en griego se llama
taxis, de disposicidn, que los griegos llaman didthesis, de euritmia, simetria, decoro
y distribucidn, llamada en griego economia”.** En lo referido a la disposicién,
sefala:

La disposicidn es una apta colocacion y efecto elegante en la composicién del edificio
en orden a la calidad. Las especies de disposicidon que en griego llaman ideas, son
icnografia, ortografia, y scenografia. La icnografia es un dibujo en pequefio, formado
con la regla y el compis, del cual se toman las dimensiones, para demarcar en el
terreno del 4rea el vestigio o planta del edificio. Ortografia es una representacién en
pequeno de la frente del edificio futuro, y de su figura por elevacién, con todas sus
dimensiones. Y la scenografia es el dibujo sombreado de la frente y lados del edificio,
que se alejan, concurriendo todas las lineas a un punto.>” Nacen estas tres especies

de ideas de la meditacion, y de la invenci6n.

19. En este sentido, aduce Betts: “Vitruvio intenta elevar el estatus intelectual del arqui-
tecto tomando prestado el prestigio de otras disciplinas, y fatalmente debilita su argumento
cuando ubica fabrica antes que ratiocinatione [...]. En De re adificatoria, el arquitecto deviene
un intelectual por lo que hace, y no porque debié tomar prestado el prestigio de otras discipli-
nas”. Betts, “On Lineamentis”, 433. De la dimensi6n intelectual del concepto de lincamenta
albertiano se ocupa también el trabajo, atin no consultado, de Nikolaos-Ion Terzoglou, “The
Human Mind and Design Creativity: Leon Battista Alberti and lineamenta”, en The Humani-
ties in Architectural Design: A Contemporary and Historical Perspective, eds. Soumyen Bandyo-
padhyay, Jane Lomholt ¢z /. (Londres y Nueva York: Routledge, 2010), 136-146.

20. Vitruvio, Los diez libros de arquitecrura, 1, 11, 8. “Architectura autem constat ex ordina-
tione, quae graece TG dicitur, et ex dispositione, hanc autem Graeci dt&0eowv vocitant, et
eurythmia et symmetria et decore et distributione, quae graece otikovoptia dicitur”. Vitru-
vio, De architectura, 1.2.

21. Las tres definiciones que da Vitruvio corresponden, respectivamente, a la planta, el
alzado y la perspectiva.

22. Vitruvio, Los diez libros de arquitectura, 1, 11, 9-10. Compdrese con la versién latina,
“Dispositio autem est rerum apta conlocatio elegansque compositionibus effectus operis cum



DE RE AEDIFICATORIA DE LEON BATTISTA ALBERTI 49

De acuerdo con Betts, si bien Alberti no usa esta definicién “griega” de Vitru-
vio, en la dispositione encontré una descripcion de dibujo como mediador entre
la mente del arquitecto y las formas materiales del edificio.*’ En efecto, en el
libro II, dedicado a los materiales, Alberti retoma la importancia del “esbozo”,
como un paso previo a la ejecucién de la obra, en estrecha conexién con el ejer-
cicio de praecogitare (premeditar). En este sentido, dice Alberti, “Serd tarea de
los expertos concebir y determinar con anticipacion (praecogitasse et praefinisse)
cada cosa”.** Esta “fractura” entre el momento de la proyeccién y el momento
de la ejecucién®’ responde a la conciencia de una fragilidad existencial que el
hombre puede combatir mediante una apelacion intensiva a la razén. Esta ape-
lacién se concentra particularmente en el momento destinado a la formulacién
del diseno de la obra:

No me cansaré por tanto de recomendar aquello que solfan hacer los mejores cons-
tructores: meditar y volver a considerar la obra a emprender en su conjunto y las
medidas de cada una de las partes, sirviéndonos no sélo de los dibujos y esbozos,
sino también de los modelos hechos en madera u otro material, ademds de tener en

cuenta el consejo de expertos; s6lo luego de tal examen podremos hacer frente a los

gastos y al cuidado de la empresa.2®

qualitate. Species dispositionis, quae graece dicuntur d€att, sunt hae: ichnographia, ortho-
graphia, scaenographia. ichnographia est circini regulaeque modice continens usus, e qua ca-
piuntur formarum in solis arearum descriptiones. orthographia autem est erecta frontis imago
modiceque picta rationibus operis futuri figura. item scaenographia est frontis et laterum abs-
cedentium adumbratio ad circinique centrum omnium linearum responsus. hae nascuntur ex
cogitatione et inventione”. Vitruvio, De architectura libri decem, 1.2.

23. Betts, “On Lineamentis”, 433.

24. “Bene quidem consulti est omnia praecogitasse et praefinisse animo ac mente”. Alberti,
De re adificatoria, 11, 1, 95. El “cogitare”, en este tltimo sentido, no sélo se complementa con
el “agere” sino también con el “praccogitare”. Vale decir, no sélo se induce a “pensar” y “me-
ditar”, antes de ejecutar una obra, sino también a “pensar de antemano”, a “premeditar”. La
factibilidad de la obra depende en este sentido de un robustecimiento de la idea, labrada con
minuciosidad al igual que, posteriormente, la materia.

25. Separacién que también recomienda el proteico dios Momo a Jupiter, cuando éste deci-
de emprender la tarea de refundar el mundo, en la narracién albertiana.

26. “Iccirco vetus optime aedificantium mos mihi quidem semper probabitur, ut non pers-
criptione modo et pictura, verum etiam modulis exemplariisque factis asserula seu quavis re
universum opus et singulae cunctarum partium dimensiones de consilio instructissimorum
iterum atque iterum pensitemus atque examinentur, priusquam quid aliud aggrediare, quod
impensam aut curam exigat”. Alberti, De re adificatoria, 11,1, 97.



50 MARIANA SVERLI]J

La maqueta o el dibujo del arquitecto difiere en tal sentido del propio del pintor,
en la medida en que encarna el momento de la concepcién, por un lado abierto
a la alteracién del proyecto,?” y por el otro, expuesto a una evaluacién de las
medidas de la obra:

Es mejor, por tanto, que se hagan modelos no ya perfectamente acabados, pulidos
e ilustrados, sino desnudos y sencillos, en los que puedas juzgar el ingenio de la
concepcidn (inventoris ingeniumy), no la habilidad del obrero ( fabri manum). Entre
la obra gréfica del pintor y la del arquitecto existe esta diferencia: aquel se esfuerza
en dar relieve por medio de sombras, lineas y dngulos disminuidos; el arquitecto, en
cambio, despreciando las sombras, representa el relieve mediante el dibujo de la
planta, y muestra en otros dibujos la forma y la extensién de cada fachada y de cada
lado sirviéndose de dngulos reales y de lineas invariables, como quien quiere que
su obra no sea juzgada con base en apariencias visuales, sino evaluada con base en
medidas (dimensionibus) determinadas y racionales.?®

En este praecogitare, materializado en la proyeccién del modelo, el arquitecto
retine su invencidn con la reflexién sobre la vicissitudo humana, vale decir, no sélo
evita los errores que puedan existir en la concepcién de la obra, sino también los
imprevistos derivados de (e inherentes a) la propia vida. De alli que, al sintetizar
el contenido de los primeros cinco libros del tratado, en el inicio del libro sexto,
Alberti sostenga que la firmitas y 1a utilitas de la obra fueron el resultado de la ela-
boracién del disefio y de su ejecucién, a los fines de “resistir las inclemencias del
tiempo”, mds precisamente, “sus injusticias (ferendam iniuriam tempestatum)”:

Se ha hablado en los primeros cinco libros del disenio del edificio, de los materiales de
la construccidn, de la mano de obra, de todo aquello que nos parecié importante a los

27. “Y en este modelo serd posible, sin peligro alguno, agregar, quitar, cambiar, innovar,
aun alterar enteramente el proyecto, hasta que todo esté en su sitio y reciba nuestra aproba-
cion”. (“Et licebit istic impune addere diminuere commutare innovare ac penitus pervertere,
quoad omnia recte conveniant et comprobentur”.) Alberti, De re edificatoria., 11, 1, 97.

28. “Quare modulos velim dari non exacto artificio perfinitos tersos illustratos, sed nudos
et simplices, in quibus inventoris ingenium, non fabri manum probes. Inter pictoris atque
architecti perscriptionem hoc interest, quod ille prominentias ex tabula monstrare umbris et
lineis et engulis comminutis elaborat, architectus spretis umbris prominentias istic ex funda-
menti descriptione ponit, spatia vero et figuras frontis cuiusque et laterum alibi constantibus
lineis atque veris angulis docet, uti qui sua velit non apparentibus putari visis, sed certis ratisque
dimensionibus annotari”. Alberti, De re adificatoria, 11, 1, 99.



DE RE AEDIFICATORIA DE LEON BATTISTA ALBERTI SI

fines de la construccién de obras publicas y privadas, sacras y profanas, de modo de
volverlas resistentes a las inclemencias del tiempo y adecuadas a las varias funciones

(usus) que la diversidad de lugares, climas, personas y cosas exigen.

Esta resistencia (en sentido material, pero también moral) se construye en la teoria
arquitecténica albertiana en la asociacién del disefio (/ineamenta) y los materiales
(materia), dos elementos complementarios, pero sujetos a una valoracién jerdr-
quica. Alberti expresa esta jerarquia mediante “la fractura voluntaria” de ambos
momentos integrantes del quehacer constructivo, siendo el diseno aquel que,
apelando a la razén (a la meditacién y a la premeditacién), otorga su fuerza e
integridad a la obra: asegura no sélo su existencia sino también su supervivencia:

En efecto, la lluvia estd siempre lista para danar y no pierde nunca la mds minima
ocasién para causar males: perfora con delicadeza, reblandece, corroe constantemente
todas las ligaduras del edificio, en fin, arruina por completo la construccién y la echa
abajo. Por este motivo, los arquitectos experimentados pusieron buen cuidado en
procurarle al agua de la lluvia un camino por donde fluyera libremente, para evitar que
se detuviese en algtin lugar o que penetrara por algtin sitio en donde causara dafo.3°

Esta valoracién de la dimensién intelectual de la teorfa arquitectdnica albertiana,
sin embargo, lejos de denostar la materia, le asigna un destacado papel, que da
cuenta de la alianza entre la reflexién “abstracta” del arquitecto’ y la indagacién
concreta en la experiencia.

29. “Lineamenta et materiam operum et manum fabrilem, et quae ad publica privataque
cum sacra tum et profana aedificia constituenda pertinere videbantur, quoad essent ea quidem
ad ferendam iniuriam tempestatum apta et ad suos quaeque usus pro locorum temporum ho-
minumque rerumque rationibus accommodata”. Alberti, De re adificaroria, V1, 1, 441.

30. “Nam semper quidem est ad lendendum paratus imber et aditus ad maleficium quam-
vis minimos nunquam non usurpat: etenim tenuitate perterebrat, mollitie inficit, assiduitate
commacerat omnes aedificii nervos, denique structuram funditus vitiat atque perdit. Ea de re
probe observarunt periti architecti, ut liberum fluendi cursum imbribus pararent, caverentque,
ne quo loci aqua consisteret, aut uspiam pervaderet, quo noxam inferret”. Alberti, De re adifi-
catoria, 1, X1, 77-79.

31. Esta palabra se entrecomilld, ya que el término “abstracto” no responde con exactitud
a la elaboracién mental (plasmada por otra parte en la maqueta) del arquitecto; es pertinente,
en su lugar, para graficar el saber especulativo de los filésofos, tal como son caracterizados en
el Momus. Recurri a esta palabra, sin embargo, para diferenciarla del estadio anterior a la obra
consumada, con el empleo concreto de los materiales.



52 MARIANA SVERLI]J

Los materiales

En efecto, no sélo el diseno de la obra asegura la pervivencia de la construccién,
su sustraccion de los avatares del tiempo y de las inclemencias de la naturaleza,
sino también la seleccién de los materiales en virtud de sus cualidades intrin-
secas, evaluadas a partir de la observacién y la experiencia. Asi, estudiando las
construcciones de los antiguos, se pueden diferenciar el valor y la fuerza de los
distintos tipos de piedra, tanto como la experiencia ha permitido dictaminar que
las maderas se fortalecen y se tornan mds aptas para trabajarse si se las espolvorea con
tierra, se las encera y se las coloca determinado tiempo sobre trigo.3

De hecho, para contrarrestar la potencia devastadora de la naturaleza, Alberti
no sélo recurre a la técnica del arquitecto, sino que deposita su atencién también
en los propios materiales a utilizar. Esta importancia dada por Alberti a los mate-
riales para detener la accién destructora de la naturaleza ha llevado a Cassani a
argumentar que la resistencia de la obra depende, también, de la materia, en la que
se “sustancia la forma y el disefio” elaborado por el arquitecto. De acuerdo con su
lectura, en lugar de presentar una fractura entre lo intelectual y lo material, Alberti
“porque es consciente de la ‘ontoldgica’ debilidad de la materia” le presta la méxi-
ma atencién.?? En efecto, la materia, como afirma Cassani, participa de la misma
vicissitudo temporum de los hombres, tal y como se evidencia en las ruinas de la
antigtiedad. Alberti, considerando la evidente centralidad de la dimensién material
del edificio, por ello mismo, no sélo busca los materiales més ductiles y resistentes,
por medio de una indagacién en la experiencia, sino que, sobre todo, se muestra
consciente de la contencién que debe procurarles a éstos el disefio. Es en el libro
primero, dedicado al disefio, donde da un ejemplo paradigmdtico de la asociacién
que debe establecerse entre las inclemencias del tiempo y la resistencia constructiva:

La utilidad de la techumbre es la primera y mds importante de todas. En efecto, no
s6lo contribuye a la salud de los habitantes, al rechazar y apartar la noche, la lluvia
y sobre todo el sol, sino que también protege (¢#uetur) maravillosamente todo el
edificio. [...]. Sin duda, la techumbre es el arma que los edificios tienen contra las

inclemencias y el ataque del tiempo (tempestatum iniurias atque impetus) >+

32. Alberti, De re edificatoria, 11, VIIL y 11, V.

33. Cassani, La fatica del costruire, 117.

34. “Tectorum utilitas omnium est prima et maxima. Non enim solum incolarum saluti
confert, dum noctem imbremque atque in primis aestuantem solem repellunt atque excludunt;



DE RE AEDIFICATORIA DE LEON BATTISTA ALBERTI 53

Esta fractura intencional entre el momento de la elaboracién del disefio y su
materializacién es justamente lo que permite sustraer a la materia de la vicissitudo
temporum e integrarla en un plan, vale decir, trocar su mutabilidad en firmeza y
duracién, su constante devenir en un principio de estabilidad. Es en este sentido
que el espacio disefiado humanamente (la arquitectura) se constituye en una de
las principales herramientas de lucha contra los estragos de la naturaleza y del
tiempo, en la medida en que éste, como aquélla, corrompe la materia con el paso
de los anos y de la violencia propiciada por los hombres mismos.>5 Albert, en
efecto, se muestra apesadumbrado por la debacle de la cultura antigua, que se
manifiesta en el estado ruinoso de los edificios y sus soportes intelectuales:

Me dolia que tan abundantes e ilustres documentos de los escritores se hubiesen
perdido por la adversidad de los tiempos y de los hombres; a punto tal que, en medio
de tanta ruina, una sola obra se hubiera salvado llegando hasta nosotros, aquella de
Vitruvio: escritor ciertamente muy competente, pero tan estropeado y lacerado por
el paso del tiempo, que en muchos pasajes se advierten lagunas e imperfecciones. 3¢

verum et mirifice omne tuetur aedificium. [...]. Arma nimirum aedificiorum tecta sunt contra
tempestatum iniurias atque impetum”. Alberti, De re adificatoria, 1, X1, 75.

35. En contraste con la busqueda de armonia y estabilidad que Alberti plasma en De re wdi-
ficatoria, el comportamiento violento e irracional del hombre se pone en primer plano en sus
obras literarias, particularmente, en Momus y las Intercenales. Es Garin quien se ha ocupado
en primer lugar de estas dos vertientes del pensamiento albertiano. Para el fildsofo italiano,
si en los tratados de arte y ciencia albertianos se vislumbra “el intento de alcanzar una solu-
cién positiva de las contradicciones de la realidad”, en obras como Momus o las Intercenales
el humanista sostiene un “comentario irénico del drama absurdo de la vida”. Trabajé sobre
estas dos vertientes del pensamiento albertiano en: Mariana Sverlij, “La razén y el absurdo en
la obra de Leon Battista Alberti”, Studia Aurea, nim. 6 (2012): 155-177. constltese en htep://
studiaurea.com/article/view/v6-sverlij.

36. “Nanque dolebam quidem tam multa tamque praeclarissima scriptorum monumenta
interisse temporum hominumque iniuria, ut vix unum ex tanto naufragio Vitruvium su-
perstitem haberemus, scriptorem procul dubio instructissimum, sed ita affectum tempestate
atque lacerum, ut multis locis multa desint et multis plurima desideres”. Alberti continta sus
reflexiones sobre Vitruvio de este modo: “Se afiadia el hecho de que hubiera transmitido en
una lengua nada culta; de modo que los latinos dirfan que quiso parecer griego, mientras que
los griegos aseguran que escribi6 en latin. Pero el hecho basta por si mismo para probar
que no fue ni latino ni griego; lo que equivale a decir que quien escribié de un modo tal que
no podemos entenderle, no escribié para nosotros”. (“Accedebat quod ista tradidisset non
culta: sic enim loquebatur, ut Latini Graecum videri voluisse, Graeci locutum Latine vati-
cinentur; res autem ipsa in sese porrigenda neque Latinum neque Graecum fuisse testetur,
ut par sit non scripsisse hunc nobis, qui ita scripserit, ut non intelligamus”.) Alberti, De re



54 MARIANA SVERLI]J

De acuerdo con Cassani, el tratamiento dado por Alberti a la restauracién de
los edificios forma parte de la critica, que el humanista disemina a lo largo de su
obra, de las conductas ociosas: “En mayor medida que un destructor ‘activo’,
que puede ser representado por el firor barbarus, el hombre aparece a los ojos de
Alberti como un destructor ‘pasivo’: el desinterés por la suerte de la arquitectura
es la primera causa de la ruina de los edificios. Retorna aqui, una vez mis, la
condena al oz7um” 37 En todo caso, frente al hombre destructor, por accién, pero
también por omisién, emerge la figura diligente e industriosa del arquitecto,
cuya meta no sélo es construir sino también reparar lo destruido.

La restauracion

Alberti, como sefaldbamos al comienzo, fundamenta su arte desde la perspec-
tiva de la ruina, en donde la historia se hunde y se reanima. Es por ello que ésta
nunca es objeto de una contemplacién pasiva. No s6lo a partir de la observa-
cién de las ruinas el humanista nacido en Génova busca ciertos principios de
estabilidad, a los que llama la res edificatoria. Sabe que la materia es frégil, y que
todo lo terreno en algin momento se halla sujeto al derrumbe. Resulta en tal
sentido significativo que a la atribucién albertiana de la ruina como modelo y
moraleja le corresponda, en el final del tratado, el abordaje del mantenimiento
y la restauracién de los edificios, lacerados por la impericia humana, y por los
estragos devastadores de la naturaleza y del tiempo.

Mis alld de las controversias sobre la génesis y el lugar que ocupa el libro X
en el proyecto original albertiano,’® lo cierto es que en él Alberti se ocupa de una

adificatoria, V, 1, 441. El estado maltrecho del texto vitruviano responde también, pues, al
lenguaje incomprensible utilizado por el propio Vitruvio, a mitad de camino entre el griego
y el latin y violatorio, por tanto, de la latinitas, que junto con la perspicuitas, el ornatusy el
decorum integra las virtutes dicendi: de hecho, a lo largo de su tratado, Alberti se esmera en
retratar el arte de la arquitectura con la mayor claridad expresiva posible, debiendo para ello,
en ocasiones, emplear nuevos vocablos alli donde no alcanzan las palabras usuales. “Habré de
acufar denominaciones para ser lo més accesible y menos oscuro posible, como he procurado
que debfa ser en estos libros”. (“Fingenda mihi erunt nomina, quo sim, quem esse me his libris
maxime elaborandum institui, facilis et minime obscurus”), III, XIV, 241. En este mismo
sentido se expresa en el tltimo capitulo del libro VI.

37. Cassani, La fatica del costruire, 138-139.

38. Para Grayson, Alberti no sélo presenté en 1452 a Nicolds V el tratado en su conjun-
to, con sus diez libros, sino que éstos fueron escritos de un tirén. Cecil Grayson, Studi su



DE RE AEDIFICATORIA DE LEON BATTISTA ALBERTI S5

fase distinta y emparentada con el arte de la construccién propiamente dicho:
el mantenimiento y la restauracién de los edificios. En efecto, Alberti da cuenta
de los dos rostros que lleva implicitos el arte arquitecténico: la construccién y
la destruccién. A esta doble faz que rodea todo aquello que existe en el “mundo
sublunar”, se acopla una tercera posibilidad (vanamente proclamada en Momus
por Jupiter): la de la restauracién. El libro décimo del tratado, en este sentido,
dialoga con los libros primero y segundo dedicados al disefio y los materiales,
dejando en evidencia que el programa impuesto por la razén no siempre vence a
las vicisitudes de un mundo dominado por lo absurdo y que, del mismo modo,
este mundo irracional no siempre se impone cuando se anteponen los recursos de
la razén. Es asi como en el libro X Alberti analiza los defectos que puede presentar
una construccién, una vez realizada, y los divide entre aquellos que se derivan de
causas externas, fundamentalmente ligadas al accionar de la naturaleza, y aquellos
que provienen de causas internas, vinculadas a la concepcion o a la ejecucion del
edificio. Alberti plantea aqui un dilema sustancial: ;todo lo puede enmendar la
mano y el raciocinio humanos? La respuesta, evidentemente, es negativa:

Pero no todos los defectos que tienen su origen en causas externas son de tal natu-
raleza que no puedan ser corregidos; y tampoco los defectos propios del arquitecto
pueden siempre corregirse. En efecto, las obras que estdn estropeadas por completo y
desfiguradas en todas sus partes no son susceptibles de recibir mejoras. Asimismo,

en cuanto a las que se encuentran en un estado tal que no pueden ser mejoradas

Leon Battista Alberti (Citta di Castello: Olschki, 1998). Distinta es la hipétesis formulada por
Zoubov, segtin la cual Alberti redacté su tratado libro por libro, ofreciendo a Nicolds V, no
la totalidad del tratado, sino los dos primeros libros, eventualmente acompanados por el libro
décimo: “Es probable que los dos primeros libros y el libro X hayan sido mostrados por el autor al
papa Nicolds V ya en 1952. Los libros III, IV y V no estaban atin terminados en ese momento.
Los libros VI y IX fueron escritos en 1455-1472”. Vasilii Zoubov, “Leon Battista Alberti (1404-
1472) et les auteurs du Moyen Aye”, Medieval and Renaissance Studies, vol. 4 (1958): 245-66.
Caye, en cambio, sostiene que los dos tltimos capitulos del libro X no sélo son extranjeros al
tratado de arquitectura albertiano, sino anteriores a éste. Se trata, desde su lectura, de un primer
esbozo de las descripciones que Alberti retomard luego de un estudio mucho més profundo
sobre la cuestién, habiendo sido agregados con probabilidad por copistas que los recuperaron
para completar el libro X. Como el propio Caye cita, Max Theuer, traductor alemdn del De re
adificatoria, sostiene que este ultimo libro, en su totalidad, se escribi6 aparte y con fines diver-
gentes al resto del tratado, una hipétesis descartada por Grayson en funcién de las numerosas
alusiones, diseminadas a lo largo del tratado, al problema de la restauracién de los edificios. Pierre
Caye, “La Place du livre X dans le De re adificatoria”, Albertiana, nim. 7 (2004): 23-40.



56 MARIANA SVERLI]J

sino trastrocando su entero disefio, su reparacion no es preferible a su demolicién

y posterior reconstruccién”.3?

Alberti promete abocarse a aquellos edificios que en efecto se pueden reparar,
dando un lugar primordial, entre ellos, a los publicos. En este sentido, comienza
senalando los posibles mejoramientos que se pueden introducir, si la primera
de las seis partes que conforman la arquitectura (la regio) hubiera estado mal
escogida, vale decir, si hubiere sido erréneo el medio ambiente elegido para el
emplazamiento de la ciudad. Una vez constatada esta deficiencia, el arquitec-
to puede subsanar los problemas acarreados a la construccién por un entorno
adverso. Alberti se detiene en este primer aspecto, dejando la impresién de un
libro inacabado, ya que en lo siguiente se centrard en los modos y opciones de
obtencién y canalizacién del agua, a excepcion de los dos tltimos capitulos en
los que se dedica a analizar los defectos y la reparacion de los muros.

La restauracién, sin embargo, no sélo supone una adicién suplementaria
a las explicaciones del tratado, que da cuenta de las posibles soluciones frente
al desmejoramiento de las obras, sino que también, desde la interpretacién de
Pierre Caye, permite redimensionar el concepto de lineamenta, del que Alberti
se ocupa en el libro primero. En este sentido, de acuerdo con Caye:

No se trata mds de concebir in mente, en el atelier mental del arquitecto, un proyecto
completo, autosuficiente, seclusa materia, en la pura abstraccién de toda materia y de
toda contingencia [...] —modo de concepcidn extraido del modelo de la creacién
divina— sino de hacer un llamado a un modus inveniendi mucho mds modesto,
fundado en el simple desplazamiento de lineas o de elementos estructurales, en la
modificacién de medidas o masas, en la sustitucién, adicién o sustraccién de las

partes en relacién a lo existente.4°

Creo, sin embargo, que en la confianza depositada en el arte arquitecténico,
Alberti persigue los fundamentos de una nueva vivendi ratio, algo que en el trata-

39. “Sed non omnia, quae importantur aliunde, vitia talia sunt, ut emendari nequeant; ne-
que ad architecto si quod aderit vitium, tale semper erit, emendari ut queat. Corrupta enim
funditus et omni ex parte penitus depravata emendationes non suscipiunt. Quae item sic se
habent, ut, nisi totis lineis pervertantur, reddi nequicquam possunt meliora, ea quidem non
emendantur magis quam, ut nova illic facias, demoliuntur”. Alberti, De re edificatoria, X,
I, 871.

40. Caye, “La Place du livre X7, 31.



DE RE AEDIFICATORIA DE LEON BATTISTA ALBERTI 57

do se vislumbra a partir de una arquitectura que se adjudica las tareas propias de
la retérica: persuadir para inducir a una accién transformadora. No me ocuparé
en este articulo de esta dimensién central de la teorfa arquitectdnica albertiana,
que, por otra parte, debe contemplarse en el disefio de la construccién. Baste
subrayar que en el inicio del libro VI, Alberti vuelve a remitirse a la famosa
triada vitruviana (firmitas-commoditas-amoenitas) para argumentar el recorrido
emprendido en los primeros cinco libros y justificar el contenido de los que res-
tan, imponiéndole una jerarquia a estos tres criterios a los que debe subordinarse
la construccién: el conseguir la gratia y 1a amoentitas se revela, en esta ocasion,
sin embargo, una empresa atin mds destacada en el arte de la construcciéon que
la obtencién de la firmitas y la utilitas. En efecto, senala Alberti:

De las tres partes que atafifan a la técnica de la construccion en su totalidad (uni-
versam aedificationem) —que los edificios sean adecuados a los usos (usum) que les
vayamos a dar, que tengan la mdxima solidez y duracién (perpetuitatem firmissima),
que posean gracia y hermosura (gratiam et amoenitatem)— hemos terminado de
abordar las primeras dos. Resta por tanto la tercera, que de todas es la mds noble,
ademds de indispensable.4*

La belleza, fruto de la armonia de las proporciones y del ornamento, de hecho,
no sélo procura deleitar, desde un punto de vista estético, sino también con-
mover para inducir a una accién virtuosa.**

41. “Ex tribus partibus, quae ad universam aedificationem pertinebant, uti essent quidem
quae adstrueremus ad usum apta, ad perpetuitatem firmissima, ad gratiam et amoenitatem pa-
ratissima, primis duabus partibus absolutis restat tertia omnium //dignissima et perquam valde
necessaria”. Alberti, De re adificatoria, V1,1, 445.

42. En palabras de Alberti: “En efecto, ;quién negard sentirse mds a gusto cuando habita
entre paredes adornadas que cuando lo hace dentro de muros descuidados? O, ;por qué otro
medio mds seguro el arte humano podrd proteger sus productos de las ofensas del propio
hombre? Porque la belleza hard que la ira destructora del enemigo se calme y la obra de arte
sea respetada”. (“Quis enim non secum agi commodius affirmabit, ubi sese inter ornatos,
quam si neglectos intra parietes receperit? Aut quid alioquin tam obfirmatum effici //ulla
hominum arte poterit, quod ab hominum iniuria satis munitum sit? At pulchritudo etiam ab
infestis hostibus impetrabit, ut iras temperent atque inviolatam se esse patiantur”). Alberti,
De re adificatoria, V1, 11, 447.



58 MARIANA SVERLIJ

El patrimonio antiguo: advertencia y compasion

La ruina representa, en todo caso, un espacio de reunién de la temporalidad
pasada (en su esplendor y en la debacle del mismo) y de la actual (en su cardcter
derruido y en su promesa de reconstruccion). Segtin he analizado, desde este
punto de vista, Alberti reflexiona sobre la estructura secular del mundo, en tér-
minos de la historia construida y vuelta a construir, pues es una absurda ilusion
creer en la firme vocacién constructiva de los hombres y, en este mismo sentido,
en la fortaleza y durabilidad de sus obras.#> En efecto, la escritura que emerge
desde la ruina lleva en sus entrafas la conciencia de la fragilidad de toda obra
humana. Es por ello que tampoco la Antigiiedad, y ni atin la naturaleza, logran
escapar a este ciclo de fatalidad.** Quedan, no obstante ello, rastros de un saber,
fruto de la experiencia atravesada por los hombres. La historia en tal sentido no
s6lo se manifiesta por medio del rostro de la violencia sino que también deja
entrever —desde sus mismas fisuras— los rastros de una sabiduria que el arqui-
tecto debe hacer propia, expresando en su labor (y en el resultado de su labor)
una prudencia que combina una actitud estoica y una voluntad de intervencién
civil. La obra de Alberti ensefa, en este sentido, que no se trata de renunciar al
mundo (al modo del Petrarca de la Vi solitaria) o, por el contrario, de aden-
trarse activamente en ¢l (al modo del mentado por Hans Baron “humanismo

43. Grassi sostiene que el humanismo renacentista contrapone a la visién metafisica de
la filosofia tradicional una concepcién del hombre en su discurrir histdrico y existencial. Al
trabajar particularmente con el Momus albertiano sefiala: “Momo proclama con su espiritu
critico la abolicién del orden eterno y ahistérico imperante hasta ese momento. La historia
penetra en la esfera de lo siempre idéntico, con lo que se confirma que es Momo el que pro-
piamente cuestiona el mundo divino, viéndose envuelto por esa razén en las mds grotescas
aventuras, sin que nadie pueda confiar en é1”. Ernesto Grassi, La filosofia del humanismo, trad.
Manuel Canet (Barcelona: Anthropos, 1993), 179.

44. En un sentido similar, en el prélogo a la versién en vulgar del tratado De Pictura (Della
Pirtura) dedicado, precisamente, al arquitecto Filippo Brunelleschi, Alberti, al parangonar las
obras de la Antigiiedad con las de su tiempo, se figura a una naturaleza “envejecida y cansada”
(“fatta antica e stracca”) que ya no logra producir ingenios como los antiguos. Este melancé-
lico comienzo es, sin embargo, inmediatamente superado, cuando el humanista recuerda su
vuelta a Florencia luego del largo exilio al que fueron condenados los Alberti, ocasion en la
que pudo contemplar la manifestacién de un renovado espiritu debido a las obras de Brune-
lleschi, Donatello, Ghiberti, Luca della Robbia y Masaccio. Leon Battista Alberti, De Pictura,
en Opere Volgari, ed. Cecil Grayson, vol. 3 (Bari: Laterza, 1973), 7-8.



DE RE AEDIFICATORIA DE LEON BATTISTA ALBERTI 59

civil”),#5 sino de reconocer la conciencia simultdnea de la falta de conduccién del
propio mundo y el anhelo de imprimir en él una planificacién humana.

Esta planeacién sélo puede vislumbrarse por medio de la ruina, que expresa
los incesantes intentos de construccién y reconstruccién de la historia. El senti-
miento de pesar ante el estado ruinoso de las cosas, en este sentido, expresa en la
obra albertiana, al mismo tiempo, la bisqueda de control sobre los sucesos por
venir. Este control que se obtiene en el marco de una apelacién a la razén, que
contiene y da forma al transfondo absurdo de la vida. De alli que en el inicio
del libro V1, Alberti sitde al lado de la ardua labor que le ha significado escribir
su tratado sobre el arte edificatorio, el dolor que le producia ver el estado de los
edificios antiguos, un especticulo desolador al que non sine lachrymis videbam.
En efecto, el humanista —tal como alli confiesa— impulsado por esa compasion
que le generaban los restos sobrevivientes de la Antigiiedad, emprendié su labor
de escritura, reponiendo las faltas e inconsistencias de las fuentes, inventando
nuevos vocablos donde no los habia, y desafiando, finalmente, las propias limi-
taciones que encontraba. En la Retdrica, Aristételes define la compasién como

un cierto pesar por la aparicién de un mal destructivo y penoso en quien no lo
merece, que también cabria esperar que lo padeciera uno mismo o alguno de nues-
tros allegados [...] porque estd claro que el que estd a punto de sentir compasion
necesariamente ha de estar en la situacién de creer que él mismo o alguno de sus
allegados van a sufrir un mal y un mal como el que se ha dicho en la definicién, o
semejante, o muy parecido.4

De alli que, segtin Aristételes, no experimenten compasién aquellos que estdn
completamente perdidos, o bien, enteramente satisfechos. La compasion tiene
un uso retérico, en este sentido, al estar emparentada con el propio miedo,
persuadiendo a los hombres a medir sus futuras acciones, con el fin de evitar

4s. Subraya Baron que “el humanismo del siglo x1v, que habia mantenido las caracteris-
ticas medievales de un alejamiento del mundo, se transformaba ahora en humanismo civil”.
Hans Baron, En busca del humanismo civico florentino (México: Fondo de Cultura Econémi-
ca, 1993), 19. El soporte material de esta nueva experiencia lo aportan, principalmente, los
trabajos de Leonardo Bruni, en particular, su Laudatio de la ciudad de Florencia y el segundo
de sus Didlogos a Pier Paolo Vergerio, ubicado cronolégicamente por Baron con posterioridad
a 1402y, por consiguiente, a la muerte de Giangaleazzo Visconti.

46. Rer. 11, 8, 1385b 13-19. Reproducimos la traduccién de Quintin Racionero, Aristdteles,
Retdrica (Madrid: Gredos, 2007), 195.



60 MARIANA SVERLI]J

que se cierna sobre ellos el mal que abatié a quien resulta objeto de la compasién.
En términos albertianos, este estatuto persuasivo de la compasién tiene su ori-
gen en la conciencia del desamparo humano, que hermana a los hombres entre
si en su comun fragilidad. En efecto,

Lo efimero no estd entonces solamente en la naturaleza, a la que el arte superpone su
durabilidad y solidez; estd también en la violencia de la historia, amenazando desde el

interior el proyecto arquitectural, considerado en su propia dimensién “histérica”.47

Para el humanista nacido en Génova, esta fragilidad de la historia encuentra una
expresion simbdlica y material en las antiguas construcciones, tnicas capaces de
ofrecer una ensefianza a las nuevas empresas constructivas. En sus notas a la Retdrica
de Aristételes, Quintin Racionero aduce:

En todo caso, este mecanismo psicoldgico es el que fundamenta la capacidad per-
suasiva del uso retérico de la compasidn, puesto que sobre todo nos sentimos persua-
didos en aquellas ocasiones en que “mds nos da la sensacion de que también podria
sucedernos” lo que compadecemos en otros [...]. En la experiencia del mal ajeno y
como resultado del miedo propio, la piedad reintroduce la éptica del hombre que
sabe que no es Dios.#®

El hombre albertiano reconoce en su desamparo la ausencia de un plan mayor, en
donde albergarse como una pieza designada a integrar el todo. En este sentido,
apelando a la razén, disefia su propio espacio y lo prefia de valores que estimulen
su conservacion. Consciente, sin embargo, de la fragilidad de este espacio, erigi-
do por el hombre para el hombre, asume que es necesario considerar, también,
su posible destruccién y su posterior reconstruccion, tal como se revela en la pro-
puesta de refundacién del mundo, llevada a cabo en el Momus, y en la reparacion
de los edificios, que Alberti contempla en el libro X de su tratado.

47. Paul Ricoeur, “Arquitectura y hermenéutica”, Arquitectonics, vol. 5 (2002): 24.
48. Quintin Racionero, introduccién, traduccidn y notas a Aristételes, Retdrica, 196-197.



DE RE AEDIFICATORIA DE LEON BATTISTA ALBERTI 61

Conclusiones

De acuerdo con Richard Krautheimer, el tratado de arquitectura de Alberti, De
re adificatoria, no s6lo pugna por devolver a su estado original los edificios y los
escritos de la Antigiiedad, lacerados por el tiempo.* La empresa propuesta por
el humanista es ardua, en la medida en que implica, también, reponer un sistema
global de pensamiento y de vida:

Se trate de monumentos o escritos, las obras de los antiguos, después de todo, han
devenido fragmentos maltratados y destruidos por el tiempo. Por consiguiente, deben
ser reconstruidos, interpretados y mejorados de acuerdo a las lineas que para Alberti
representan el verdadero significado de la Antigiiedad, el verdadero significado dedu-
cido de la totalidad de la Antigiiedad, tal como ¢él Ia reconoce: un sistema consistente
de pensamiento y de vida en el cual cada cosa y cada accién se ubica en su lugar.5°

Para esta labor de reconstruccidn, refiere Krautheimer, Alberti se dirige en su
tratado a los patrocinadores de las futuras construcciones. Estos mecenas son
los de la nueva generacién que debe ser educada de acuerdo a las premisas del
pensamiento humanista.’” No por casualidad, contintia Krautheimer, De re
adificaroria fue escrito en latin, la lengua erudita del nuevo programa, ni tam-
poco casualmente el texto albertiano fue emprendido a instancias de Lionello
D’Este, y luego de concluido, presentado al pontifice humanista Nicolds V.52

49. Para una detallada clasificacién y andlisis de las fuentes de conocimiento, escritas y
edilicias, mencionadas por Alberti, puede consultarse Ana Belén Onecha Pérez, “Una nueva
aproximacién al De re edificatoria de Leon Battista Alberti. Los conocimientos constructivos y
sus fuentes”, tesis doctoral (Universidad Politécnica de Cataluna, 2012), 69- 75 y 497- 615.

so. Richard Krautheimer, “Alberti and Vitruvius”, en Acts of the XXth International Congress
for the History of Art. Studies in Western Art II (Princeton University Press, 1963), 52.

s1. Krautheimer, “Alberti and Vitruvius”, 49.

52. Krautheimer, “Alberti and Vitruvius”, s2. En efecto, Krautheimer encuentra una evi-
dencia del nexo que se establece entre la escritura del tratado y las sugerencias hechas a Alberti
por Lionello D’Este en el inicio del libro VI del De re edificatoria. Para Krautheimer este alti-
mo serfa, en realidad, un prefacio que Alberti habria escrito para una primera versién del De
re adificatoria, en un momento de decepcién después de haber renunciado a escribir el comen-
tario de Vitruvio que Lionello D’Este le habia sugerido. En detrimento de esta lectura, para
Choay, el comienzo del libro VI, con su valor de nuevo prélogo, constituye una pieza central
de la arquitectura del texto albertiano. Las observaciones que en él hace Alberti sobre la arqui-
tectura antigua y contempordnea, el estado del texto de Vitruvio y los propésitos de utilizar
en su tratado, como contrapartida, un latin correcto e inteligible, “liga la narracién de los



62 MARIANA SVERLI]J

El particular nexo que se establece en la teoria arquitecténica albertiana
entre la omnipresente conciencia de la ruina, y la atencién dada al disefio y los
materiales, sin embargo, pone de manifiesto la dubitativa lectura que hace Leon
Battista de los nuevos ideales humanos. Ciertamente, como aduce Krautheimer,
Alberti comprende que el legado de la Antigiiedad se ha convertido en ruinas y
fragmentos, que es preciso reconstruir e interpretar, encomendando esta tarea al
arquitecto. Pese a ello, Alberti, antes que consagrar, se tropieza en su obra con las
esperanzas cifradas en el hombre. En este sentido, advierte que el nuevo orden
dependerd de la conciencia de la ruina, a la que el arquitecto debe anticiparse
mediante la elaboracién del disefio y la seleccion de los materiales.

En efecto, la atencién dada por Alberti al diseno y los materiales resulta
inseparable de la reflexién que dedica al maltrecho estado del texto de Vitruvio
y a los restos agénicos de las obras arquitectdnicas de la Antigiiedad. De alli que
ambas reflexiones deban tomarse como una unidad, en la medida en que, desde
la conciencia de la ruina, dan cuenta de un llamado conjunto a la arquitectura
y a la filologia,’ no sélo desde el “suefio del humanismo”,5* sino también desde
su pesadilla. En este tltimo sentido, en el tratado de arquitectura albertiano, en
lugar de ser el mecenas que encarga la obra —en su calidad de simple comitente
o en tanto representante del nuevo programa humanista—, es el arquitecto el
prototipo ideal de hombre que se eleva por encima del resto: su mirada se ha mol-
deado no al calor del triunfo, sino de la derrota, de la que pugna por emerger. %

momentos de la edificacion a la de la reflexién que la construye, hace correr paralelamente
el tiempo tedrico del constructor y el tiempo del escritor”. Francoise Choay, La Régle et le
modeéle. Sur la théorie de | architecture et de ['urbanisme (Paris: Edition du Seuil, 1996), 119.

53. De acuerdo con Eck, del mismo modo que De oratore de Cicerdn no representa una
guia para la exitosa articulacién del discurso publico, sino una interrogacién sobre la verdade-
ra naturaleza de la elocuencia y su papel en la sociedad, el De re edificatoria no es una colec-
cién de instrucciones que debe seguir el constructor, sino un interrogarse sobre los principios
de la arquitectura, considerada como un instrumento esencial para la sociedad civilizada.
Caroline van Eck, “The Structure of ‘De re @dificatoria’ Reconsidered”, Journal of the Society of
Avrchitectural Historians, nim. 3 (1998): 280- 297.

54. Tal es el titulo del estudio que Rico dedica al humanismo. Francisco Rico, E/ suesio del
humanismo. De Petrarca a Erasmo (Madrid: Alianza, 1993).



