
ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XXXVI, NÚM. 105, 14	 39

MARIANA SVERLIJ
universidad de buenos aires

La ruina, el diseño y los materiales 
en De re ædificatoria  

de Leon Battista Alberti

La arquitectura y la ruina

En su análisis de la obra de Aristóteles, Jean Brun subraya el nexo que se 
establece entre la física y la cosmología aristotélica, aduciendo que el fina-
lismo de la primera no representa un determinismo perfecto: “la materia 

opone a la forma una resistencia que la actualiza e introduce cierto elemento de 
indeterminación que no se encuentra sino en el mundo sublunar”,1 caracteri-
zado éste por la presencia del cambio y de lo indeterminado. En una remisión 
a la cosmología aristotélica, Alberto Cassani llama, en este sentido, “sublunar” 
al mundo humano descrito por Alberti, un mundo sujeto a la voracidad del 
cambio, expresado en los ciclos adversos de la fortuna y la decadencia fatal de los 
hombres y de las cosas.2 Esta exposición del “mundo sublunar” encuentra, des-
de mi perspectiva, una expresión acabada en la idea de ruina. Es la ruina, que 
Alberti y sus contemporáneos encuentran diariamente en el marco de sus paseos 
por Roma y de sus “excavaciones” arqueológicas y filológicas, la que manifiesta 
el seguro destino de todas las cosas. Pero Alberti reconoce en las ruinas no sólo el 
motivo de su melancolía, sino también el verdadero motor que lo impulsa a la 

1.  Jean Brun, Aristóteles y el Liceo (Buenos Aires: eudeba, 1985), 76.
2.  Alberto Cassani, La fatica del costruire. Tempo e materia nel pensiero di Leon Battista 

Alberti (Milán: Unicopli, 2004).



40	 mariana sverlij

reflexión y a la escritura. De este modo se expresa en el inicio del libro VI de su 
tratado de arquitectura, De re ædificatoria:

Sobrevivían aún ejemplos de antiguas obras, como teatros y templos, de los que, 
como de insignes profesores, sería posible aprender mucho: veía, no sin lágrimas 
en los ojos, cómo iban siendo destruidos día a día; y que quienes, acaso, llevaban 
a cabo una construcción contemporáneamente, se inspiraban más en tonterías y 
extravagancias de moda, que en seguir los criterios ya ampliamente probados en las 
obras más elogiadas; por todo lo cual, nadie negaba que, en breve tiempo, esta, por 
así decir, parte de la vida y del conocimiento, habría, seguramente, desaparecido del 
todo. Siendo ésta la situación, no podía sino ponerme a meditar con gran frecuencia 
y durante largo tiempo, sobre la posibilidad de comentar estos temas.3

La ruina emerge como el fundamento primero de la teoría arquitectónica alber-
tiana. Alberti recuerda con orgullo, a lo largo de su tratado, todo aquello que 
aprendió —y se propone transmitir— observando, dibujando, tomando nota 
de las construcciones antiguas que seguían en pie, así como de sus restos que 
aún hablaban. En este sentido, la ruina expresa un modelo y una moraleja: es 
la potencia vuelta acto (tendiente no a la perfección sino al desbaratamiento) y la 
firme consecuencia de un tiempo que todo lo devora, en sintonía con la violencia 
de la historia. En el comienzo del último libro de su tratado Alberti reflexiona:

El tiempo todo lo vence; y pérfidas y demasiado vigorosas son las armas de la vejez; 
ni pueden los cuerpos hacer nada contra las leyes de la naturaleza que los lleva a 
envejecer […]. Percibimos cuánto poder tiene el ardor del sol, la gélida sombra, 
las heladas, los vientos […]. Añade a ello los daños provocados por los hombres.4

3.  “Restabant vetera rerum exempla templis theatrisque mandata, ex quibus tanquam ex 
optimis professoribus multa discerentur: eadem non sine lachrymis videbam in dies deleri; 
et qui forte per haec tempora aedificarent, novis ineptiarum //deliramentis potius quam pro-
batissimis laudatissimorum operum rationibus delectari; quibus ex rebus futurum negabat 
nemo, quin brevi haec pars, ut ita loquar, vitae et cognitionis penitus esset interitura. Idcirco 
haec cum ita essent, non poteram non facere, quin de commentandis his rebus et saepe et diu 
cogitarem”. Leon Battista Alberti, De re ædificatoria, ed. Giovanni Orlandi (Milán: Il Polifilo, 
1966), VI, I, 441-443. Donde no se aclare algo contrario, las traducciones al castellano son 
siempre mías. Cotejé las de los pasajes expuestos de De re ædificatoria con la versión italiana 
de G. Orlandi y la castellana con traducción de J. Fresnillo: Leon Battista Alberti, De re ædi-
ficatoria (Madrid: Akal, 1991).

4.  “omnia vinci aevo; et insidiosa nimiumque valida esse tormenta vetustatis; nec posse ad-



	 de re aedificatoria de leon battista alberti 	 41

Es, en fin, a partir de la ruina —con su condensación del espacio y del tiempo— 
como Alberti escoge pensar y pensarse, en tanto arquitecto y teórico de las artes, 
en tanto escritor y matemático.
	 En el Origen del Trauerspiel alemán, Walter Benjamin sentencia que:

en el semblante de la naturaleza está escrita la palabra “historia” con la escritura cifrada 
de la transitoriedad: la fisonomía alegórica de la historia natural, que es puesta en 
escena por el Trauerspiel, está realmente presente como ruina […]. Así configurada, 
la historia no se manifiesta como proceso de una vida eterna, sino como transcurso 
de ineluctable decadencia.5

Para los escritores barrocos, de acuerdo con Benjamin:

los elementos que ha legado la antigüedad son […], pieza por pieza, aquéllos a partir 
de los cuales se combina la nueva totalidad. Mejor dicho: se construye. Pues la visión 
perfecta de esta nueva totalidad es la ruina […]. Aquella técnica, que en el plano 
del detalle se refería con ostentación a las cosas concretas, a las flores retóricas y a 
las reglas, estaba orientada a un efusivo dominio de los elementos antiguos en una 
construcción que, sin unirlos en un todo, seguirá siendo superior, en la destrucción, 
a las antiguas armonías.6

Alberti coloca, al lado del rostro de la destrucción, el de la armonía, en una 
balanza depositada en las manos del hombre. Si a lo largo de su tratado de arqui-
tectura discurre sobre el arte de construir esa armonía (el ensamblaje de las partes 
en un todo armónico), lo hace con la perenne conciencia de la fragilidad de la 
materia y de la acción devastadora del hombre y de la naturaleza. Dicho en otros 
términos, el humanista nacido en Génova excluye la presencia de un modelo, 
ajeno a la inmanencia del mundo terreno. Elige, en su lugar, uno que ofrece la 
ruina, y, a diferencia del tratamiento dado por el barroco en la argumentación 
benjaminiana, desde los ciclos de generación y corrupción del mundo, busca 
instalar ciertos principios de estabilidad. En la búsqueda de estos principios, la 

versus foedera naturae nisi corpora, quin senectutem subeant […]. Sentimus, quid ardor solis, 
quid umbrae gelatio, quid pruniae, quid venti valeant. […]. Adde his hominum iniurias”. 
Alberti, De re ædificatoria, X, I, 869.

5.  Walter Benjamin, Origen del Trauerspiel alemán, trad. Carola Pivetta (Buenos Aires: 
Gorla, 2012), 221.

6.  Benjamin, Origen del Trauerspiel alemán, 222.



42	 mariana sverlij

teoría arquitectónica albertiana expresa su objetivo mayor. La ruina, por tanto, 
no es el final del recorrido, el rostro de la historia que expresa la escena barroca, 
sino un eterno lugar de comienzo y una conciencia que subyace en la historia 
construida y vuelta a construir.

El diseño

Estos principios de estabilidad son concebidos en la mente del arquitecto, quien 
los vuelca en su obra, destinada a emitir los fundamentos, pero también los 
límites de la razón humana. Alberti expone estos fundamentos en el prólo-
go a De re ædificatoria, donde comienza por definir al actor y al objeto de la 
arquitectura: el arquitecto y el edificio. Una vez asentada la preeminencia de 
la arquitectura sobre las otras artes, Alberti define al arquitecto, al que diferencia 
del obrero ( fabrum):

Yo, por mi parte, determinaré que el arquitecto será aquel que con un método (via) 
admirable y riguroso sepa proyectar racionalmente y realizar prácticamente cualquier 
obra que, a partir del desplazamiento de los pesos y la reunión y encadenamiento de 
los cuerpos, se adapte bellamente (bellisime) a las necesidades (usibus) más propias 
del hombre. Para hacerlo posible, necesita del conocimiento de las más importantes 
disciplinas.7

El arquitecto, por tanto, además de abocarse a la dimensión práctica de la arqui-
tectura, tiene un doble compromiso intelectual, en tanto mentor de la obra y 
conocedor de las más importantes disciplinas. Alberti justifica estos atributos 
que debe tener el arquitecto dando, a continuación, su propia versión, dife-
rente de la de Vitruvio,8 de los orígenes de la arquitectura y del papel necesario 

7.  “Architectum ego hunc fore constituam, qui certa admirabilique ratione et via tum 
mente animoque deffinire tum et opere absolvere didicerit, quaecunque ex ponderum motu 
corporumque compactione et coagmentatione dignissimis hominum usibus bellissime com-
modentur. Quae ut possit, comprehensione et cognitione opus est rerum optimarum et dignis-
simarum”. Alberti, De re ædificatoria, pról., 7.

8.  Alberti toma distancia de la teoría de Vitruvio, para quien el origen del agrupamiento 
humano derivó del descubrimiento del fuego. Por el contrario, para Alberti, éste se produce 
merced a la arquitectura, tal como lo expresa en el prólogo a De re ædificatoria: “Hubo quienes 
decían que el agua o el fuego fueron las causas originarias que permitieron el agrupamiento en 



	 de re aedificatoria de leon battista alberti 	 43

que desempeña en el desarrollo y disfrute de la vida individual y social de los 
hombres, declarando, por ello mismo, haber asumido la tarea de reunir en diez 
libros los contenidos propios de este arte.9 Establecido este carácter necesario de 
la arquitectura y el valor de la obra que está por emprender, agrega a la defini-
ción de arquitecto arriba citada la concerniente al edificio:

En efecto, como hemos advertido, un edificio (aedificium) es, ciertamente, un cuerpo 
(corpus), que, como los otros cuerpos, consta de diseño (lineamentis) y materia, de los 
cuales uno es producido por la inteligencia (ingenio), la otra es fruto de la naturaleza 
(natura); a éste hemos de proporcionar la mente y la razón (mentem cogitationemque), 
a esta otra la preparación y la selección. Sin embargo, ni una ni otra acción bastarán 
por sí solas, si no se añaden las experimentadas manos del artífice, capaces de dar 
forma a la materia mediante el diseño (lineamentis materiam).10

comunidades de los seres humanos. Pero nosotros, considerando la utilidad del techado y la pa-
red y su carácter necesario, estamos convencidos de que estos últimos factores, sin duda alguna, 
tuvieron un mayor peso a la hora de reunir (conciliandos) y mantener juntos (continendos) a los 
seres humanos”. (“Fuere qui dicerent aquam aut ignem //praebuisse principia, quibus effectum 
sit, ut hominum coetus celebrarentur. Nobis vero tecti parietisque utilitatem atque necessitatem 
spectantibus ad homines conciliandos atque una continendos maiorem in modum valuisse nimi-
rum persuadebitur”.) Alberti, De re ædificatoria, pról., 9. En efecto, para Alberti, no es a partir 
de las manifestaciones de la naturaleza (representadas, en el caso vitruviano, por el fuego) como 
el hombre se aglutina en una comunidad, sino a partir del límite que éste impone a la naturaleza, 
vale decir, de las propias herramientas que diseña para mantenerse a resguardo y a distancia de ella.

9.  De re ædificatoria, emulando el De architectura libri decem de Vitruvio, se compone de 
diez libros. El propio Alberti especifica el contenido de cada uno de estos libros: en el primero 
se dedicará al “diseño” (lineamenta), en el segundo, a los “materiales” (materia), en el tercero, a 
la “obra” (opus), en el cuarto, a las “obras de uso común” (universorum opus), en el quinto, a las 
“obras de uso restringido” (singulorum opus), en el sexto, a la “ornamentación” (ornamentum), 
en el séptimo, a la “ornamentación de los edificios religiosos” (sacrorum ornamentum), en el 
octavo, a la “ornamentación de los edificios públicos civiles” (publici profani ornamentum), en 
el noveno, a la “ornamentación de las construcciones privadas” (privatorum ornamentum) y 
en el décimo, al “mantenimiento de los edificios” (operum instauratio). Alberti menciona tam-
bién un apéndice que versará sobre “la nave” (navis), “la financiación” (aeraria), “la aritmética 
y la geometría” (historia numeri et linearum), “sobre lo que pueda serle útil al arquitecto en su 
trabajo” (quid conferat architecto in negocio), y que no ha quedado registrado.

10.  “Nam aedificium quidem corpus quoddam esse animadvertimus, quod lineamentis ve-
luti alia corpora constaret et materia, quorum alterum istic ab ingenio produceretur, alterum a 
natura susciperetur: huic mentem cogitationemque, huic alteri parationem selectionemque ad-
hibendam; sed utrorumque per se neutrum satis ad rem valere intelleximus, ni et periti artificis 
manus, quae lineamentis materiam conformaret, accesserit”. Alberti, De re ædificatoria, pról., 15.



44	 mariana sverlij

A partir de estas dos definiciones Alberti desarrolla un concepto central para su 
teoría de la arquitectura, al que llama lineamenta, y del cual se ocupará, especí-
ficamente, en el libro primero, sin dejar, sin embargo, de remitir a él a lo largo 
de todo su tratado.11

	 Pero ¿cómo traducir y comprender este concepto central de la teoría arquitec-
tónica albertiana? Javier Fresnillo, en su traducción castellana del tratado alber-
tiano, traduce lineamenta como “trazado”. Giovanni Orlandi, en su traducción 
italiana escoge, en cambio, el término “disegno” (en italiano: dibujo).12 Yo opté 
por “diseño”, que incluye el plano material del dibujo concreto tanto como la 
impronta de una mente que lo ha elaborado. En todo caso, más allá de la tra-

11.  La centralidad de este concepto se advierte también en Momus, la narración que Alberti 
compone entre 1443 y 1450. Allí, el filósofo Gelasto desarrolla una intrincada teoría sobre el 
origen del mundo humano, a la que el barquero Caronte no encuentra sentido, esgrimiendo 
en su lugar las observaciones hechas por un pintor, quien, lineamentis contemplandis, había 
reconocido el origen enmascarado del mundo humano. De acuerdo con la lectura de Caronte, 
es allí donde residen los fundamentos de la obra (en este caso, el hombre), su verdad engaño-
samente expresada. Reproducimos aquí las palabras proferidas por Caronte: “Te contaré lo 
que recuerdo del discurso, no de un filósofo, ya que todas vuestras reflexiones giran en torno a 
sutilezas y juegos de palabras, sino de un pintor. Después de observar a lo largo de mucho 
tiempo las formas del cuerpo, él sí que vio por sí solo más que todos ustedes juntos, midiendo 
e investigando sobre el cielo”. (“Referam quae non a philosopho —nam vestra omnis ratio 
nisi in argutiis et verborum captiunculis versatur— sed a pictore quodam memini audivisse. Is 
quidem lineamentis contemplandis plus vidit solus quam vos omnes philosophi caelo commen-
surando et disquirendo”). Leon Battista Alberti, Momus, ed. Virginia Brown y Sarah Knight 
(Londres: The I Tatti Renaissance Library, 2003), 306-308.

12.  En nota al pie se justifica del siguiente modo la elección del término “disegno”: “Con 
el término lineamenta A. refiere a algo menos amplio y más específico que el italiano ‘dibujo’. 
Sin embargo, al traducir ‘proyecto’ y ‘proyectar’, se alteraría en cierto punto el sentido del 
texto. Se prefirió, por tanto, traducir literalmente porque, pocas páginas después, el lector 
será conducido, por el propio uso que A. hace del término, a restringir y especificar el signi-
ficado”. Alberti, De re ædificatoria, pról., 18. Por su parte, Betts señala cuáles fueron las suce-
sivas traducciones del término al italiano y al inglés: “El término es difícil de traducir. […] 
Cosimo Bartoli, en 1550, tradujo lineamentis como ‘disegno’, como hace Giovanni Orlandi, 
en la última traducción, aunque con dudas […]. En 1720, el primer traductor inglés, James 
Leoni, siguiendo a Bartoli, tradujo lineamentis al inglés como ‘design’. […]. En la más reciente 
traducción al inglés, Rykwert, Tavernor y Leach transliteraron lineamentis al inglés como 
‘lineaments’. La transliteración puede ser cuestionable como forma de traducción, pero no 
aparecen alternativas razonables que sean válidas”. Richard Betts, “On Lineamentis: Alberti’s 
Definitions as the Intellectual Structure of De re ædificatoria”, en Leon Battista Alberti, teorico 
delle arti e gli impegni civili del “De re ædificatoria” (I), eds. Arturo Calzona, Paolo Fiore et al. 
(Città di Castello: Leo S. Olschki, 2007), 424-425.



	 de re aedificatoria de leon battista alberti 	 45

ducción del término, en este caso, siempre incompleta respecto del significado 
original, la comprensión acabada de este concepto se desprende de las propias 
palabras albertianas. Alberti, en efecto, según se ha podido observar, da cuenta 
de dos instancias diferenciadas que involucran todo proceso constructivo, de las 
que se ocupará por separado en los libros primero y segundo: lineamenta y mate-
ria. La segunda, dice, es fruto de la naturaleza, en tanto la primera deriva de la 
inteligencia. Dicho en otras palabras, la materia (los materiales) existe antes de 
su “preparación y selección”, mientras que el diseño lleva siempre y desde siem-
pre la impronta del raciocinio del hombre: es en la medida en que éste lo ha 
elaborado. Es por ello que, si bien la complementación del diseño y los materia-
les, por medio de las manos del artífice, es la condición de posibilidad de toda 
construcción, Alberti puede separarlos en dos momentos distintos: “el arte de  
la construcción en su conjunto se compone del diseño y de la construcción”,13 
pero “se podrán proyectar en mente y espíritu (animo et mente) las formas en 
su totalidad, prescindiendo completamente de los materiales”.14 Este “armado 
mental” de la obra está presente también en el tratado vitruviano. En el capítu-
lo XI del libro VI, dedicado a la firmeza de los edificios, Vitruvio distingue tres 
valoraciones distintas a las que se puede arribar contemplando el aspecto de un 
edificio: cuando éste es de aspecto magnífico, dice el arquitecto romano, lleva a 
apreciar el material del que está compuesto, si lo que se valora, en cambio, es la 
sutileza del trabajo, la admiración la llevará la destreza del albañil; si, finalmente, 
lo que se aprecia es la elegancia que procede de la exactitud de las proporciones, 
el mérito será del arquitecto. En verdad, señala, no sólo los arquitectos, sino 
todos los hombres pueden reconocer lo que es bueno. La diferencia radica en 
que esta apreciación general surge de la contemplación de un edificio materiali-
zado, en cambio, el arquitecto no parte de la conclusión sino de la concepción: 
“pero el arquitecto, luego de haberla ideado en su mente, sabe lo que será después 
de concluida, en gracia, comodidad y decoro”.15 De una forma en cierto modo  

13.  “Tota res ædificatoria lineamentis et structura constituta est”. Alberti, De re ædificato-
ria, I, I, 19.

14.  “Et licebit integras formas praescribere animo et mente seclusa omni materia”. Alberti, 
De re ædificatoria, I, I, 21.

15.  “architectus autem, simul animo constituerit, antequam inceperit, et venustate et usu et 
decore quale sit futurum, habet definitum”. Pollio Vitruvius, De architectura libri decem, ed. F. 
Krohn (Leipzig: Teubner, 1912), 6.8.10. http://data.perseus.org/texts/urn:cts:latinLit:phil1056.
phi001.perseus-lat1. Las citas en castellano de este texto corresponden a: Marco Polión Vitru-
vio, Los diez libros de arquitectura (Madrid: Akal, 2007), VI, XI, 160. La edición de Akal 



46	 mariana sverlij

similar, Alberti desarrolla su definición de lineamenta, partiendo de la conciencia 
de representar una fase inicial que contempla el armado final:

En cuanto al diseño toda su fuerza y razón (vis et ratio) consisten en encontrar un 
modo exacto y satisfactorio de ajustar y unir líneas y ángulos, por medio de los cuales 
resulte enteramente definido el aspecto del edificio. Es, por tanto, labor y función del 
diseño asignar a los edificios y a las partes que los componen un lugar conveniente 
(aptum locum), una proporción determinada (certum numerum), una disposición 
decorosa (dignumque modum) y una distribución agradable (gratum ordinem), de 
modo que la forma entera de la construcción repose en el diseño mismo.16

El concepto de lineamenta refiere, por tanto, a la juntura de líneas y ángulos, tan-
to como a las distintas partes que conforman el edificio, su ubicación, propor-
cionalidad, funcionalidad y decoro. En el libro noveno, dedicado al ornamento, 
Alberti retoma y amplía esta definición, incluyéndola como partícipe necesaria 
de la conformación de las cosas bellas:

Aquello que se aprecia en las cosas más hermosas y adornadas es fruto, o bien de 
la invención o de las previsiones de la inteligencia, o bien del trabajo del artífice, o 
bien ha sido infundido a tales cosas directamente por la naturaleza. Propias de la 
inteligencia serán la elección, la distribución, la disposición, etc., para darle decoro 
a la obra; propios del obrero serán el acumular, el aplicar, el cortar, el recortar, el 
revocar, etc., para dotar de gracia a la obra; de la naturaleza se recibirán la pesadez, la 
ligereza, la densidad, la pureza, la resistencia al paso del tiempo, y otras semejantes, 
que hacen que la obra resulte admirable. Estas tres funciones deben ser aplicadas en 
las partes del edificio según el empleo y destino de cada una.17

reproduce la traducción de José Ortiz y Sanz de 1787.
16.  “Lineamentorum omnis vis et ratio consumitur, ut recta absolutaque habeatur via coap-

tandi iungendique lineas et //angulos, quibus aedificii facies comprehendantur atque con-
cludatur. Atqui est quidem lineamenti munus et officium praescribere aedificiis et partibus 
aedificiorum aptum locum et certum numerum dignumque modum et gratum ordinem, ut 
iam tota aedificii forma et figura ipsis in lineamentis conquiescat”. Alberti, De re ædificatoria, 
I, I, 19.

17.  “Quae in rebus pulcherrimis et ornatissimis placeant, ea quidem aut ex ingenii com-
mento et rationibus aut ex artificis manu deveniunt, aut a natura rebus ipsis immissa sunt. 
Ingenii erit electio distributio collocatio et eiusmodi, quae operi afferant dignitatem; manus 
erit acervatio affictio amputatio circumcisio expolitio et generis eiusdem, quae operi afferant 
gratiam; rebus a natura ascita erunt gravitas levitas densitas puritas, contra vetustatem virtus, 



	 de re aedificatoria de leon battista alberti 	 47

Cada uno de estos elementos es la condición de posibilidad de la apariencia agra-
dable de las cosas, pero en tanto obra de su mutua integración. Así, el diseño, 
producto de la inteligencia, se complementa con la labor del obrero y con las 
posibilidades que ofrece la materia, fruto de la naturaleza: Alberti pasa aquí de 
los conceptos, definidos en una primera instancia, a los agentes involucrados, 
de un modo u otro, en el proceso constructivo (la mente del arquitecto, la 
mano del obrero, la naturaleza), dando cuenta del diálogo que se establece entre 
el plan pensado y ejecutado por el hombre y las leyes propias de la naturaleza. 
En el marco de este diálogo, de hecho, se conquista la concinnitas (armonía), 
traslación matemática del orden universal.
	 Señalábamos líneas arriba que, en su definición de arquitecto, Alberti da 
cuenta de una dimensión “práctica”, y de otra “intelectual”. Estas dos dimensio-
nes de la arquitectura figuran en el inicio de una de las fuentes —ya citada— del 
tratado albertiano: De architectura de Vitruvio. Allí Vitruvio señala que:

La Arquitectura es una ciencia adornada de otras muchas disciplinas y conocimien-
tos, por el juicio de la cual pasan las obras de las otras artes. Es práctica y teórica. La 
práctica es una continua y expedita frecuentación del uso, ejecutada con las manos, 
sobre la materia correspondiente a lo que se desea formar. La teórica es la que sabe 
explicar y demostrar con la sutileza y leyes de la proporción, las obras ejecutadas. 
Así, los Arquitectos que sin letras sólo procuraron ser prácticos y diestros de manos, 
no pudieron con sus obras conseguir crédito alguno. Los que se fiaron del sólo 
raciocinio y letras, siguieron una sombra de la cosa, no la cosa misma. Pero los que 
se instruyeron en ambas, como prevenidos de todas armas, consiguieron brevemente 
y con aplauso lo que se propusieron.18

et similia, quae operi afferunt admirationem. Tria haec partibus pro cuiusque //usu et munere 
accomodanda sunt”. Alberti, De re ædificatoria, VI, IV, 459.

18.  Vitruvio, Los diez libros de arquitectura, I, I, 2. Compárese con la versión latina, “Archi-
tecti est scientia pluribus disciplinis et variis eruditionibus ornata, cuius iudicio probantur om-
nia quae ab ceteris artibus perficiuntur opera. Ea nascitur ex fabrica et ratiocinatione. Fabrica 
est continuata ac trita usus meditatio, quae manibus perficitur e materia cuiuscumque generis 
opus est ad propositum deformationis. Ratiocinatio autem est, quae res fabricatas sollertiae ac 
rationis pro demonstrare atque explicare potest. Itaque architecti, qui sine litteris contenderant, 
ut manibus essent exercitati, non potuerunt efficere, ut haberent pro laboribus auctoritatem; 
qui autem ratiocinationibus et litteris solis confisi fuerunt, umbram non rem persecuti viden-
tur. At qui utrumque perdidicerunt, uti omnibus armis ornati citius cum auctoritate, quod fuit 
propositum, sunt adsecuti”. Vitruvio, De architectura libri decem, 1.1. 



48	 mariana sverlij

Vitruvio enumera a continuación las disciplinas en las que debe estar instrui-
do el arquitecto: las letras, el dibujo, la geometría, la óptica, la aritmética, la 
historia, la filosofía, la medicina, el derecho y la astrología; todas ellas le pro-
porcionan dignidad intelectual al arte arquitectónico, la que Alberti le atri-
buye a partir del término lineamenta, que, más allá del conocimiento que el 
arquitecto debe poseer de otras disciplinas, hace de la arquitectura una prác-
tica con un determinante componente intelectual.19

	 Vitruvio da asimismo otra definición de la arquitectura en la que establece 
sus componentes: “La Arquitectura consta de ordenación, que en griego se llama 
taxis, de disposición, que los griegos llaman diáthesis, de euritmía, simetría, decoro 
y distribución, llamada en griego economía”.20 En lo referido a la disposición, 
señala:

La disposición es una apta colocación y efecto elegante en la composición del edificio 
en orden a la calidad. Las especies de disposición que en griego llaman ideas, son 
icnografía, ortografía, y scenografía. La icnografía es un dibujo en pequeño, formado 
con la regla y el compás, del cual se toman las dimensiones, para demarcar en el 
terreno del área el vestigio o planta del edificio. Ortografía es una representación en 
pequeño de la frente del edificio futuro, y de su figura por elevación, con todas sus 
dimensiones. Y la scenografía es el dibujo sombreado de la frente y lados del edificio, 
que se alejan, concurriendo todas las líneas a un punto.21 Nacen estas tres especies 
de ideas de la meditación, y de la invención.22

19.  En este sentido, aduce Betts: “Vitruvio intenta elevar el estatus intelectual del arqui-
tecto tomando prestado el prestigio de otras disciplinas, y fatalmente debilita su argumento 
cuando ubica fabrica antes que ratiocinatione […]. En De re ædificatoria, el arquitecto deviene 
un intelectual por lo que hace, y no porque debió tomar prestado el prestigio de otras discipli-
nas”. Betts, “On Lineamentis”, 433. De la dimensión intelectual del concepto de lineamenta 
albertiano se ocupa también el trabajo, aún no consultado, de Nikolaos-Ion Terzoglou, “The 
Human Mind and Design Creativity: Leon Battista Alberti and lineamenta”, en The Humani-
ties in Architectural Design: A Contemporary and Historical Perspective, eds. Soumyen Bandyo-
padhyay, Jane Lomholt et al. (Londres y Nueva York: Routledge, 2010), 136-146.

20.  Vitruvio, Los diez libros de arquitectura, I, II, 8. “Architectura autem constat ex ordina-
tione, quae graece τάξις dicitur, et ex dispositione, hanc autem Graeci διάθεσιν vocitant, et 
eurythmia et symmetria et decore et distributione, quae graece οἰκονομία dicitur”. Vitru-
vio, De architectura, 1.2.

21.  Las tres definiciones que da Vitruvio corresponden, respectivamente, a la planta, el 
alzado y la perspectiva.

22.  Vitruvio, Los diez libros de arquitectura, I, II, 9-10. Compárese con la versión latina, 
“Dispositio autem est rerum apta conlocatio elegansque compositionibus effectus operis cum 



	 de re aedificatoria de leon battista alberti 	 49

De acuerdo con Betts, si bien Alberti no usa esta definición “griega” de Vitru-
vio, en la dispositione encontró una descripción de dibujo como mediador entre 
la mente del arquitecto y las formas materiales del edificio.23 En efecto, en el 
libro II, dedicado a los materiales, Alberti retoma la importancia del “esbozo”, 
como un paso previo a la ejecución de la obra, en estrecha conexión con el ejer-
cicio de praecogitare (premeditar). En este sentido, dice Alberti, “Será tarea de 
los expertos concebir y determinar con anticipación ( praecogitasse et praefinisse) 
cada cosa”.24 Esta “fractura” entre el momento de la proyección y el momento 
de la ejecución25 responde a la conciencia de una fragilidad existencial que el 
hombre puede combatir mediante una apelación intensiva a la razón. Esta ape-
lación se concentra particularmente en el momento destinado a la formulación 
del diseño de la obra:

No me cansaré por tanto de recomendar aquello que solían hacer los mejores cons-
tructores: meditar y volver a considerar la obra a emprender en su conjunto y las 
medidas de cada una de las partes, sirviéndonos no sólo de los dibujos y esbozos, 
sino también de los modelos hechos en madera u otro material, además de tener en 
cuenta el consejo de expertos; sólo luego de tal examen podremos hacer frente a los 
gastos y al cuidado de la empresa.26

qualitate. Species dispositionis, quae graece dicuntur ἰδέαι, sunt hae: ichnographia, ortho-
graphia, scaenographia. ichnographia est circini regulaeque modice continens usus, e qua ca-
piuntur formarum in solis arearum descriptiones. orthographia autem est erecta frontis imago 
modiceque picta rationibus operis futuri figura. item scaenographia est frontis et laterum abs-
cedentium adumbratio ad circinique centrum omnium linearum responsus. hae nascuntur ex 
cogitatione et inventione”. Vitruvio, De architectura libri decem, 1.2.

23.  Betts, “On Lineamentis”, 433.
24.  “Bene quidem consulti est omnia praecogitasse et praefinisse animo ac mente”. Alberti, 

De re ædificatoria, II, I, 95. El “cogitare”, en este último sentido, no sólo se complementa con 
el “agere” sino también con el “praecogitare”. Vale decir, no sólo se induce a “pensar” y “me-
ditar”, antes de ejecutar una obra, sino también a “pensar de antemano”, a “premeditar”. La 
factibilidad de la obra depende en este sentido de un robustecimiento de la idea, labrada con 
minuciosidad al igual que, posteriormente, la materia.

25.  Separación que también recomienda el proteico dios Momo a Júpiter, cuando éste deci-
de emprender la tarea de refundar el mundo, en la narración albertiana. 

26.  “Iccirco vetus optime aedificantium mos mihi quidem semper probabitur, ut non pers-
criptione modo et pictura, verum etiam modulis exemplariisque factis asserula seu quavis re 
universum opus et singulae cunctarum partium dimensiones de consilio instructissimorum 
iterum atque iterum pensitemus atque examinentur, priusquam quid aliud aggrediare, quod 
impensam aut curam exigat”. Alberti, De re ædificatoria, II, I, 97.



50	 mariana sverlij

La maqueta o el dibujo del arquitecto difiere en tal sentido del propio del pintor, 
en la medida en que encarna el momento de la concepción, por un lado abierto 
a la alteración del proyecto,27 y por el otro, expuesto a una evaluación de las 
medidas de la obra:

Es mejor, por tanto, que se hagan modelos no ya perfectamente acabados, pulidos 
e ilustrados, sino desnudos y sencillos, en los que puedas juzgar el ingenio de la 
concepción (inventoris ingenium), no la habilidad del obrero ( fabri manum). Entre 
la obra gráfica del pintor y la del arquitecto existe esta diferencia: aquel se esfuerza 
en dar relieve por medio de sombras, líneas y ángulos disminuidos; el arquitecto, en 
cambio, despreciando las sombras, representa el relieve mediante el dibujo de la 
planta, y muestra en otros dibujos la forma y la extensión de cada fachada y de cada 
lado sirviéndose de ángulos reales y de líneas invariables, como quien quiere que 
su obra no sea juzgada con base en apariencias visuales, sino evaluada con base en 
medidas (dimensionibus) determinadas y racionales.28

En este praecogitare, materializado en la proyección del modelo, el arquitecto 
reúne su invención con la reflexión sobre la vicissitudo humana, vale decir, no sólo 
evita los errores que puedan existir en la concepción de la obra, sino también los 
imprevistos derivados de (e inherentes a) la propia vida. De allí que, al sintetizar 
el contenido de los primeros cinco libros del tratado, en el inicio del libro sexto, 
Alberti sostenga que la firmitas y la utilitas de la obra fueron el resultado de la ela-
boración del diseño y de su ejecución, a los fines de “resistir las inclemencias del 
tiempo”, más precisamente, “sus injusticias (ferendam iniuriam tempestatum)”:

Se ha hablado en los primeros cinco libros del diseño del edificio, de los materiales de 
la construcción, de la mano de obra, de todo aquello que nos pareció importante a los 

27.  “Y en este modelo será posible, sin peligro alguno, agregar, quitar, cambiar, innovar, 
aún alterar enteramente el proyecto, hasta que todo esté en su sitio y reciba nuestra aproba-
ción”. (“Et licebit istic impune addere diminuere commutare innovare ac penitus pervertere, 
quoad omnia recte conveniant et comprobentur”.) Alberti, De re ædificatoria., II, I, 97.

28.  “Quare modulos velim dari non exacto artificio perfinitos tersos illustratos, sed nudos 
et simplices, in quibus inventoris ingenium, non fabri manum probes. Inter pictoris atque 
architecti perscriptionem hoc interest, quod ille prominentias ex tabula monstrare umbris et 
lineis et engulis comminutis elaborat, architectus spretis umbris prominentias istic ex funda-
menti descriptione ponit, spatia vero et figuras frontis cuiusque et laterum alibi constantibus 
lineis atque veris angulis docet, uti qui sua velit non apparentibus putari visis, sed certis ratisque 
dimensionibus annotari”. Alberti, De re ædificatoria, II, I, 99.



	 de re aedificatoria de leon battista alberti 	 51

fines de la construcción de obras públicas y privadas, sacras y profanas, de modo de 
volverlas resistentes a las inclemencias del tiempo y adecuadas a las varias funciones 
(usus) que la diversidad de lugares, climas, personas y cosas exigen.29

Esta resistencia (en sentido material, pero también moral) se construye en la teoría 
arquitectónica albertiana en la asociación del diseño (lineamenta) y los materiales 
(materia), dos elementos complementarios, pero sujetos a una valoración jerár-
quica. Alberti expresa esta jerarquía mediante “la fractura voluntaria” de ambos 
momentos integrantes del quehacer constructivo, siendo el diseño aquel que, 
apelando a la razón (a la meditación y a la premeditación), otorga su fuerza e 
integridad a la obra: asegura no sólo su existencia sino también su supervivencia:

En efecto, la lluvia está siempre lista para dañar y no pierde nunca la más mínima 
ocasión para causar males: perfora con delicadeza, reblandece, corroe constantemente 
todas las ligaduras del edificio, en fin, arruina por completo la construcción y la echa 
abajo. Por este motivo, los arquitectos experimentados pusieron buen cuidado en 
procurarle al agua de la lluvia un camino por donde fluyera libremente, para evitar que 
se detuviese en algún lugar o que penetrara por algún sitio en donde causara daño.30

Esta valoración de la dimensión intelectual de la teoría arquitectónica albertiana, 
sin embargo, lejos de denostar la materia, le asigna un destacado papel, que da 
cuenta de la alianza entre la reflexión “abstracta” del arquitecto31 y la indagación 
concreta en la experiencia.

29.  “Lineamenta et materiam operum et manum fabrilem, et quae ad publica privataque 
cum sacra tum et profana aedificia constituenda pertinere videbantur, quoad essent ea quidem 
ad ferendam iniuriam tempestatum apta et ad suos quaeque usus pro locorum temporum ho-
minumque rerumque rationibus accommodata”. Alberti, De re ædificatoria, VI, I, 441.

30.  “Nam semper quidem est ad lendendum paratus imber et aditus ad maleficium quam-
vis minimos nunquam non usurpat: etenim tenuitate perterebrat, mollitie inficit, assiduitate 
commacerat omnes aedificii nervos, denique structuram funditus vitiat atque perdit. Ea de re 
probe observarunt periti architecti, ut liberum fluendi cursum imbribus pararent, caverentque, 
ne quo loci aqua consisteret, aut uspiam pervaderet, quo noxam inferret”. Alberti, De re ædifi-
catoria, I, XI, 77-79.

31.  Esta palabra se entrecomilló, ya que el término “abstracto” no responde con exactitud 
a la elaboración mental (plasmada por otra parte en la maqueta) del arquitecto; es pertinente, 
en su lugar, para graficar el saber especulativo de los filósofos, tal como son caracterizados en 
el Momus. Recurrí a esta palabra, sin embargo, para diferenciarla del estadio anterior a la obra 
consumada, con el empleo concreto de los materiales.



52	 mariana sverlij

Los materiales

En efecto, no sólo el diseño de la obra asegura la pervivencia de la construcción, 
su sustracción de los avatares del tiempo y de las inclemencias de la naturaleza, 
sino también la selección de los materiales en virtud de sus cualidades intrín-
secas, evaluadas a partir de la observación y la experiencia. Así, estudiando las 
construcciones de los antiguos, se pueden diferenciar el valor y la fuerza de los 
distintos tipos de piedra, tanto como la experiencia ha permitido dictaminar que 
las maderas se fortalecen y se tornan más aptas para trabajarse si se las espolvorea con 
tierra, se las encera y se las coloca determinado tiempo sobre trigo.32

	 De hecho, para contrarrestar la potencia devastadora de la naturaleza, Alberti 
no sólo recurre a la técnica del arquitecto, sino que deposita su atención también 
en los propios materiales a utilizar. Esta importancia dada por Alberti a los mate-
riales para detener la acción destructora de la naturaleza ha llevado a Cassani a 
argumentar que la resistencia de la obra depende, también, de la materia, en la que 
se “sustancia la forma y el diseño” elaborado por el arquitecto. De acuerdo con su 
lectura, en lugar de presentar una fractura entre lo intelectual y lo material, Alberti 
“porque es consciente de la ‘ontológica’ debilidad de la materia” le presta la máxi-
ma atención.33 En efecto, la materia, como afirma Cassani, participa de la misma 
vicissitudo temporum de los hombres, tal y como se evidencia en las ruinas de la 
antigüedad. Alberti, considerando la evidente centralidad de la dimensión material 
del edificio, por ello mismo, no sólo busca los materiales más dúctiles y resistentes, 
por medio de una indagación en la experiencia, sino que, sobre todo, se muestra 
consciente de la contención que debe procurarles a éstos el diseño. Es en el libro 
primero, dedicado al diseño, donde da un ejemplo paradigmático de la asociación 
que debe establecerse entre las inclemencias del tiempo y la resistencia constructiva:

La utilidad de la techumbre es la primera y más importante de todas. En efecto, no 
sólo contribuye a la salud de los habitantes, al rechazar y apartar la noche, la lluvia 
y sobre todo el sol, sino que también protege (tuetur) maravillosamente todo el 
edificio. […]. Sin duda, la techumbre es el arma que los edificios tienen contra las 
inclemencias y el ataque del tiempo (tempestatum iniurias atque impetus).34

32.  Alberti, De re ædificatoria, II, VIII y II, V.
33.  Cassani, La fatica del costruire, 117.
34.  “Tectorum utilitas omnium est prima et maxima. Non enim solum incolarum saluti 

confert, dum noctem imbremque atque in primis aestuantem solem repellunt atque excludunt; 



	 de re aedificatoria de leon battista alberti 	 53

Esta fractura intencional entre el momento de la elaboración del diseño y su 
materialización es justamente lo que permite sustraer a la materia de la vicissitudo 
temporum e integrarla en un plan, vale decir, trocar su mutabilidad en firmeza y 
duración, su constante devenir en un principio de estabilidad. Es en este sentido 
que el espacio diseñado humanamente (la arquitectura) se constituye en una de 
las principales herramientas de lucha contra los estragos de la naturaleza y del 
tiempo, en la medida en que éste, como aquélla, corrompe la materia con el paso 
de los años y de la violencia propiciada por los hombres mismos.35 Alberti, en 
efecto, se muestra apesadumbrado por la debacle de la cultura antigua, que se 
manifiesta en el estado ruinoso de los edificios y sus soportes intelectuales:

Me dolía que tan abundantes e ilustres documentos de los escritores se hubiesen 
perdido por la adversidad de los tiempos y de los hombres; a punto tal que, en medio 
de tanta ruina, una sola obra se hubiera salvado llegando hasta nosotros, aquella de 
Vitruvio: escritor ciertamente muy competente, pero tan estropeado y lacerado por 
el paso del tiempo, que en muchos pasajes se advierten lagunas e imperfecciones. 36

verum et mirifice omne tuetur aedificium. […]. Arma nimirum aedificiorum tecta sunt contra 
tempestatum iniurias atque impetum”. Alberti, De re ædificatoria, I, XI, 75.

35.  En contraste con la búsqueda de armonía y estabilidad que Alberti plasma en De re ædi-
ficatoria, el comportamiento violento e irracional del hombre se pone en primer plano en sus 
obras literarias, particularmente, en Momus y las Intercenales. Es Garin quien se ha ocupado 
en primer lugar de estas dos vertientes del pensamiento albertiano. Para el filósofo italiano, 
si en los tratados de arte y ciencia albertianos se vislumbra “el intento de alcanzar una solu-
ción positiva de las contradicciones de la realidad”, en obras como Momus o las Intercenales 
el humanista sostiene un “comentario irónico del drama absurdo de la vida”. Trabajé sobre 
estas dos vertientes del pensamiento albertiano en: Mariana Sverlij, “La razón y el absurdo en 
la obra de Leon Battista Alberti”, Studia Aurea, núm. 6 (2012): 155-177. consúltese en http://
studiaurea.com/article/view/v6-sverlij.

36.  “Nanque dolebam quidem tam multa tamque praeclarissima scriptorum monumenta 
interisse temporum hominumque iniuria, ut vix unum ex tanto naufragio Vitruvium su-
perstitem haberemus, scriptorem procul dubio instructissimum, sed ita affectum tempestate 
atque lacerum, ut multis locis multa desint et multis plurima desideres”. Alberti continúa sus 
reflexiones sobre Vitruvio de este modo: “Se añadía el hecho de que hubiera transmitido en 
una lengua nada culta; de modo que los latinos dirían que quiso parecer griego, mientras que 
los griegos aseguran que escribió en latín. Pero el hecho basta por sí mismo para probar 
que no fue ni latino ni griego; lo que equivale a decir que quien escribió de un modo tal que 
no podemos entenderle, no escribió para nosotros”. (“Accedebat quod ista tradidisset non 
culta: sic enim loquebatur, ut Latini Graecum videri voluisse, Graeci locutum Latine vati-
cinentur; res autem ipsa in sese porrigenda neque Latinum neque Graecum fuisse testetur, 
ut par sit non scripsisse hunc nobis, qui ita scripserit, ut non intelligamus”.) Alberti, De re 



54	 mariana sverlij

De acuerdo con Cassani, el tratamiento dado por Alberti a la restauración de 
los edificios forma parte de la crítica, que el humanista disemina a lo largo de su 
obra, de las conductas ociosas: “En mayor medida que un destructor ‘activo’, 
que puede ser representado por el furor barbarus, el hombre aparece a los ojos de 
Alberti como un destructor ‘pasivo’: el desinterés por la suerte de la arquitectura 
es la primera causa de la ruina de los edificios. Retorna aquí, una vez más, la 
condena al otium”.37 En todo caso, frente al hombre destructor, por acción, pero 
también por omisión, emerge la figura diligente e industriosa del arquitecto, 
cuya meta no sólo es construir sino también reparar lo destruido.

La restauración

Alberti, como señalábamos al comienzo, fundamenta su arte desde la perspec-
tiva de la ruina, en donde la historia se hunde y se reanima. Es por ello que ésta 
nunca es objeto de una contemplación pasiva. No sólo a partir de la observa-
ción de las ruinas el humanista nacido en Génova busca ciertos principios de 
estabilidad, a los que llama la res ædificatoria. Sabe que la materia es frágil, y que 
todo lo terreno en algún momento se halla sujeto al derrumbe. Resulta en tal 
sentido significativo que a la atribución albertiana de la ruina como modelo y 
moraleja le corresponda, en el final del tratado, el abordaje del mantenimiento 
y la restauración de los edificios, lacerados por la impericia humana, y por los 
estragos devastadores de la naturaleza y del tiempo.
	 Más allá de las controversias sobre la génesis y el lugar que ocupa el libro X 
en el proyecto original albertiano,38 lo cierto es que en él Alberti se ocupa de una 

ædificatoria, V, I, 441. El estado maltrecho del texto vitruviano responde también, pues, al 
lenguaje incomprensible utilizado por el propio Vitruvio, a mitad de camino entre el griego 
y el latín y violatorio, por tanto, de la latinitas, que junto con la perspicuitas, el ornatus y el 
decorum integra las virtutes dicendi: de hecho, a lo largo de su tratado, Alberti se esmera en 
retratar el arte de la arquitectura con la mayor claridad expresiva posible, debiendo para ello, 
en ocasiones, emplear nuevos vocablos allí donde no alcanzan las palabras usuales. “Habré de 
acuñar denominaciones para ser lo más accesible y menos oscuro posible, como he procurado 
que debía ser en estos libros”. (“Fingenda mihi erunt nomina, quo sim, quem esse me his libris 
maxime elaborandum institui, facilis et minime obscurus”), III, XIV, 241. En este mismo 
sentido se expresa en el último capítulo del libro VI.

37.  Cassani, La fatica del costruire, 138-139.
38.  Para Grayson, Alberti no sólo presentó en 1452 a Nicolás V el tratado en su conjun-

to, con sus diez libros, sino que éstos fueron escritos de un tirón. Cecil Grayson, Studi su 



	 de re aedificatoria de leon battista alberti 	 55

fase distinta y emparentada con el arte de la construcción propiamente dicho: 
el mantenimiento y la restauración de los edificios. En efecto, Alberti da cuenta 
de los dos rostros que lleva implícitos el arte arquitectónico: la construcción y 
la destrucción. A esta doble faz que rodea todo aquello que existe en el “mundo 
sublunar”, se acopla una tercera posibilidad (vanamente proclamada en Momus 
por Júpiter): la de la restauración. El libro décimo del tratado, en este sentido, 
dialoga con los libros primero y segundo dedicados al diseño y los materiales, 
dejando en evidencia que el programa impuesto por la razón no siempre vence a 
las vicisitudes de un mundo dominado por lo absurdo y que, del mismo modo, 
este mundo irracional no siempre se impone cuando se anteponen los recursos de 
la razón. Es así como en el libro X Alberti analiza los defectos que puede presentar 
una construcción, una vez realizada, y los divide entre aquellos que se derivan de 
causas externas, fundamentalmente ligadas al accionar de la naturaleza, y aquellos 
que provienen de causas internas, vinculadas a la concepción o a la ejecución del 
edificio. Alberti plantea aquí un dilema sustancial: ¿todo lo puede enmendar la 
mano y el raciocinio humanos? La respuesta, evidentemente, es negativa:

Pero no todos los defectos que tienen su origen en causas externas son de tal natu-
raleza que no puedan ser corregidos; y tampoco los defectos propios del arquitecto 
pueden siempre corregirse. En efecto, las obras que están estropeadas por completo y 
desfiguradas en todas sus partes no son susceptibles de recibir mejoras. Asimismo, 
en cuanto a las que se encuentran en un estado tal que no pueden ser mejoradas 

Leon Battista Alberti (Città di Castello: Olschki, 1998). Distinta es la hipótesis formulada por 
Zoubov, según la cual Alberti redactó su tratado libro por libro, ofreciendo a Nicolás V, no 
la totalidad del tratado, sino los dos primeros libros, eventualmente acompañados por el libro 
décimo: “Es probable que los dos primeros libros y el libro X hayan sido mostrados por el autor al 
papa Nicolás V ya en 1952. Los libros III, IV y V no estaban aún terminados en ese momento. 
Los libros VI y IX fueron escritos en 1455-1472”. Vasiliï Zoubov, “Leon Battista Alberti (1404-
1472) et les auteurs du Moyen Âye”, Medieval and Renaissance Studies, vol. 4 (1958): 245-66. 
Caye, en cambio, sostiene que los dos últimos capítulos del libro X no sólo son extranjeros al 
tratado de arquitectura albertiano, sino anteriores a éste. Se trata, desde su lectura, de un primer 
esbozo de las descripciones que Alberti retomará luego de un estudio mucho más profundo 
sobre la cuestión, habiendo sido agregados con probabilidad por copistas que los recuperaron 
para completar el libro X. Como el propio Caye cita, Max Theuer, traductor alemán del De re 
ædificatoria, sostiene que este último libro, en su totalidad, se escribió aparte y con fines diver-
gentes al resto del tratado, una hipótesis descartada por Grayson en función de las numerosas 
alusiones, diseminadas a lo largo del tratado, al problema de la restauración de los edificios. Pierre 
Caye, “La Place du livre X dans le De re ædificatoria”, Albertiana, núm. 7 (2004): 23-40.



56	 mariana sverlij

sino trastrocando su entero diseño, su reparación no es preferible a su demolición 
y posterior reconstrucción”.39

Alberti promete abocarse a aquellos edificios que en efecto se pueden reparar, 
dando un lugar primordial, entre ellos, a los públicos. En este sentido, comienza 
señalando los posibles mejoramientos que se pueden introducir, si la primera 
de las seis partes que conforman la arquitectura (la regio) hubiera estado mal 
escogida, vale decir, si hubiere sido erróneo el medio ambiente elegido para el 
emplazamiento de la ciudad. Una vez constatada esta deficiencia, el arquitec-
to puede subsanar los problemas acarreados a la construcción por un entorno 
adverso. Alberti se detiene en este primer aspecto, dejando la impresión de un 
libro inacabado, ya que en lo siguiente se centrará en los modos y opciones de 
obtención y canalización del agua, a excepción de los dos últimos capítulos en 
los que se dedica a analizar los defectos y la reparación de los muros.
	 La restauración, sin embargo, no sólo supone una adición suplementaria 
a las explicaciones del tratado, que da cuenta de las posibles soluciones frente 
al desmejoramiento de las obras, sino que también, desde la interpretación de 
Pierre Caye, permite redimensionar el concepto de lineamenta, del que Alberti 
se ocupa en el libro primero. En este sentido, de acuerdo con Caye:

No se trata más de concebir in mente, en el atelier mental del arquitecto, un proyecto 
completo, autosuficiente, seclusa materia, en la pura abstracción de toda materia y de 
toda contingencia […] —modo de concepción extraído del modelo de la creación 
divina— sino de hacer un llamado a un modus inveniendi mucho más modesto, 
fundado en el simple desplazamiento de líneas o de elementos estructurales, en la 
modificación de medidas o masas, en la sustitución, adición o sustracción de las 
partes en relación a lo existente.40

Creo, sin embargo, que en la confianza depositada en el arte arquitectónico, 
Alberti persigue los fundamentos de una nueva vivendi ratio, algo que en el trata-

39.  “Sed non omnia, quae importantur aliunde, vitia talia sunt, ut emendari nequeant; ne-
que ad architecto si quod aderit vitium, tale semper erit, emendari ut queat. Corrupta enim 
funditus et omni ex parte penitus depravata emendationes non suscipiunt. Quae item sic se 
habent, ut, nisi totis lineis pervertantur, reddi nequicquam possunt meliora, ea quidem non 
emendantur magis quam, ut nova illic facias, demoliuntur”. Alberti, De re ædificatoria, X, 
I, 871.

40.  Caye, “La Place du livre X”, 31.



	 de re aedificatoria de leon battista alberti 	 57

do se vislumbra a partir de una arquitectura que se adjudica las tareas propias de 
la retórica: persuadir para inducir a una acción transformadora. No me ocuparé 
en este artículo de esta dimensión central de la teoría arquitectónica albertiana, 
que, por otra parte, debe contemplarse en el diseño de la construcción. Baste 
subrayar que en el inicio del libro VI, Alberti vuelve a remitirse a la famosa 
tríada vitruviana (firmitas-commoditas-amoenitas) para argumentar el recorrido 
emprendido en los primeros cinco libros y justificar el contenido de los que res-
tan, imponiéndole una jerarquía a estos tres criterios a los que debe subordinarse 
la construcción: el conseguir la gratia y la amoentitas se revela, en esta ocasión, 
sin embargo, una empresa aún más destacada en el arte de la construcción que 
la obtención de la firmitas y la utilitas. En efecto, señala Alberti:

De las tres partes que atañían a la técnica de la construcción en su totalidad (uni-
versam aedificationem) —que los edificios sean adecuados a los usos (usum) que les 
vayamos a dar, que tengan la máxima solidez y duración (perpetuitatem firmissima), 
que posean gracia y hermosura (gratiam et amoenitatem)— hemos terminado de 
abordar las primeras dos. Resta por tanto la tercera, que de todas es la más noble, 
además de indispensable.41

La belleza, fruto de la armonía de las proporciones y del ornamento, de hecho, 
no sólo procura deleitar, desde un punto de vista estético, sino también con-
mover para inducir a una acción virtuosa.42

41.  “Ex tribus partibus, quae ad universam aedificationem pertinebant, uti essent quidem 
quae adstrueremus ad usum apta, ad perpetuitatem firmissima, ad gratiam et amoenitatem pa-
ratissima, primis duabus partibus absolutis restat tertia omnium //dignissima et perquam valde 
necessaria”. Alberti, De re ædificatoria, VI, I, 445.

42.  En palabras de Alberti: “En efecto, ¿quién negará sentirse más a gusto cuando habita 
entre paredes adornadas que cuando lo hace dentro de muros descuidados? O, ¿por qué otro 
medio más seguro el arte humano podrá proteger sus productos de las ofensas del propio 
hombre? Porque la belleza hará que la ira destructora del enemigo se calme y la obra de arte 
sea respetada”. (“Quis enim non secum agi commodius affirmabit, ubi sese inter ornatos, 
quam si neglectos intra parietes receperit? Aut quid alioquin tam obfirmatum effici //ulla 
hominum arte poterit, quod ab hominum iniuria satis munitum sit? At pulchritudo etiam ab 
infestis hostibus impetrabit, ut iras temperent atque inviolatam se esse patiantur”). Alberti, 
De re ædificatoria, VI, II, 447.



58	 mariana sverlij

El patrimonio antiguo: advertencia y compasión

La ruina representa, en todo caso, un espacio de reunión de la temporalidad 
pasada (en su esplendor y en la debacle del mismo) y de la actual (en su carácter 
derruido y en su promesa de reconstrucción). Según he analizado, desde este 
punto de vista, Alberti reflexiona sobre la estructura secular del mundo, en tér-
minos de la historia construida y vuelta a construir, pues es una absurda ilusión 
creer en la firme vocación constructiva de los hombres y, en este mismo sentido, 
en la fortaleza y durabilidad de sus obras.43 En efecto, la escritura que emerge 
desde la ruina lleva en sus entrañas la conciencia de la fragilidad de toda obra 
humana. Es por ello que tampoco la Antigüedad, y ni aún la naturaleza, logran 
escapar a este ciclo de fatalidad.44 Quedan, no obstante ello, rastros de un saber, 
fruto de la experiencia atravesada por los hombres. La historia en tal sentido no 
sólo se manifiesta por medio del rostro de la violencia sino que también deja 
entrever —desde sus mismas fisuras— los rastros de una sabiduría que el arqui-
tecto debe hacer propia, expresando en su labor (y en el resultado de su labor) 
una prudencia que combina una actitud estoica y una voluntad de intervención 
civil. La obra de Alberti enseña, en este sentido, que no se trata de renunciar al 
mundo (al modo del Petrarca de la Vita solitaria) o, por el contrario, de aden-
trarse activamente en él (al modo del mentado por Hans Baron “humanismo 

43.  Grassi sostiene que el humanismo renacentista contrapone a la visión metafísica de 
la filosofía tradicional una concepción del hombre en su discurrir histórico y existencial. Al 
trabajar particularmente con el Momus albertiano señala: “Momo proclama con su espíritu 
crítico la abolición del orden eterno y ahistórico imperante hasta ese momento. La historia 
penetra en la esfera de lo siempre idéntico, con lo que se confirma que es Momo el que pro-
piamente cuestiona el mundo divino, viéndose envuelto por esa razón en las más grotescas 
aventuras, sin que nadie pueda confiar en él”. Ernesto Grassi, La filosofía del humanismo, trad. 
Manuel Canet (Barcelona: Anthropos, 1993), 179. 

44.  En un sentido similar, en el prólogo a la versión en vulgar del tratado De Pictura (Della 
Pittura) dedicado, precisamente, al arquitecto Filippo Brunelleschi, Alberti, al parangonar las 
obras de la Antigüedad con las de su tiempo, se figura a una naturaleza “envejecida y cansada” 
(“fatta antica e stracca”) que ya no logra producir ingenios como los antiguos. Este melancó-
lico comienzo es, sin embargo, inmediatamente superado, cuando el humanista recuerda su 
vuelta a Florencia luego del largo exilio al que fueron condenados los Alberti, ocasión en la 
que pudo contemplar la manifestación de un renovado espíritu debido a las obras de Brune-
lleschi, Donatello, Ghiberti, Luca della Robbia y Masaccio. Leon Battista Alberti, De Pictura, 
en Opere Volgari, ed. Cecil Grayson, vol. 3 (Bari: Laterza, 1973), 7-8.



	 de re aedificatoria de leon battista alberti 	 59

civil”),45 sino de reconocer la conciencia simultánea de la falta de conducción del 
propio mundo y el anhelo de imprimir en él una planificación humana.
	 Esta planeación sólo puede vislumbrarse por medio de la ruina, que expresa 
los incesantes intentos de construcción y reconstrucción de la historia. El senti-
miento de pesar ante el estado ruinoso de las cosas, en este sentido, expresa en la 
obra albertiana, al mismo tiempo, la búsqueda de control sobre los sucesos por 
venir. Este control que se obtiene en el marco de una apelación a la razón, que 
contiene y da forma al transfondo absurdo de la vida. De allí que en el inicio 
del libro VI, Alberti sitúe al lado de la ardua labor que le ha significado escribir 
su tratado sobre el arte edificatorio, el dolor que le producía ver el estado de los 
edificios antiguos, un espectáculo desolador al que non sine lachrymis videbam. 
En efecto, el humanista —tal como allí confiesa— impulsado por esa compasión 
que le generaban los restos sobrevivientes de la Antigüedad, emprendió su labor 
de escritura, reponiendo las faltas e inconsistencias de las fuentes, inventando 
nuevos vocablos donde no los había, y desafiando, finalmente, las propias limi-
taciones que encontraba. En la Retórica, Aristóteles define la compasión como

un cierto pesar por la aparición de un mal destructivo y penoso en quien no lo 
merece, que también cabría esperar que lo padeciera uno mismo o alguno de nues-
tros allegados […] porque está claro que el que está a punto de sentir compasión 
necesariamente ha de estar en la situación de creer que él mismo o alguno de sus 
allegados van a sufrir un mal y un mal como el que se ha dicho en la definición, o 
semejante, o muy parecido.46

De allí que, según Aristóteles, no experimenten compasión aquellos que están 
completamente perdidos, o bien, enteramente satisfechos. La compasión tiene 
un uso retórico, en este sentido, al estar emparentada con el propio miedo, 
persuadiendo a los hombres a medir sus futuras acciones, con el fin de evitar 

45.  Subraya Baron que “el humanismo del siglo xiv, que había mantenido las caracterís-
ticas medievales de un alejamiento del mundo, se transformaba ahora en humanismo civil”. 
Hans Baron, En busca del humanismo cívico florentino (México: Fondo de Cultura Económi-
ca, 1993), 19. El soporte material de esta nueva experiencia lo aportan, principalmente, los 
trabajos de Leonardo Bruni, en particular, su Laudatio de la ciudad de Florencia y el segundo 
de sus Diálogos a Pier Paolo Vergerio, ubicado cronológicamente por Baron con posterioridad 
a 1402 y, por consiguiente, a la muerte de Giangaleazzo Visconti.

46.  Ret. II, 8, 1385b 13-19. Reproducimos la traducción de Quintín Racionero, Aristóteles, 
Retórica (Madrid: Gredos, 2007), 195.



60	 mariana sverlij

que se cierna sobre ellos el mal que abatió a quien resulta objeto de la compasión. 
En términos albertianos, este estatuto persuasivo de la compasión tiene su ori-
gen en la conciencia del desamparo humano, que hermana a los hombres entre 
sí en su común fragilidad. En efecto,

Lo efímero no está entonces solamente en la naturaleza, a la que el arte superpone su 
durabilidad y solidez; está también en la violencia de la historia, amenazando desde el 
interior el proyecto arquitectural, considerado en su propia dimensión “histórica”.47

Para el humanista nacido en Génova, esta fragilidad de la historia encuentra una 
expresión simbólica y material en las antiguas construcciones, únicas capaces de 
ofrecer una enseñanza a las nuevas empresas constructivas. En sus notas a la Retórica 
de Aristóteles, Quintín Racionero aduce:

En todo caso, este mecanismo psicológico es el que fundamenta la capacidad per-
suasiva del uso retórico de la compasión, puesto que sobre todo nos sentimos persua-
didos en aquellas ocasiones en que “más nos da la sensación de que también podría 
sucedernos” lo que compadecemos en otros […]. En la experiencia del mal ajeno y 
como resultado del miedo propio, la piedad reintroduce la óptica del hombre que 
sabe que no es Dios.48

El hombre albertiano reconoce en su desamparo la ausencia de un plan mayor, en 
donde albergarse como una pieza designada a integrar el todo. En este sentido, 
apelando a la razón, diseña su propio espacio y lo preña de valores que estimulen 
su conservación. Consciente, sin embargo, de la fragilidad de este espacio, erigi-
do por el hombre para el hombre, asume que es necesario considerar, también, 
su posible destrucción y su posterior reconstrucción, tal como se revela en la pro-
puesta de refundación del mundo, llevada a cabo en el Momus, y en la reparación 
de los edificios, que Alberti contempla en el libro X de su tratado.

47.  Paul Ricoeur, “Arquitectura y hermenéutica”, Arquitectonics, vol. 5 (2002): 24. 
48.  Quintín Racionero, introducción, traducción y notas a Aristóteles, Retórica, 196-197.



	 de re aedificatoria de leon battista alberti 	 61

Conclusiones

De acuerdo con Richard Krautheimer, el tratado de arquitectura de Alberti, De 
re ædificatoria, no sólo pugna por devolver a su estado original los edificios y los 
escritos de la Antigüedad, lacerados por el tiempo.49 La empresa propuesta por 
el humanista es ardua, en la medida en que implica, también, reponer un sistema 
global de pensamiento y de vida:

Se trate de monumentos o escritos, las obras de los antiguos, después de todo, han 
devenido fragmentos maltratados y destruidos por el tiempo. Por consiguiente, deben 
ser reconstruidos, interpretados y mejorados de acuerdo a las líneas que para Alberti 
representan el verdadero significado de la Antigüedad, el verdadero significado dedu-
cido de la totalidad de la Antigüedad, tal como él la reconoce: un sistema consistente 
de pensamiento y de vida en el cual cada cosa y cada acción se ubica en su lugar.50

Para esta labor de reconstrucción, refiere Krautheimer, Alberti se dirige en su 
tratado a los patrocinadores de las futuras construcciones. Estos mecenas son 
los de la nueva generación que debe ser educada de acuerdo a las premisas del 
pensamiento humanista.51 No por casualidad, continúa Krautheimer, De re 
ædificatoria fue escrito en latín, la lengua erudita del nuevo programa, ni tam-
poco casualmente el texto albertiano fue emprendido a instancias de Lionello 
D’Este, y luego de concluido, presentado al pontífice humanista Nicolás V.52

49.  Para una detallada clasificación y análisis de las fuentes de conocimiento, escritas y 
edilicias, mencionadas por Alberti, puede consultarse Ana Belén Onecha Pérez, “Una nueva 
aproximación al De re ædificatoria de Leon Battista Alberti. Los conocimientos constructivos y 
sus fuentes”, tesis doctoral (Universidad Politécnica de Cataluña, 2012), 69- 75 y 497- 615. 

50.  Richard Krautheimer, “Alberti and Vitruvius”, en Acts of the XXth International Congress 
for the History of Art. Studies in Western Art II (Princeton University Press, 1963), 52.

51.  Krautheimer, “Alberti and Vitruvius”, 49.
52.  Krautheimer, “Alberti and Vitruvius”, 52. En efecto, Krautheimer encuentra una evi-

dencia del nexo que se establece entre la escritura del tratado y las sugerencias hechas a Alberti 
por Lionello D’Este en el inicio del libro VI del De re ædificatoria. Para Krautheimer este últi-
mo sería, en realidad, un prefacio que Alberti habría escrito para una primera versión del De 
re ædificatoria, en un momento de decepción después de haber renunciado a escribir el comen-
tario de Vitruvio que Lionello D’Este le había sugerido. En detrimento de esta lectura, para 
Choay, el comienzo del libro VI, con su valor de nuevo prólogo, constituye una pieza central 
de la arquitectura del texto albertiano. Las observaciones que en él hace Alberti sobre la arqui-
tectura antigua y contemporánea, el estado del texto de Vitruvio y los propósitos de utilizar 
en su tratado, como contrapartida, un latín correcto e inteligible, “liga la narración de  los 



62	 mariana sverlij

	 El particular nexo que se establece en la teoría arquitectónica albertiana 
entre la omnipresente conciencia de la ruina, y la atención dada al diseño y los 
materiales, sin embargo, pone de manifiesto la dubitativa lectura que hace Leon 
Battista de los nuevos ideales humanos. Ciertamente, como aduce Krautheimer, 
Alberti comprende que el legado de la Antigüedad se ha convertido en ruinas y 
fragmentos, que es preciso reconstruir e interpretar, encomendando esta tarea al 
arquitecto. Pese a ello, Alberti, antes que consagrar, se tropieza en su obra con las 
esperanzas cifradas en el hombre. En este sentido, advierte que el nuevo orden 
dependerá de la conciencia de la ruina, a la que el arquitecto debe anticiparse 
mediante la elaboración del diseño y la selección de los materiales.
	 En efecto, la atención dada por Alberti al diseño y los materiales resulta 
inseparable de la reflexión que dedica al maltrecho estado del texto de Vitruvio 
y a los restos agónicos de las obras arquitectónicas de la Antigüedad. De allí que 
ambas reflexiones deban tomarse como una unidad, en la medida en que, desde 
la conciencia de la ruina, dan cuenta de un llamado conjunto a la arquitectura 
y a la filología,53 no sólo desde el “sueño del humanismo”,54 sino también desde 
su pesadilla. En este último sentido, en el tratado de arquitectura albertiano, en 
lugar de ser el mecenas que encarga la obra —en su calidad de simple comitente 
o en tanto representante del nuevo programa humanista—, es el arquitecto el 
prototipo ideal de hombre que se eleva por encima del resto: su mirada se ha mol-
deado no al calor del triunfo, sino de la derrota, de la que pugna por emerger. 3

momentos de la edificación a la de la reflexión que la construye, hace correr paralelamente 
el tiempo teórico del constructor y el tiempo del escritor”. Françoise Choay, La Règle et le 
modèle. Sur la théorie de l’architecture et de l’urbanisme (París: Edition du Seuil, 1996), 119.

53.  De acuerdo con Eck, del mismo modo que De oratore de Cicerón no representa una 
guía para la exitosa articulación del discurso público, sino una interrogación sobre la verdade-
ra naturaleza de la elocuencia y su papel en la sociedad, el De re ædificatoria no es una colec-
ción de instrucciones que debe seguir el constructor, sino un interrogarse sobre los principios 
de la arquitectura, considerada como un instrumento esencial para la sociedad civilizada. 
Caroline van Eck, “The Structure of ‘De re ædificatoria’ Reconsidered”, Journal of the Society of 
Architectural Historians, núm. 3 (1998): 280- 297.

54.  Tal es el título del estudio que Rico dedica al humanismo. Francisco Rico, El sueño del 
humanismo. De Petrarca a Erasmo (Madrid: Alianza, 1993).


