CARLOS CHANFON OLMOSt

FACULTAD DE ARQUITECTURA, UNAM

El Plano de Sankt Gallen

L DOCUMENTO coNocipo como “Plano de Sankt Gallen™ es proba-

blemente el testimonio mas valioso y mas antiguo sobre la arquitectu-

ra monacal que nos ha legado la Edad Media. Se trata de un dibujo
de tinta, ejecutado sobre una pieza de pergamino formada por cinco partes
hilvanadas para alcanzar las dimensiones de 112 por 77 cm (figura 1).

El documento data del primer tercio del siglo i1x y esta relacionado con la
reforma monacal promovida por el abad san Benito de Aniano (750-821),
discutida en dos sinodos, celebrados en 816 y 817 en Aquisgran y respaldada
por la autoridad imperial. La reforma implicd, en términos generales, la
adopcioén de la regla de san Benito de Nursia por todos los monasterios en
los territorios del Imperio.

1. Supe de la existencia del Plano de Sankt Gallen en la década de los afios sesenta, cuando
adquiri el Diccionario razonado de Viollet-le-Duc vy lei el articulo “Architecture Monastique”
(t. I, pp. 241-327). Preocupado por aquellos afios en demostrar lo absurdo del concepto de
fortificacion aplicado a nuestros monasterios mendicantes, encontré ahi importantes concep-
tos sobre la arquitectura monacal medieval. En 1971 conoci a Xavier Moyssén, siempre intere-
sado en el fenémeno arquitecténico mexicano, aunque ya entonces mas dedicado a la pintura.
De inmediato hicimos una gran amistad, que con los afios sdlo se acrecentd. Pronto nuestro
tema de conversacion se centro, en varias ocasiones, en los monasterios mexicanos y en el
Plano de Sankt Gallen como su antecedente grafico mas remoto. Quiso el destino que, en los
ltimos dias de abril de 2001, visitara yo por segunda vez el famoso monasterio y su biblioteca
en la pequefia ciudad suiza de Sankt Gallen. Al observar una reproduccion del plano expuesta
en una vitrina de la Stiftsbibliothek, no pude menos que recordar con carifio aquellas platicas
con Xavier, unos treinta afios atras. Nunca pensé que unas semanas después nos abandonaria.
Vayan estos parrafos en modesto homenaje a su memoria.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, NUM. 78, 2001 SI



52 CARLOS CHANFON OLMOS

| [DTE000000]
nanonagan

Figura 1. Plano de Sankt Gallen, elaborado en el siglo ix.



EL PLANO DE SANKT GALLEN 53

Tres siglos después de haber sido dibujado el Plano, el reverso del docu-
mento fue utilizado por un amanuense que ahi transcribié una version de la
vida de san Martin de Tours. Esta fue probablemente la circunstancia que
permiti6 la conservacion de este verdadero tesoro medieval. En efecto, olvi-
dada ya la razon fundamental de su factura, el documento fue doblado en
dieciséis partes —hasta obtener el tamafio aproximado de un libro— y con-
servado en la biblioteca del monasterio de Sankt Gallen, bajo la creencia de
que era la vida de san Martin de Tours (316-397) —famoso obispo, predica-
dor e iniciador de la vida religiosa en las Galias— ilustrada con un croquis
de su monasterio.

Fue el rector de la Universidad de Ingolstadt, el profesor Henricus Cani-
sius, en 1604, quien dio la primera noticia sobre el documento en sus Spi-
grammata. Un poco maés tarde, el benedictino Jean Mabillon, en 1683, inici6
los estudios analiticos e interpretativos que desde entonces ha inspirado el
documento y que hoy constituyen ya una muy rica, voluminosa y compleja
bibliografia.

La dedicatoria del Plano, que se encuentra cercana al angulo superior de-
recho del documento, encierra la clave de su origen, que sigue siendo motivo
de diversas opiniones entre los investigadores que la han analizado. Es claro,
sin embargo, que una alta autoridad eclesiastica y monacal envi6 el docu-
mento a Gozberto (1 837), abad de Sankt Gallen (816-836). ES patente, en la
redaccién de la nota, el esfuerzo del remitente para no herir al destinatario,
evitando que interprete el envio como un acto autoritario, y lo vea més co-
Mo un gesto amistoso. La dedicatoria dice a la letra:

Hec tibi dulcissime fili Cozberte de posicione officinarum paucis exemplata di-
rexi quibus sollertiam exerceas tua meamgque - devotione utcumaue - cognoscas
- qua tue bona voluntati satisfacere me segnem non inveniri confido - Ne sus-
piceris autem me hac ideo elaborasse - quod nos putemus nostris indigere ma-
gisteriis - sed potius ob amore dei tibi soli pscrutinanda pinxisse amicabili fra-
ternitatis intuitu crede - Vale in Cro semper memor nostri - amen

2. Carol Heitz, Werner Vogler y Frangois Heber-Suffrin, Le Rayonnement spirituel et cul-
turel de I'abbaye de Saint-Gall, Centre de Recherches Sur I’Antiquité Tardive et le Haut
Moyen Age, Université de Paris X-Nanterre, 2000, p. 5.



54 CARLOS CHANFON OLMOS

Para ti, queridisimo hijo Gozberto, he trazado la copia, con pocas anotaciones,
de la posicion de dependencias [monacales] con las cuales utilices tu habilidad al
tiempo que reconozcas mi devocion, de modo que confio que no me encuentres
lento en satisfacer tu buena voluntad. No creas que he hecho esto por creer que
necesitas consejos, sino mas bien lo he dibujado por amor de Dios, mirando con
amigable fraternidad que lo examines ta solo. Que te conserves bien en Cristo,
que siempre nos recuerda. Amén.s

Mientras es claro que el Plano fue elaborado especificamente para obsequiarlo
al abad Gozberto, queda la incognita sobre quién es el que lo envid. Los can-
didatos se han sucedido a través de los afios, a partir de la atribucién hecha
por Dom Mabillon, en 1704, proponiendo al monje Eguinardo, asesor y bid-
grafo eminente de Carlomagno. Se ha mencionado también a Gerungo, per-
sonaje prominente en la corte carolingia; a Frontario, obispo de Toul, conoci-
do por sus habilidades como constructor; a Ansegio, abad de Fontanella; a
Rabano Mauro, abad de Fulda; a Regimberto, bibliotecario y director de la
escuela monacal de Reichenau, y finalmente a Heito (T 836), obispo de Basi-
lea de 803 a 823 y abad de Reichenau de 8o6 hasta su retiro en 823.4

Los autores Horn y Born, en su obra monumental sobre el Plano de
Sankt Gallen, han hecho notar que la dedicatoria deja cuatro puntos bien
definidos, a saber:

-Que quien elabor6 el documento contaba con una especie de prototipo, del
cual sac6 una copia.

-Que el Plano es mas bien un programa de necesidades, pues permitira que el
abad Gozberto use su habilidad al emplearlo.

-Que Gozberto mismo debi¢ solicitarlo y por eso el remitente expresa que no
quiere que se le considere lento.

-Que el autor y remitente del Plano es alguien de mas alto rango que el abad
Gozberto, por lo cual puede tratarlo de queridisimo hijo, lo cual seria impropio
si fuera su superior o su igual.s

3. He tomado la version latina paleografiada que publicaron Walter Horn y Ernest Born
(The Plan of St. Gall, Berkeley, University of California Press, 3 vols., 1979, vol. I, p. 9), en la
que solamente he desatado las abreviaturas; sin embargo, no tomé su traduccion por conside-
rarla demasiado libre. Doy mi propia version, tratando de expresar, lo més fielmente posible,
su sentido y forma originales.

4. Walter Horn y Ernest Born, op. cit., vol. I, p. 1.

5. Ibidem, p. 9.



EL PLANO DE SANKT GALLEN SS

La atribucion al obispo-abad Heito ha quedado fundamentada razonable-
mente, al demostrarse que el plano fue elaborado precisamente en el scripto-
rium de la abadia de Reichenau, con la probable intervencion de Regimberto
y a través de dos amanuenses: uno joven, el principal, cuya escritura es com-
pacta y clara, y otro mayor de edad que podria ser el mismo Regimberto,
cuya escritura es mas espaciada, pero que es el erudito que resolvid las anota-
ciones que requerian conocimientos especiales.

Al aparecer en 1979 la extraordinaria obra en tres grandes tomos de Horn
y Born, con los resultados de sus investigaciones realizadas durante unos
veinte afos, parecia que ya todo quedaba dicho, planteado, analizado y dis-
cutido sobre el Plano de Sankt Gallen. La obra, de verdad, es monumental y
extraordinaria en su minuciosidad, pesquisas y conclusiones. Sin embargo,
contra lo que podria haberse esperado, de inmediato, los descubrimientos,
las hipdtesis y las objeciones continuaron y se multiplicaron.

He aqui algunos ejemplos de los temas de discusion que surgieron. La de-
dicatoria expresamente menciona que es una copia (exemplata direxi), pero és-
ta supone la necesidad de otro plano preexistente que ha servido de modelo.
Al respecto, Horn y Born estan convencidos de que se puede calcar un plano,
con todo detalle, colocando una hoja de pergamino sobre otra. Opinan los
mencionados autores que asi se hizo y que por tal razén el dibujo es limpio,
directo y “a mano alzada”, es decir, a pulso, sin utilizar croquis previo ni ins-
trumentos de trazo, como regla y compas. Sin embargo, cualquier arquitecto
con experiencia de taller anterior al uso de computadoras podria haberles ex-
plicado que tal manera de calcar un plano es imposible.

Ademas, nuevos examenes del Plano original, realizados por Norbert Sta-
chura bajo luz ultravioleta, han demostrado que —contra lo que afirman
Horn y Born— abundan los trazos previos hechos con “punta seca”, algunos
entintados y otros no.” Se revelaron también ensayos de trazos de compas,
con la perforacién de su centro, dato que también pasaron por alto Horn y
Born. En la zona de ambos absides del templo, hay varios ensayos de solu-
ciones, con muy variados trazos de compas.

6. Bernhard Bischoff, Studien zum St. Gallen Klosterplan, Sankt Gallen, Historischer Verein
des Kantons St. Gallen, 1966, pp. 41-49.

7. Norbert Stachura, “Der Plan von St. Gallen — ein Original?”, en Architectura 8, 1978, pp.
184-186.



56 CARLOS CHANFON OLMOS

Lo anterior, para muchos, resulta una contradiccion que elimina el con-
cepto de copia, pues es evidente que el dibujante, o su jefe directo, estuvie-
ron haciendo u ordenando sucesivos ensayos de solucion que alargaron las
dimensiones del templo conventual. Nos parece que no hay tal contradic-
cion. Basta que quien esta ordenando o elaborando la copia sea el creador del
prototipo que se esta copiando. Todo arquitecto con experiencia sabe que, en
todo momento, antes y durante el proceso de ejecucion de una obra, pueden
idearse mejoras que seria tonto no introducir. Ademas, tales tanteos en el
Plano de Sankt Gallen s6lo se refieren a la solucion de los absides del templo,
que con el claustro forman lo que llamaremos ndcleo béasico, caracteristico del
monasterio y esencial en la vida diaria del monje medieval.

Es este ndcleo bésico de templo-claustro el que esta relacionado con los
espacios monacales creados en la Nueva Espaiia como parte importante de la
gran campafa de evangelizacion realizada por monjes mendicantes durante
el siglo xvi. En efecto, es en los monasterios mendicantes y las actividades a
ellos ancladas donde culmina la labor de los predicadores.

Preocup6 mucho a Horn y Born la falta de precision en las notas referen-
tes a medidas. Pero, en cuanto a la precision geométrica grafica, olvidaron
que el pergamino, sujeto a cambios de temperatura y humedad, sufre con-
tracciones fuertes, que lo “arrugan”. Estas alteraciones s6lo pueden evitarse
manteniendo el documento en un medio ambiente técnicamente controla-
do, con variaciones minimas de calor y humedad, en una forma imposible de
lograr en la Edad Media.

Pero hay algo mas, en cuanto a la precision numeérica, en las anotaciones
explicativas. Recordemos el hecho sefialado por Jean Gimpel para las cuentas
en los registros de pago de impuestos y en las listas de raya semanales de las
obras de las catedrales géticas a finales del siglo xiii. Debido al uso generali-
zado de la numeracién romana, la aritmética no habia podido desarrollarse y
era imposible realizar, con nimeros romanos, operaciones de multiplicacion
y divisién. Aun las sumas y restas mayores a diez —Ilos dedos de las manos—
estaban sujetas a multiples errores, que han quedado testimoniados en los
documentos de la época. Dice Gimpel al respecto:

La lista [de impuestos] esta plagada de errores, que hoy no haria un chico de me-
nos de diez afios, y no cabe sospechar ningun fraude, pues los errores son ya en
mas, ya en menos. Esta falta de precision, que parece caracterizar al hombre me-
dieval y que vuelve a encontrarse en la construccion, parece chocante a nuestro



EL PLANO DE SANKT GALLEN S7

espiritu moderno, &vido de minucia, de cifras y de estadisticas. Este defecto esta
en gran medida compensado por el espiritu de sintesis que animd a esta época.?

Por semejante obstaculo de orden cultural, toda subdivision o multiplicacion
debia hacerse por métodos geométricos graficos, que —desde luego— no
eran decimales. Asi pues, en el Plano, los médulos de 40 X 40 pies, divididos
correctamente en forma gréfica, no lo estin en las anotaciones manuscritas
que sefialan dos veces seis, en lugar de dos veces veinte. En las circunstancias del
momento historico carolingio, tal error no es grave sino explicable y muy ha-
bitual. Tal obstaculo se prolongd por centurias, hasta principios del siglo
xiii, en que se inicio, con gran lentitud, primero el conocimiento y después
el uso de la numeracidn arabiga, gracias a Leonardo Pisano, apodado Fibo-
nacci (ca. rr8o-ca. 1250).

Asi pues, nos parece que no hay objecion seria al caracter de copia del
Plano de Sankt Gallen. Pero hay otros multiples temas interesantes que pue-
den surgir de tan valioso documento. Quiza lo mas importante es todo lo re-
ferente a la arquitectura. No cabe duda de que el Plano es esencialmente un
documento de arquitectura y que nos resulta especialmente importante por
estar relacionado con la construccién monacal novohispana del siglo xvi, co-
mo explicaremos mas adelante.

Horn y Born parecen convencidos, pues asi lo afirman, de que no se trata
de un proyecto ejecutivo, listo para ser construido en un terreno real.’® Sin
embargo, delatan una idea incompleta sobre la verdadera naturaleza del Pla-
no, al analizar una maqueta del siglo xix y ordenar la construccion de otra, a
escala, del conjunto, para ser exhibida en el University Art Museum de Ber-
keley,™ lo cual resulta contradictorio con relacion a la idea inicial de que no
s un proyecto para ser construido.

¢Como comprender, entonces, lo que el Plano trata de comunicar? Nos
parece claro que, explicado en términos contemporaneos, se trata del progra-

8. Jean Gimpel, Los constructores de catedrales, Buenos Aires, Centro Editor de América Lati-
na, 1971, pp. 64-6s.

9. En 202 aparecid el libro Liber abaci, escrito por Fibonacci tras un largo viaje por Espafia,
Africa y el Oriente, donde se reportaban los sistemas y métodos usados en la India y en el
Islam. Asi se despertd primero el interés, y después la adopcién de la numeracion arabiga,
pero con la lentitud propia de la Edad Media, todavia carente de imprenta.

10. Walter Horn y Ernest Born, op. cit., t. I, p. 20.

1. Ibidem, vol. 111, p. 24s.



58 CARLOS CHANFON OLMOS

ma arquitectonico de un conjunto monacal, expresado en una forma, cier-
tamente muy original, medieval. Ahi estan las necesidades que debe satisfa-
cer el monasterio —no listadas, como lo hariamos ahora, sino en un croquis
grafico que muestra la dependencia de unos locales con relacién a otros. Es
decir, se trata de un programa de necesidades pero, al mismo tiempo, de
una guia gréafica de funcionamiento —una especie de organigrama—, todo
en un mismo esquema. No tiene pues utilidad alguna la construccion de
una maqueta.

La razén de la elaboracion de un prototipo y de una copia viene al caso
ante el cambio en el modo de vida que se esta introduciendo en los monas-
terios, y ha sido ya discutido en dos sinodos. Los cambios discutidos y acor-
dados requieren de un nuevo grado de habitabilidad en los espacios mona-
cales que, por lo visto, no se logra plenamente en los espacios anteriores
tradicionales.

Pero lo que se ha discutido y acordado en los sinodos son acciones que
afectan la vida diaria y, en consecuencia, no son formas arquitectonicas fijas
lo que se estd buscando. Por lo tanto, caben los intentos de mejorar los espa-
cios en busca de un partido arquitecténico ideal, que queda sujeto a la bus-
queda de todos los abades y autoridades involucradas y a las experiencias ob-
tenidas con las nuevas soluciones.

El examen detallado del plano nos muestra la diferencia entre el elemento
caracteristico —el nucleo basico templo-claustro— y las partes complemen-
tarias. En términos generales, es el nlcleo caracteristico el que esta detallado
con espesores de muros y distribucién esquematica de mobiliario. Este nu-
cleo es el que se acerca mas al partido arquitectonico construible.

Por lo que toca a las partes complementarias, vemos que pueden ser iden-
tificadas porgue, en general, no tienen espesores de muros, sino lineas que
delimitan sus areas. Hemos pues hecho una subdivision de éreas, para expli-
car las distintas funciones del conjunto conventual (figura 2).

El area 1 es el ndcleo basico, elemento caracteristico de todo monasterio;
las reformas discutidas se refieren a las acciones diarias que ahi realizan los
monijes. El area 2 estd dedicada a una prolongacion temporal de la vida reli-
giosa, que aloja a los enfermos y a los novicios; el novicio que es aceptado
pasa a ser monje en el nlcleo bésico, y el enfermo que sana o muere abando-
na la enfermeria. El area 3 aloja los elementos de contacto con el mundo ex-
terior, a saber, la casa del abad, la escuela laica, la casa de huéspedes distin-
guidos con alojamiento separado para su séquito, y el local de peregrinos. El




EL PLANO DE SANKT GALLEN 59

I
10y
il
)
-
ol

I
i
i
!
i
© ]

Casa hudrpedes nobles

¥ bty
TIITITI01

{ Cocira ¥ cervecerin
‘huipedes nobles

Figura 2. Areas que integran el conjunto monacal en el Plano de Sankt Gallen.



60 CARLOS CHANFON OLMOS

area 4 es la que agrupa los elementos que garantizan la autosuficiencia del
conjunto monacal: hortaliza, graneros, caballerizas, aves, porcinos, ovinos,
bovinos y talleres de artesanos.

Todos los elementos del conjunto se agrupan acomodandose dentro de
un rectangulo, que de ninguna manera sugiere o insinta que asi se constru-
yan. Simplemente ocupan el espacio disponible en la hoja de pergamino, cir-
cunstancia que debi6 repetir lo sucedido en la elaboracion del prototipo. Las
cinco partes cosidas en el Plano de Sankt Gallen fueron asi unidas para dar el
area suficiente para reproducir el modelo previo, que tuvo que ser del mismo
tamario.

La importancia de cada elemento puede captarse en el grado de detalle en
que esta dibujado. No hay muro perimetral ni muralla circundante, porque
no se trata de un terreno real. Por la misma razén, tampoco hay una puerta o
acceso claramente indicados para acceder al conjunto. Por otro lado, en to-
dos los monasterios conocidos, los distintos edificios se acomodan libremen-
te con relacién al nacleo principal, de acuerdo con la topografia, la direccion
de los vientos y la disponibilidad del suministro de agua, etcétera, pero de-
jando generosos espacios entre los distintos elementos.

En cuanto a la dependencia de unos locales con relacion a otros, es muy
digna de notarse la forma de expresar la relacion necesaria. Se hace a través
de dos lineas paralelas, que podrian interpretarse como una especie de sende-
ro o caminito. No podrian ser ni tdneles ni corredores o pasos a cubierto,
desconocidos en la Edad Media carolingia. S6lo que resulta absurdo un ca-
minito que se quiebre en forma ortogonal, aun en muy pequefios tramos,
cuando la forma obvia seria el trayecto recto esviajado, uniendo las dos puer-
tas de los dos blogues involucrados, por la via mas corta. Véase la union en-
tre la cocina y el refectorio, o la del dormitorio con el bafio y las letrinas, o
la de la sacristia con el hostiario.

Este detalle de la expresion de dependencia entre locales con lineas acoda-
das ortogonalmente surge del dibujo que utiliza ejes principales ortogonales.
Hoy en dia se logra con “regla T” y escuadras, y en la Edad Media, con algin
otro procedimiento semejante. Ademas, nos parece que delata claramente la
naturaleza de esquema de funciones y no de plano ejecutivo del importante do-
cumento de Sankt Gallen. De hecho, en los casos reales de monasterios co-
nocidos, ciertamente posteriores a la época carolingia por dos o tres centu-
rias, la dependencia se resuelve adosando un local a otro, sin forzar a los
usuarios a salir de uno para acceder al otro.



EL PLANO DE SANKT GALLEN 61

Otro detalle interesante del dibujo es la deformacion del angulo inferior
derecho del plano. Los espacios dedicados a las vacas y a las yeguas prefiadas
se escalonan en una forma rara, en lugar de alinearse con todos los elementos
de ese extremo del conjunto, a saber: el establo, la caldera de la cerveceria, las
prensas, los molinos, los talleres de artesanos, etcétera. La razon nos parece
obvia: la hoja de pergamino no da la medida completa. Se tiene ya un proto-
tipo de un tamafio definido, que se debe copiar, y cambiar la escala es dema-
siado complicado y tardado, o bien se ignoran todavia los procedimientos
para lograrlo. El dibujante, pues, hace una adaptacion que no sale del espa-
cio disponible. Dibujar los espacios para vacas y yeguas, incompletos, o alte-
rando su forma rectangular, esviajando su extremo sur, no seria conveniente.

Con relacién al nacleo bésico, si observamos los pocos monasterios pro-
cedentes de la época carolingia de los cuales se tienen datos, observamos
que los templos tienden a la forma cuadrada y no tienen el claustro adosado
a uno de sus muros laterales. Gracias a las observaciones recientes de Wer-
ner Jacobsen, quien ha buscado la semejanza de soluciones carolingias a los
distintos ensayos, observables bajo rayos ultravioleta en el Plano, ahora sa-
bemos que antes de los sinodos de 816 y 817 sucedia lo siguiente en los mo-
nasterios:

-Las naves del templo, en nimero de tres, unidas, tenian la forma aproximada
de un cuadrado.

-Contaban con uno o dos transeptos, el primero antecediendo al abside, y otro
posible a la entrada del templo.

-No era comdn la posicion del claustro adosado a un lado del templo.

-Los monasterios relacionados con Benito de Aniano muestran naves en forma
maés alargada con dos absidiolas ademas del abside principal, pero sin el claus-
tro adosado lateralmente.

Jacobsen ha mostrado que una de las soluciones desechadas en el Plano de
Sankt Gallen incluia un transepto en el extremo occidental de la nave, pero
fue borrado después de haber sido trazado y entintado. Al suprimir este tran-
septo, la nave se alargd hasta dar la proporcion de doble cuadrado.™

El mismo investigador ha mostrado, con el apoyo de datos arqueolégicos,
que la iglesia de Heito, consagrada en 816, en Reichenau (figura 3), tenia tres
naves que unidas no llegaban a la proporcion de un cuadrado y que en la

2. Carol Heitz et al., op. cit., p. 27, figs. 8 y 9.



62 CARLOS CHANFON OLMOS

Figura 4. Templo
abacial de Reichenau
iniciado por Erlebaldo
en 830, seguin

W. Jacobsen.

Figura 3. Templo abacial

de Reichenau consagrado por
Heito en 816, segin

W. Jacobsen. i i

ampliacion del abad Erlebaldo, iniciada en 830 (figura 4), se afiadié un tran-
septo occidental, con un pequefio aumento a las naves que les dio la propor-
cion cuadrada.

Para completar sus observaciones, Jacobsen, también con apoyo arqueo-
I6gico, ha mostrado que el templo abacial construido por Gozberto entre 830
y 835 (figura s) tiene el conjunto de naves apenas mayor que un cuadrado y
su abside, Unico, no es semicircular. Por otro lado, iglesias abaciales ligadas a
la influencia de san Benito de Aniano tienen la clara tendencia al alarga-
miento de las naves, transepto oriental y abside semicircular con absidiolas
de la misma forma rematando las naves laterales. Tal es el caso de Korneli-
munster (815-817), Marmoutier (814-815?), Steinbach (815-817) y —aunque
sin &bside ni absidiolas— Argelliers (780-799) (figuras 6 a 9). En todos estos
casos no hay claustro adosado lateralmente.

¢Todo lo anterior podria sugerir que la tendencia al conjunto de naves en
proporcion cuadrada habria constituido una especie de more germanico,
mientras las naves alargadas representaban una caracteristica de un cierto mo-
re latino, que Benito de Aniano en sus esfuerzos de reforma trato de difun-
dir? Es posible, y la explicacion tendria que buscarse en el analisis de la Regla
Benedictina y su ritual litargico, quiza ante la necesidad de abrir su templo y
sus ceremonias al pablico laico.



EL PLANO DE SANKT GALLEN 63

Figura s. Templo
abacial de Sankt

Gallen construido .

por Gozberto H
entre 830-83s, —
segiin W. |
Jacobsen. I

| Figura 6. Templo abacial
P de Kornelimunster, de Benito de

Aniano, segin W. Jacobsen.

La verdad es que se cuenta con muy pocos datos sobre la arquitectura
monacal carolingia como para poder apoyar con absoluta certeza las varia-
das hipdtesis que podrian explicar las distintas opciones usadas en los con-
juntos monasticos.

Sin olvidar tal debilidad argumentativa, podemos mencionar que, para
el siglo viii, la migracion de monjes ingleses e irlandeses, empujada por las
invasiones nérdicas a territorio europeo, habia dado continuidad a un mo-
nacato mas inclinado a las costumbres contemplativas orientales ligadas al
anacoretismo inicial, mientras que los monasterios del continente seguian
los criterios de san Benito de Nursia, que indicaban al monje lo que debia
hacer en cada minuto de su vida.

San Benito de Aniano vio la necesidad de unificar y reglamentar crite-
rios monacales, sin duda para evitar abusos o practicas objetables en las
instituciones cenobiticas. El apoyo de asesores del monarca, como Alcuino
y Eguinardo, debio de lograr la aprobacion imperial. De este modo se obli-
g6 a todos los monasterios del Imperio a adoptar la Regla de san Benito.

La solucion de templo alargado y claustro lateral podria haberse originado
en Montecasino, pero no hay suficientes datos arqueolégicos que lo confir-
men con seguridad, pues el monasterio fundado por san Benito (ca. 480-ca.
553) hacia s29 fue destruido a finales del siglo por una invasién de longo-



64 CARLOS CHANFON OLMOS

Figura 8. Templo
abacial de Steinbach,
de Eguinardo, segun

W. Jacobsen.

Figura 7. Templo
abacial de Marmoutier,
de Benito de Aniano,
segiin W. Jacobsen.

Figura 9. Templo

abacial de Argelliers,

de Benito de Aniano,
==z segln W. Jacobsen.

bardos. No fue hasta 720 cuando una pequefia comunidad se volvié a esta-
blecer ahi y crecié lentamente gracias a los apoyos de monarcas carolingios.

Ya vimos que, en los pocos datos conocidos sobre monasterios germa-
nos carolingios, aparecen las naves adoptando la forma cuadrada y sin
claustro adosado lateralmente. Estas caracteristicas coinciden con las solu-
ciones orientales de monasterios conocidos como el monasterio de San Si-
mon Estilita, en Antioquia (siglo v), el monasterio armenio de Sanahin
(siglo x), y el monasterio armenio de Haghbat (siglo xii) (figuras 1o a 12).
Pero también existe otra semejanza importante, pues en unos y otros casos
—los orientales y los carolingios— los conjuntos monacales estan forma-
dos por edificios aislados que se acomodan convenientemente para formar
grupos, dejando patios y espacios distributivos en las areas intermedias.

La tendencia a asignar una sola funcion especifica a cada edificio, més o
menos integrado al conjunto, construido en madera, con muros bajos y
grandes cubiertas a dos aguas, por lo menos hasta la época carolingia, con-
té con la preferencia de los pueblos germanicos. ;Fue quiza porque tal dis-
posicion facilitaba el desalojo rapido de nieve y aguas pluviales, mientras
que cualquier interseccion de cuerpos de edificio la dificultaba? Es muy
posible. En todo caso, tal modo de construir quitaba toda monumentali-
dad a los conjuntos monacales. Ese sistema constructivo, con madera y con



EL PLANO DE SANKT GALLEN 65

Figura 1o. Monasterio oriental de San Simén Estilita, Antioquia, siglo v, ajeno al esquema
carolingio.



66 CARLOS CHANFON OLMOS

Figura 1. Monasterio oriental

de Sanahin, Armenia, siglo x, ajeno al

esquema carolingio, segiin

ris G. Jeni.

S |

L

empinadas cubiertas a dos aguas, es el que se infiere del esquema de Sankt
Gallen.

El claustro, en efecto, no es un patio dejado al centro de un gran edificio
en forma de “C” invertida, adosada al templo. El claustro se forma con tres
edificios independientes, que se tocan en las esquinas y se adosan al templo,
para formar el espacio abierto central. El claustro, sin embargo, cuenta con
corredor perimetral cubierto, cuya techumbre tiene que ser la prolongacion
en forma de alero de las cubiertas de los cuatro edificios involucrados. Nos
parece que este detalle de los aleros para el corredor del claustro revela que el
autor del plano pensé en las técnicas de construccion con madera.

Sin embargo, no podemos olvidar que, en el campo de la construccion,
un logro notable del periodo carolingio fue la recuperacion y difusion de las



EL PLANO DE SANKT GALLEN 67

Figura 12. Monasterio oriental de

Haghbat, Armenia, siglo xii, ajeno al
esquema carolingio,
segin G. Jeni.

técnicas romanas para construir con piedra, desaparecidas del &mbito euro-
peo desde la caida del Imperio Romano. Tal conjunto de procedimientos
constructivos desde entonces —a un milenio de la aparicion del concepto de
estilo— recibi6é el nombre de romanico o more romanico, aludiendo a la téc-
nica de la canteria, pero estableciendo la diferencia. En efecto, no se denomi-
n6 romano, sino romanico, para no confundir 1o moderno de ese momento
con lo procedente del Imperio Romano. No se piense, pues, que la denomi-
nacién de romanico aludia a todo un estilo arquitecténico, sino solamente a
una técnica constructiva, la de la canteria labrada.

Pero vayamos al significado cultural del Plano. Las ruinas y documentos
existentes, asi como las investigaciones realizadas, indican que el ndcleo ele-
mental formado por el templo conventual de forma alargada, con el claustro



68 CARLOS CHANFON OLMOS

adosado a uno de sus lados, lentamente se impuso en el disefio de conjuntos
monasticos. Este hecho indica que se adaptaba bien a las practicas diarias de
la vida cenobitica, creada y difundida por la Regla Benedictina.

Pronto, el centro geografico, lleno de iniciativas que desde el primer tercio
del siglo ix represent6 el ndcleo creativo y de vanguardia helvético-franco-ger-
manico, con sede en Basilea —al lado del lago de Constanza y del camino de
Germania hacia Italia—, cedid el puesto a un nuevo centro de creatividad en
el mundo monaéstico medieval. El nuevo foco de iniciativa impulsé a la insti-
tucion monastica hasta alcanzar su méxima influencia en la creacion del mo-
do de vida genuinamente europeo, no solamente monacal, sino de todas las
sociedades cristianas. Desde el siglo x la nueva vanguardia del monacato se si-
tud en la Borgofia, de raigambre galo-romana y eminentemente céltica.

Prueba de ello son las maltiples reformas borgofionas generadas en los si-
glos x a xii. Cluny, Citeaux, Clairvaux y, en menor escala, la Grande-Char-
treuse, la Grande-Trappe y Prémontré, impresionaron al mundo cristiano con
su preparacion intelectual, su practica de la virtud, su brillante ceremonialis-
mo litdrgico y sus monumentales conjuntos monacales.

Durante estos siglos, el ntcleo basico de templo y claustro lateral guardd
plena vigencia, cambiando solamente su expresion pléastica, que evoluciond
desde la monumentalidad cluniacense y la sobriedad romanica hasta la ex-
traordinaria espiritualidad expresada por el gético.

Pero en los inicios del siglo xiii, con la Orden Benedictina en decadencia,
el impulso de renovacion descendié al Mediterraneo. En el primer tercio del
siglo aparecieron las 6rdenes mendicantes en Espafia e Italia. Su creacion,
aunque no se le conoce como reforma, significé un cambio mucho més radi-
cal en la vida monacal que todas las reformas anteriores juntas.

El monje mendicante no vive en su convento, sino que su principal ocu-
pacion es instruir al gran pueblo cristiano por medio de la predicacion. Para
poder dar toda su atencion a tal tarea, vive de limosna en extrema pobreza, de
ahi el nombre de mendicante. Los monasterios mendicantes, por lo tanto, no
son unidades autosuficientes alejadas de los nucleos urbanos, sino bases de
operaciones que buscan ubicacion en las principales ciudades, desde donde
cubren amplios territorios en sus correrias misionales. ES por eso que sus mo-
nasterios no son independientes unos de otros, como los benedictinos, sino
gue Se agrupan por regiones, bajo una estructura de autoridad en forma pira-
midal, buscando ubicaciones estratégicas desde donde organizar y distribuir
con mayor eficiencia su trabajo misional.



EL PLANO DE SANKT GALLEN 69

El nuevo modo de vida monacal mendicante exigié nuevas condiciones
de habitabilidad, y es muy claro para el siglo xv que los conjuntos monacales
de dominicos y franciscanos no cuentan con el templo y claustro adosado a
un lado, en la disposicién tradicional medieval. Desde entonces, en las insta-
laciones mendicantes existen multiples patios porticados, pero que carecen
de las tradicionales funciones medievales de claustro. No hay procesiones de
los monjes por sus corredores, no existe en su recinto la ley de clausura y, en
consecuencia, sus espacios no son exclusivos para el uso monacal, no impera
en ellos la norma del silencio.

Ahora los conjuntos carecen de los elementos de autosuficiencia rural,
cuentan con patios y locales para ensefianza y para atencion de enfermos y
peregrinos. El elemento caracteristico, pues, dejo de ser el ndcleo bésico tra-
dicional medieval. En su lugar surgio el conjunto de celdas individuales en
un conjunto proximo al templo conventual. La formacion intelectual perso-
nal y la preparacion de la predicacion encontraron en la celda individual su
espacio propicio para la concentracion y el estudio. Ahi, en las celdas, es
donde se mantienen la ley de clausura y la norma del silencio.

Pero la predicacién requiere de amplios conocimientos, y los mendican-
tes pronto dieron pruebas de poseerlos. Desde el mismo siglo xiii, los
grandes profesores de las universidades fueron los miembros de las 6rdenes
mendicantes. Alberto Magno (1193-1280) y Tomés de Aquino (1225-1274) fue-
ron dominicos, Duns Scott (1270-1308) y san Buenaventura (r221-1274) fueron
franciscanos.

Pronto, a finales del siglo xv y principios del xvi, surge en el panorama
mundial un nuevo escenario, el Nuevo Mundo, con tremendos retos, pero
extraordinariamente adaptado a los ideales mendicantes, que ni los mismos
fundadores, Domingo de Guzman o Francisco de Asis, hubieran imaginado.
En Europa, los mendicantes se enfrentaban a un pueblo cristiano, o que co-
nocia el cristianismo —como fue el caso de los musulmanes espafioles— y
que hablaba su misma lengua. En el Nuevo Mundo, la poblacion no tenia la
menor idea de la religion catolica, y los monjes mendicantes no hablaban las
lenguas autoctonas. EI primer gran escenario fue la Nueva Espafia, donde se
realiz6 la primera gran campafia de evangelizacion mendicante.

Aqui es donde aparece la relacion entre Nueva Espafia y la solucion caro-
lingia de templo y claustro lateral. Aunque ya abandonada en Europa, esta
solucion reaparece en nuestro territorio, desde los primeros casos de cons-
truccion de monasterios.




70 CARLOS CHANFON OLMOS

Figura 13. Monasterio
dominico de Santa Maria
Novella, siglo xv, segiin
W. Braunfels.

No es éste el lugar para analizar las circunstancias de la gran campafia y
evaluar las causas de su éxito fulgurante en los principales grupos étnicos del
pais. El problema que aqui se nos plantea es dilucidar las causas que pudie-
ron respaldar esta recuperacion de una solucién arquitectdnica que sin duda
en Europa se consideraba ya anacrénica o poco funcional. Sin una amplia in-
vestigacion, profunda y completa, no sera posible llegar a conclusiones con-
vincentes. Pero tal investigacion no se ha hecho.

A lo mas que podemos llegar por ahora es al planteamiento de ideas que
podrian dar inicio a programas de investigacion. Pero no olvidemos que una
cosa es suponer que los hechos pasados pudieron ser asi, y otra muy distinta
es el demostrar que asi fueron.

Hecha la advertencia, reconstruyamos un poco el modo de vida inicial y
los ideales de los mendicantes. Domingo de Guzman y, sobre todo, Francisco
de Asis mostraron una clara despreocupacion por la posesion de inmuebles.
Seguin su Regla, los franciscanos no podian poseer monasterios. De todas



EL PLANO DE SANKT GALLEN 7I

maneras, en sus correrias misionales por las aldeas mas remotas, muy a me-
nudo no podian regresar a su base de operaciones durante varias jornadas.
¢Donde, pues, pasaban la noche y se alimentaban?

Es de suponerse que los predicadores mendicantes eran alojados por el
clero secular, al que apoyaban con su trabajo, en las parroguias en las que
misionaban. Pero durante las jornadas de viaje, a veces de varios dias, cami-
nando, debian pernoctar en los monasterios de las 6rdenes antiguas. Recor-
demos que ya en el Plano de Sankt Gallen hay lugar especial para alojar a
monjes peregrinos.

Asi pues, nos parece que todo mendicante europeo conocia bien la vida
interior de los monasterios, por haberse alojado en ellos en multiples ocasio-
nes, y en consecuencia apreciaba las condiciones que encontraba para des-
cansar, para estudiar, para rezar y asistir a las ceremonias liturgicas, etcétera.

Al iniciarse la gran campafia misional en la Nueva Espafia, la orden fran-
ciscana no contaba ain con un modelo funcional de convento mendicante.
Las reformas impuestas por el cardenal Cisneros eran muy recientes y no ha-
bia habido tiempo de crear una experiencia. ;Fue pues, quiza, tal ausencia de
un prototipo funcional mendicante lo que inclind a los monjes a adoptar la
solucion antigua, conocida y apreciada? Es posible.

Por otro lado, los conventos mendicantes proliferaron en pequefias pobla-
ciones, y solamente en forma limitada se volvieron base de operaciones, salvo
en las grandes ciudades novohispanas. En efecto, estos primeros monasterios
tuvieron que ser unidades autosuficientes, sede de los servicios parroquiales
para las poblaciones.

La evangelizacion devolvié a las comunidades indigenas una estructura de
vida que la Conquista habia destruido sin contemplaciones. Era pues necesa-
rio dar autosuficiencia a estas comunidades eminentemente agricolas, con re-
querimiento de servicios tanto publicos como religiosos, en especial de edu-
cacién. El monasterio fue la sede de tal estructura, tanto en el aspecto civil
como religioso.

Los mendicantes llegaron a predicar en un pais pagano y carente de clero
secular; por lo tanto, una vez cristianizadas las comunidades indigenas, los
monjes tuvieron que asumir las tareas del clero secular hasta que éste naciera,
se desarrollara y ejerciera sus responsabilidades. Entre tanto, solamente los
monjes podian suplirlo. Para el indigena, la iglesia conventual era su templo
parroquial. Para el monje, su monasterio era base de las operaciones de servi-
cios locales, en su area parroquial.



72 CARLOS CHANFON OLMOS

Figura 14. Monasterio s

de San Francisco en ﬁ\j:..]
Asis, segiin Richards.

Esta autosuficiencia, circunstancialmente impuesta al monasterio, hizo
que volviera a tener huerto de grandes dimensiones, con cuyo producto se
ayudaba a dar alimento a los grupos de adolescentes que apoyaban a los pre-
dicadores en sus correrias misionales y que trabajaban al derredor de los mo-
nasterios en una gran multitud de tareas diarias.

¢Fue entonces esta autosuficiencia, en alguna forma semejante a la de las
grandes instituciones medievales, la que llevé a la adopcidn del nicleo béasico
carolingio, dando asi a los monjes un espacio especifico para cumplir los
ideales de la vida monastica —de estudio, meditacion y silencio— ante el
tremendo cumulo de nuevas obligaciones que se apilaron sobre sus hombros,
en especial las relacionadas con la educacion de los nifios y jovenes indige-
nas? Es probable.

En todo caso, este regreso al nlcleo basico carolingio en la Nueva Espafia,
unos dos siglos después de su abandono en Europa, fue fugaz, ya que apenas
durd un medio siglo. Las circunstancias politicas cambiaron a la muerte de
Carlos V. A las visiones humanistas de Moro y Erasmo, que inspiraban al
emperador, sigui6 la busqueda de Felipe 11 de los ideales del Principe de Ma-
quiavelo. Mientras, las grandes epidemias diezmaron repetidas veces a la po-



EL PLANO DE SANKT GALLEN 73

blacion indigena, a la vez que el interés oficial en la educacion del indigena
desaparecia y las autoridades civiles y religiosas centraban sus esfuerzos en los
grandes colegios para espafioles y criollos.

Por otro lado, avanzado ya el desarrollo del clero secular, que los ordena-
mientos del Concilio de Trento habian retardado —al exigir una larga prepa-
racién para los sacerdotes—, se inici6 muy lentamente la entrega de parro-
quias en manos de los monjes a los parrocos seglares. Todos estos cambios,
desde principios del siglo xvii, iniciaron el retorno de los monjes mendican-
tes a sus tareas habituales en un pais catélico, apoyando a la estructura secu-
lar, responsable directa de los servicios religiosos y la instruccion de los fieles.

El trabajo misional, sin embargo, no desaparecio, sino que cambid de
rumbo para dedicar sus esfuerzos a las areas semidesérticas de Aridoamérica,
pobladas de pequefios aunque muy numerosos grupos némadas 0 seminG-
madas. Estos nuevos frentes de trabajo requerian de otras estrategias y otras
estructuras, donde no cabian los monasterios del tipo construido en el Alti-
plano Central.

Epilogo

Fue asi como nuestros monasterios mendicantes del siglo xvi pudieron en al-
guna forma heredar y hacer arquitectonicamente patente la gran herencia
monastica medieval, fuente de desarrollo y progreso en aspectos tan disimbo-
los como la arquitectura y el conocimiento tedrico para la vieja Europa. Hay
pues un interesante hilo de continuidad entre el monacato medieval y la
evangelizacion renacentista novohispana, que se expresa en términos arqui-
tectonicos.

Si bien la Europa del protorrenacimiento habia ya desechado el nucleo
basico carolingio, eran todavia muchos los monasterios antiguos que lo utili-
zaban en aceptable armonia con sus funciones. Fue quiza el periodo barroco
el que cred una nueva arquitectura monastica, mas adaptada a los requeri-
mientos de la modernidad del momento para las 6rdenes antiguas subsisten-
tes. Para entenderlo, no podemos olvidar la necesaria relacion entre las fun-
ciones claustrales y las exigencias de la sociedad civil de cada momento de la
historia medieval, renacentista o barroca.

Pero el nlcleo bésico carolingio no vino a morir en los conventos mexica-
nos del siglo xvi. La labor misional mendicante debia aiin concederle una ul-



74 CARLOS CHANFON OLMOS

tima manifestacion arquitectonica durante el siglo xviii, al repetirse los anti-
guos requerimientos de autosuficiencia en las poblaciones incluidas en la
campafia de evangelizacion. Este canto del cisne del templo conventual y su
claustro lateral vieron una Gltima expresion en las cinco misiones tardias de
la Sierra Gorda queretana, que logré la conversion de los indigenas pames en
un medio geografico agreste e incomunicado.

Los primeros misioneros franciscanos de esta zona salieron del Colegio de
Propaganda Fide de San Fernando de México a continuar una labor ya ini-
ciada antes por agustinos y dominicos, pero con poco éxito y muchas dificul-
tades, que los obligaron a retirarse. Tras este segundo intento, al lograr final-
mente la conversion, con la ayuda de indigenas tlaxcaltecas y otomies ya
cristianizados, fray Pedro Pérez de Mezquia, con apoyo del teniente capitan
general don José de Escandon, inici6 hacia 1744 la construccion de capillas y
chozas provisionales para los monjes.

Sin embargo, no fue hasta 1751, a la llegada del franciscano fray Junipero
Serra, cuando se iniciaron los trabajos de construccion definitiva de los cinco
monasterios franciscanos de la Sierra Gorda, cuyos nombres originales son
Mision del Sefior Santiago de Jalpa, Mision de la Purisima Concepcién de
Landa, Mision de San Miguel de Concé, Misién de San Francisco de Tilaco
y Mision de Nuestra Sefiora de la Luz de Tancoyol.

Se trata de cinco pequefias poblaciones que, por su situacion geogréfica,
son de muy dificil acceso, aun hoy dia, pese a que ya cuentan con una buena
carretera pavimentada. A finales del siglo xviii, era pues importante garanti-
zar su autosuficiencia y la prestacion de los servicios religiosos y civiles que
requerian.

Los cinco monasterios son de reducidas dimensiones pero con el partido
arquitecténico que hemos llamado nucleo basico carolingio. Su construccion
se realizd en el tercer cuarto del siglo xviii y en ella participaron los habitan-
tes del lugar, con la direccion de oficiales y maestros indigenas ya bautizados,
traidos de las zonas bajo control franciscano, como Tlaxcala, Querétaro, Za-
catecas y la capital del virreinato.

Para entonces, este nucleo basico carolingio, difundido desde las orillas
del lago de Constanza a todo el &mbito europeo, completaba ya mas de un
milenio de vida y todavia encontraba escenarios para mostrar su utilidad en
un Nuevo Mundo lleno de juventud.

Aqui pues vino a terminar sus dias la solucion carolingia, que adquiri6 di-
mensiones monumentales y fue testigo de los momentos mas gloriosos del



EL PLANO DE SANKT GALLEN 75

monacato medieval. En su Gltima expresion mexicana, lleg6 a su fin con
enorme dignidad, también monumental, no tanto por sus dimensiones, cier-
tamente modestas, sino més bien por su extraordinaria calidad arquitectonica.

Coyoacan, 22 de septiembre de 2001. %





