
Arch Cardiol Mex 2010;80(4):338-342

1405-9940/$ - see front matter © 2010 Instituto Nacional de Cardiología Ignacio Chávez. Publicado por Elsevier México. Todos los derechos reservados.

www.elsevier.es

Correspondencia: Pedro A Reyes Instituto Nacional de Cardiologia Ignacio Chávez. Juan Badiano No 1. Sección XVI. Tlalpan, México 
DF. CP. 14080 México. Teléfono: + 52 (55) 55 73 29 11. Extensión. 1223. Correo electrónico: preyes44@yahoo.com

PALABRAS CLAVE
Bioética; Prevención de 
conflicto; Práctica médica;
México.

ARTÍCULO ESPECIAL

Algunos dilemas éticos en la práctica médica

Pedro A. Reyes,1 Rocío del Carmen Delong-Tapia2

1 Secretario de la Comisión de Bioética del INCICh.
2 Maestra en Bioética.

Recibido el 5 de octubre de 2010; aceptado el 5 de octubre de 2010.

Resumen
Con la intención de prevenir conflictos en el acto médico y desde el punto de vista bioético, 
éste, el manejo paliativo y de la muerte digna; situaciones que pueden ser fuente de deman-
das entre el paciente y el médico. Sostenemos que la actitud y aptitud del médico, del 
paciente, su familia, amigos y representantes legales, con apertura y honestidad, pueden 
prevenir la gran mayoría de las causas de conflicto y evitar las consecuencias del mismo entre 
los profesionales de la salud y los enfermos. La prevención es posible si hay buena voluntad y 
conocimiento de normas, leyes, usos y sentido común.

Some ethical dilemmas in the medical praxis

Abstract
We reviewed from a bioethical perspective and attempting prevention of potential conflicts 
derived communication failure during medical practice, palliative treatments and dignified 
death in the institutional practice as well as general practice; most of conflicts related to 
patient-doctor relationship could de prevented. We propose an attitude and aptitude plus 
in deep knowledge of patient, family, friends and legal representatives in terms fully honest 
communication to prevent most of conflicts and avoid its consequences against doctors and 
other health workers. Prevention is better and it depends of knowledge of norms, laws, gene-
ral beliefs and common sense in this country and maybe others.

KEY WORDS
Bioethics; Conflict
prevention; Medical
practice; Mexico.

Introducción
Ante las muchas necesidades en la medicina actual, 
donde el progreso de la ciencia y la tecnología es tan 
mencionado e importante; es imprescindible poseer una 
aptitud y actitud que se oriente a proteger al paciente, 
sin olvidar que tiene familia, amigos y es parte de una 
comunidad. Necesidad que tiene implicaciones humanas, 

sicológicas y sociales, en suma, una necesidad ética. En 
esta aportación se comentan tres dilemas éticos que es-
tablecen retos que hoy enfrenta la medicina, podemos 
decir que se trata de la aplicación de la bioética clínica 
en las acciones de protección ampliada.1

Estos dilemas nos parecen muy importantes, ya sa-
bemos que no son todos, pero esperamos sean los más 

Documento descargado de http://www.elsevier.es el 01/10/2011. Copia para uso personal, se prohíbe la transmisión de este documento por cualquier medio o formato.



1405-9940/$ - see front matter © 2010 Instituto Nacional de Cardiología Ignacio Chávez. Publicado por Elsevier México. Todos los derechos reservados.

Algunos dilemas éticos en la práctica médica 339

interesantes en este Instituto y fuera de aquí para todos 
los médicos y otros profesionales que hacen una labor en 
beneficio de la comunidad.

 

1. El acto médico, personal y moral
El médico es un profesional, la profesión (lt. Profesio) 
es, según el Diccionario de la Real Academia de la Len-
gua Española, el “empleo, facultad que cada uno tiene 
y ejerce públicamente”. El médico ha tenido una larga 
y siempre inconclusa preparación; conoce tanto como es 
posible en su tiempo y circunstancia sobre la estructura 
y función del organismo humano sano y enfermo y la téc-
nica para modificar si es necesario esas características. 
Tiene una representación social y reconocimiento gene-
ral, de modo que todo médico es imagen con prestigio, 
con moral y ética. Pero más allá de todo eso, es una 
figura fundamental en el acto médico, en una acción in-
terpersonal donde la moral supera a todo conocimiento 
y técnica.2.3

En toda medicina, en el contexto greco-latino, ju-
deo-cristiano, islámico, védico, oriental y africano, el 
acto médico es un acto moral entre dos personas libres 
que consienten en otorgar una su confianza a otra, que 
le ofrece la esperanza de recuperar la salud, o al me-
nos auxilio y consuelo, y se compromete con el enfermo 
para intentar ayudarle del mejor modo. Es un acto de na-
turaleza personal, bilateral, moral con clara conciencia 
ética. Supone la relación entre enfermo, que busca sanar, 
y médico, que ha jurado procurar que los hombres y mu-
jeres puedan vivir mejor y por el mayor tiempo posible.

Por supuesto que el acto médico debe cumplir con la 
Ley y con lo que espera la comunidad del médico; pero 
va más allá: es horizonte de esperanza, entendido como 
una decisión ética concreta que se toma en el aquí y 
ahora, que sirve para negociar entre médico y paciente 
para lograr lo mejor,4 todos, enfermo y médico participan 
para buscar la felicidad, plenitud, cancelar el sufrimiento 
y angustia del enfermo, al menos paliarlas y ofrecer com-
pañía y calidez humana al sufriente, aún más, tiene compo-
nentes sicológicos y sociales pues enfermar es vivir de un 
modo inhumano, y el acto médico nace y se ejerce en ese 
ámbito.

En resumen es la interacción enfermo-médico en 
el caso de enfermedad, y en caso de que esa no exista 
habrá sucedáneos del acto médico que se clasifican para 
nuestros fines en tres órdenes diferentes:

a)	La intervención sanitaria en caso de amenaza a la 
salud pública, como en las medidas de aislamien-
to, vacunación compulsoria y tal vez otras que son 
discutibles como acto médico en el sentido señala-
do antes.

b)	Si alguien no está satisfecho con su cuerpo y busca 
variar sus características, en caso de que sea con-
siderado un cuerpo sano, pero tal vez sin atributos 
que en ese tiempo y en esa sociedad son aprecia-
das como belleza, y busca el servicio médico para 
modificar ese cuerpo sano, sólo atendiendo a la 
estética no habrá un acto médico aun cuando haya 
habido una intervención. La medicina de los de-
seos no se ajusta al acto médico, según se acepta 

en la profesión, pues no hay enfermedad. Es posi-
ble que exista un riesgo de depresión y tal vez así 
se justifique la intervención, pero habrá que sope-
sar riesgo y beneficio, incluyendo los que pueden 
aparecer a largo plazo. 

c)	La investigación clínica se justifica en el contex-
to de la búsqueda de conocimiento científico, no 
necesariamente salud, es de algún modo un expe-
rimento, y cabe señalar que la Asamblea Médica 
Mundial, que se convoca desde 1952 periódicamen-
te, en su reunión en Tokio en 2004 señaló las condi-
ciones que debe tener esta modalidad de investi-
gación, que insistimos, no es acto médico aunque 
el médico es una figura muy importante.

El acto médico, la relación interpersonal entre enfer-
mo y médico en un momento especial en la vida, con ca-
racterísticas específicas, tiene aún en estos tiempos de 
medicina en equipo y trabajo coordinado que tantos frutos 
ha dado, la recomendación de que exista siempre un mé-
dico responsable, que hará las veces de “puente” entre 
el enfermo, sus familiares o representantes legales y el 
equipo médico, pues hay muchos avatares que intervie-
nen en la medicina actual, generalmente practicada en 
hospitales diferentes, por uno o varios grupos de médi-
cos especializados, responsables de su acto médico ante 
la Ley y la comunidad; esta última es la más importante, 
pues tiene además de fuerza legal un aspecto moral y 
otorga al médico su dignidad al prestigiarle.5

Hay consejos que no sobran: el médico no debe dar 
nunca garantía de éxito de su intervención, debe tener 
mucho cuidado en su comunicación con el enfermo y sus 
allegados, presentar en lenguaje llano el aspecto más po-
sitivo y con prudencia comunicar su percepción en cada 
caso que se le presente. 

Debe tener en todo momento clara noción de que el 
enfermo reciba el beneficio máximo de su intervención, y 
en caso de una situación final debe colaborar con familia-
res y amigos y enfrentar junto con ellos el momento triste 
de perder a un paciente.

La decisión que el médico tome debe ser comunica-
da por él mismo, con honestidad, responsabilidad, con 
certeza clara de lo que espera de la terapéutica que el 
aconsejó y las posibilidades razonables de curación en ese 
caso específico y con la oferta de ayudar en todo lo que 
él pueda.

Habrá casos en donde no se establezca un diagnóstico 
integral, se deben tratar con el mejor criterio fisiopato-
lógico accesible al médico en ese momento y circunstan-
cias, no es criticable nada, excepto vulnerar el horizonte 
esperanza que mencionamos antes.

Llegados a este punto, consideraremos los Principios 
éticos fundamentales del acto médico:

a)	La vida, valor fundamental y condición de cual-
quier otro valor.

b)	La dignidad de toda persona, el ser humano, todos, 
enfermo y médico se debe respetar.

c)	Toda persona tiene autonomía, es decir libertad, y 
aún en menores y en sujetos con cualquiera limi-
tación, obliga a la responsabilidad y cuidado de la 
autonomía.

Documento descargado de http://www.elsevier.es el 01/10/2011. Copia para uso personal, se prohíbe la transmisión de este documento por cualquier medio o formato.



Pedro A. Reyes et al340

d)	Toda persona es un todo, único, irrepetible, un 
bien compuesto por partes, el bien tiene la prima-
cía.

e)	La acción médica deberá ser proporcional a lo que 
se espera lograr. La reflexión sobre estos Princi-
pios puede llegar a conclusiones, claro, discutibles 
hasta que sean consenso, pero siempre con buena 
voluntad será posible ese acuerdo.

La vida es el fundamento de todo lo que interesa a 
enfermo y médico, es valor inmanente e inviolable, tanto 
la de otro como la propia, no es admisible un acto que, 
a sabiendas, atente contra la vida. Habrá que reflexionar 
con mucho cuidado en aquellos casos donde sea indispen-
sable elegir entre una vida y otra, y donde hay que tomar 
una decisión será la que favorezca a la que tenga mayor 
horizonte de esperanza.

La dignidad de la persona es también un valor insosla-
yable, el ser humano tiene dignidad personal desde antes 
de nacer, Emmanuel Kant dijo: “actúa de tal modo que 
trates a la humanidad, tanto en tu persona como en la 
persona de otro cualquiera siempre como un fin, nunca 
como un medio”. Esta regla lleva a la dignidad recíproca, 
tú y yo somos dignos, no puedo instrumentalizarte, cosi-
ficarte, usarte, nunca eres objeto, siempre sujeto.6 Este 
principio aplicado y respetado resuelve ab initio proble-
mas bioéticos muy diversos entre los que mencionaremos 
solamente el aborto, los derivados de la interrupción de 
la vida en los extremos de la edad, y los experimentos 
que no sigan las recomendaciones de la Asamblea Médica 
Mundial, Tokio 2004.

No se olvide que el minusválido, el discapacitado, el 
analfabeta, el menor de edad, y aún el cadáver tienen 
dignidad humana y es crimen olvidar o pervertir esa no-
ción profunda. Y si uno es creyente hay además un aspec-
to trascendente.

El binomio libertad-responsabilidad es indisoluble, co-
nectado con la dignidad humana, todo sujeto capaz de 
entender puede y debe hacer elecciones libres y respe-
tuosas de los demás y de los valores en juego, supuesto 
que se le haya informado de la mejor manera posible. En 
el acto médico esa información completa, veraz, adecua-
da a las circunstancias del sujeto y del entorno debe bas-
tar para que el involucrado haga una elección honesta de 
modo que se salvaguarde su vida, salud e incluso virtud.

El cuerpo humano, la persona, es un todo unitario: 
somos en nuestro cuerpo, no poseemos nuestro cuerpo. 
Esto permite que, si es indispensable para lograr un bien  
y no hay otro medio se cuide el todo, el bien fundamental y  
se sacrifique la parte. Pero hay que cuidar de interpretar 
correctamente esa relación del todo y sus partes.

El principio, propuesto por Peter Knauer S. J. es de 
gran importancia y complementa todo lo señalado:7 

“La ética tradicional ha formulado (para nuestras ac-
ciones que casi siempre tienen efectos colaterales no de-
seados), el principio del doble efecto que supone que es 
lícito causar o permitir un daño si:

a)	la acción no es mala en sí misma.
b)	si el daño no es intencional, no se busca directa-

mente.

c)	si el daño tampoco es buscado directamente como 
medio para el fin.

d)	si se tiene una razón proporcionada para causar o 
permitir el daño.

Para interpretar correctamente este principio de do-
ble efecto hay que considerar que una acción no puede 
ser mala sino cuando causa o permite algún daño. Sin 
embargo, no todas las acciones que causan o permiten al-
gún daño son de hecho inmorales. Puede haber una razón 
proporcionada que haga que el daño causado o permitido 
quede fuera del objetivo de la acción”.

Este Principio de doble efecto, da base ética si se de-
fine la “razón proporcionada” en relación con el “objeti-
vo” de la acción. El objetivo, en medicina, no puede ser 
otro que salvar una función o la vida. En un momento 
dado hay que amputar una pierna o usar en medicamen-
to nefrotóxico para tratar a un enfermo que puede per-
der el caminar o la vida. Si no hay otro medio de salvar 
esa función o esa vida será lícito hacer cirugía ablativa o 
tal vez causar un daño renal, no son actos distintos, sino 
intenciones con un mismo objetivo: salvar la función o la 
vida. Si se puede sin amputar o sin causar daño renal no 
habría razón proporcionada y el acto sería inmoral.

En este punto recordemos, amable lector, la frase de 
Poncet, que entre nosotros popularizó el eminente cardió-
logo Don Ignacio Chávez Sánchez; describe así la relación 
enfermo-médico: “… es la confrontación de una confian-
za, del enfermo, con una conciencia, del médico. No hace 
falta más, cuidemos de nuestra conciencia y ofrezcamos 
lo mejor de nosotros para ayudar al enfermo. Un día po-
demos ser nosotros mismos el enfermo…”

2. Cuidados paliativos
Las enfermedades irremediables van en aumento en todo 
el Mundo y en nuestro país la tercera parte de las muertes 
de los adultos en el primer quinquenio de este siglo son 
enfermedades crónico-degenerativas.8,9.

Causan dolor y sufrimientos a los enfermos, a sus fa-
miliares y amigos, además, su atención médica tiene alto 
costo, sin posibilidad real de sanar y con frecuencia llevan 
a la futilidad médica y a veces al encarnizamiento tera-
péutico. 

La Organización Mundial de la Salud (OMS) define los 
cuidados paliativos (CP) como:

“el cuidado activo y total de las enfermedades que no 
tienen respuesta al tratamiento curativo, su objetivo es 
conseguir la mejor calidad de vida para el paciente y su 
familia, con cuidados apropiados para una enfermedad 
avanzada y progresiva donde el control del dolor y otros 
síntomas, los aspectos psicosociales y espirituales cobran 
mayor importancia”. 

Como la muerte es un proceso normal y los CP no la 
adelantan ni la retrasan, constituyen un apoyo para el en-
fermo y su familia. Este concepto amplio, incluye el traba-
jo interdisciplinario de médicos y enfermeras, sicólogos, 
trabajadoras sociales, terapeutas ocupacionales, y sacer-
dotes o ministros de culto, todos participan en esta fase 
para llevar al enfermo a morir con dignidad, un derecho a 
una forma de morir, exigencia ética, y objetivo de los CP. 

Documento descargado de http://www.elsevier.es el 01/10/2011. Copia para uso personal, se prohíbe la transmisión de este documento por cualquier medio o formato.



Algunos dilemas éticos en la práctica médica 341

La OMS considera a los CP una prioridad, y su filial 
la Organización Panamericana de la Salud (OPS) los inte-
gró en sus programas tomando en cuenta las diferencias 
que existen en todo sentido entre el Hemisferio Norte y 
América Latina y el Caribe, pero en particular los estados 
de transición epidemiológica, niveles de ingreso, expe-
riencias técnicas y situación general de los sistemas de 
salud.10

Los CP son aquí indispensables y agradecidos, es es-
pecial por que deben cubrir todas las necesidades del 
paciente y la familia: alivio de síntomas, en particular 
el dolor, las emocionales del paciente y la familia consi-
derando la individualización, la comunicación; de apoyo 
al equipo de salud apreciando su competencia y en todo 
caso aplicar lo que todo médico conoce: si puedes cura, si 
no puedes curar, calma y si no puedes calmar, consuela.11

 

3. Muerte digna
Antes de concluir revisamos un tema muy importante, la 
muerte, y en el contexto bioético este aspecto tiene una 
característica: Muerte Digna (MD).

Se aborda en una publicación reciente de la Comisión 
Nacional de Bioética, compilada por Guillermo Soberón y  
Dafna Feinholz que reúne la opinión de 18 especialistas 
en los puntos de vista biológico, psicológico, social y bio-
ético.12

Lo biológico es lo más familiar para el médico, su edu-
cación profesional orientada a los temas de vida y muerte 
como fenómenos circulares y ciertamente inevitables, fa-
vorece la comprensión de definiciones y la herencia cultu-
ral nos dice algo familiar, pero es mayor la incertidumbre 
y eso genera miedo a lo desconocido. Tal vez da base a la 
religión que busca por la fe limitar esa incertidumbre o 
aceptarla a cambio de creer en lo que no podemos cono-
cer con la ciencia. 

La definición de estado terminal descansa en que la 
muerte es un proceso concomitante a la enfermedad, haya 
sido o no reconocida, y es un acto fisiológico que se presenta 
en un momento no esperado o como resultado de la progre-
sión de enfermedad o trauma; es la adición de fenómenos 
biosicosociales progresivos que llevan al deterioro generali-
zado, reconocible de las funciones que sugieren que el fin 
llegará en un periodo no mayor de seis meses. 

Es necesario diferenciar en ese periodo la agonía, un 
estado de agotamiento fisiológico que presagia una muer-
te en cosa de horas o días, acaso pocos.

Cada uno de estos estados tiene su enfoque concer-
tado. En condiciones de hospital hay la necesidad de que 
tres médicos constaten la falla orgánica múltiple: el médi-
co tratante, un especialista en la enfermedad que parece  
ser la principal causa y un internista.

 A través de la historia clínica y todo los exámenes de 
laboratorio y de imagen se pondrán de acuerdo en ese 
acto médico final, integral que ante la falla de respuesta 
al mejor tratamiento constituye el diagnóstico de pacien-
te en estado terminal (PET) que dice que no hay respuesta 
al tratamiento óptimo en ese momento y muy probable-
mente no hay otro tratamiento accesible en los próximos 
seis meses.

En tal caso se suspenderán todo tratamiento que no 
aporte beneficio en términos de comodidad y sólo se debe 

continuar con el apoyo debido, para que el enfermo no 
muera de sed, de hambre y esté sin dolor, con apoyo si-
cológico, tanatológico y espiritual que el caso demande, 
que debe ser ofrecido a la familia y amigos en tanto no 
haya ninguna medida que suponga una probabilidad de 
recuperación.

Para el médico queda sin resolver un asunto central: 
el pronóstico. 

Este juicio racional implica una visión de futuro, y no 
puede aceptarse más allá de fundamento de decisiones 
que se ajusten a los acontecimientos y que lleven a redu-
cir la incertidumbre, pues la muerte llegará si es el caso.

El uso de índices, de sobrevida, de riesgo anestésico o 
quirúrgico, de la Unidad de Cuidados Intensivos, el llamado 
APACHE (A cute P hysiology A nd C hronic H ealth E valua-
tion), el ASTECA (A nálisis de S everidad de T odo E nfermo 
C rítico A dmitido), de Glasgow, los estadios tumorales, 
los índices geriátricos/gerontológicos, el de Karnosfky y 
otros más son usados en tanto dan una indicación general 
pero no son definitivos. 

Siempre puede haber un error en el juicio del médico y  
eso puede ocurrir a cualquiera. La relación del médico 
con su paciente, con la familia y la sociedad puede y debe 
ser tal que el resultado se acepte y sobre todo el tiempo 
ayudará. Además la existencia de un documento que pue-
de ser un testamento vital o incluso la Ley de Voluntad 
Anticipada con valor legal en el Distrito Federal rescata al 
médico de sus limitaciones.

Añadir la pregunta ¿tiene usted un testamento vital? 
(o su equivalente con fuerza legal) en las entrevistas por 
el personal de la institución sería la aportación a la forma-
ción de una cultura ética, que además debe estar presen-
te en las declaraciones de la Misión y Visión del Instituto.

Una vez más tener compasión del sufriente y de su 
familia.

 Se cuidará especialmente el plano social, psicológico 
creando empatía y en el espiritual al respetar las creen-
cias, cualesquiera que estas sean y facilitar el acceso a 
lo que desea el enfermo o la familia. No olvidar nunca en 
caso del deceso que el cadáver debe ser entregado con 
dignidad, no hay excusa para que no se retiren venoclisis, 
sondas, todos los tubos y demás equipo que tuvo que usar-
se, el cadáver será manejado con respeto y se entregará 
con todos los orificios naturales ocluidos, limpio, al servi-
cio funerario para que este desempeñe su función. 

La participación de la Tanatología es de gran ayuda en 
estos momentos cuando los CP se usan para enfatizar la 
vida y el vivir, no la muerte

No hay fin en este tema, la muerte podría no ser el fin, 
depende de lo que cada quién crea. Para unos será así, 
para otros no, ¿quién lo sabe?

De cualquier manera la muerte es el fin de la vida y es 
para todos el mismo fin.

Cada uno tendrá que morir solo y ojalá en paz.

Conclusión
Esperamos que esta contribución sea bien recibida, po-
dría ser que no. El criterio de cada uno la juzgará y no 
podemos esperar, en estos tiempos democráticos, criterio 
uniforme; todos tenemos el mismo valor y toda opinión 
es bienvenida, sin condiciones, excepto las que marca la  

Documento descargado de http://www.elsevier.es el 01/10/2011. Copia para uso personal, se prohíbe la transmisión de este documento por cualquier medio o formato.



Pedro A. Reyes et al342

buena crianza y esa creemos que será la única que se 
acepte, si es así, ¡bienvenida!

Agradecimientos
A la Dra. Teol. Bárbara Andrade, a Pedro A. Reyes S. J., 
por sus contribuciones y por la lectura crítica del manus-
crito. A la Lic. Rosa María Yañez por sus valiosas aporta-
ciones. A nuestros compañeros de la Comisión de Bioé-
tica del Instituto y a nuestros pacientes. A la Sra. Marilú 
Hernández Juárez, por su paciencia y excelente labor 
secretarial.

Referencias
1.	 Heras-Gómez A, Valdez-García JE. Instrucción 171/2009. Com-

posición y funciones del Comité de Calidad y Seguridad del pa-
ciente (COCASEP) en las unidades prestadoras de salud. Revista 
CONAMED 2009;14:8-11.

2.	 Pérez Soba JJ. Acto médico. En: Simón Vázquez C. Ed. Diccio-
nario de Bioética. Burgos. España. Editorial Monte Carmelo. 
2006.p.39.

3.	 Pérez Soba JJ. El acto moral. En: Simón Vázquez C. Ed. Dicciona-
rio de Bioética. España. Editorial Monte Carmelo. 2006. Burgos. 
p.48.

4.	 Andrade BA. Comunicación personal. 
5.	 Reyes PA. El acto médico, personal y moral. En Memorias 

del Simposio Comisión Nacional de Arbitraje Médico (CO-
NAMED) Algunos factores que afectan la atención médica. 
México DF. Editor Dr. Germán Fajardo Dolci. Comisionado. 
2010.p.101.

6.	 Andrade B. ¿Cuál dignidad humana? Algunas aclaraciones antrop-
ológicas y teológicas. Rev Iberoamer Teol 2005;1:13-49.

7.	 Knauer P, SJ. El principio fundamental de la ética. Ethi-
cal problems in Medicine: cases, consultations, principles 
and conceptual framework. http://www.uia.mx/human-
ismocristiano/link:

8.	 Secretaría de Salud. Estadísticas de mortalidad. México 2007.
9.	 Ruelas E. Evolución de la mortalidad en México. En: Soberón 

G. Feinholz D. Muerte digna. Una oportunidad real memorias. 
México DF. Comisión Nacional de Bioética. 2008. 

10.	Organización Mundial de la Salud/Organización Panamericana de 
la Salud. Cuidados Paliativos. Programas Regionales para Améri-
ca Latina y el Caribe. 1991.

11.	Perrusquía García ML. Aplicación de Cuidados Paliativos. 
En Muerte digna. Una oportunidad real. Memoria. G. So-
berón, Feinholz D. México DF. Comisión Nacional de Bioé-
tica. 2008.

12.	Muerte digna. Una oportunidad real. Memoria. G. Soberón, Fein-
holz D. México DF. Comisión Nacional de Bioética. 2008.

Documento descargado de http://www.elsevier.es el 01/10/2011. Copia para uso personal, se prohíbe la transmisión de este documento por cualquier medio o formato.




