CrossMark

ANALES DE 17'
ANTROPOLOGIA

INSTITUTO DE
INVESTIGACIONES
ANTROPOIOGICAS

Anales de Antropologia 57-2 (julio-diciembre 2023): 105-115

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Articulo

Gradientes de humanidad en el pensamiento nahua:
mis alld de la dicotomia humanos y no humanos

Gradients of Humanity in Nahua Thought: Beyond the Human/non-human Dichotomy

Gabriela Milanezi*
Universidade de Byasilia (UnB), Departamento de Estudos Latino-Americanos, Asa Norte, Brasilia DE CEP: 70910-900, Brasil

Recibido el 14 de noviembre de 2023; aceptado el 18 de abril de 2023.

Resumen

A partir de los mitos cosmogonicos y del proceso de conformacion de
la persona entre los nahuas de la Sierra Norte de Puebla, se constata
que la humanidad y lo humano no son categorias fijas, sino condi-
ciones adquiridas en la medida que ciertas pautas de conducta son
adoptadas. Consecuentemente, el que deja de comportarse segin la
moral social nahua se “transforma” en “animal”. A la vez, si los seres
humanos no cumplen las normas de interaccién basadas fundamen-
talmente en la reciprocidad, pueden retroceder a un estado de “an-
imalidad”, lo que equivaldria al “fin del mundo” o la disgregacién
de los valores y las instituciones que conforman la sociedad nahua o
maseual. Con ejemplos etnogréficos, este articulo problematiza el uso
reciente e indiscriminado de la dicotom{a humanos/no humanos para
aludir y clasificar a los habitantes del cosmos indigena. El objetivo es
demostrar que, segin la ontologia nahua, el conjunto de los existentes
no es fundamentalmente dividido en esas dos categorias antagdénicas
y esenciales, sino que es pensado en términos de gradientes de hu-
manidad.

Abstract

Based on the cosmogonic myths and the process of the conforma-
tion of the person among the Nahuas of the Sierra Norte de Puebla,
this paper shows that “humanity” and “human being” are not fixed
categories but acquired conditions that depend on the adoption of
certain behaviors and practices. Consequently, the person who stops
behaving according to the Nahua moral is “transformed” into an “ani-
mal”. At the same time, if human beings do not comply with the rules
of interaction based fundamentally on reciprocity, they can regress
to a state of “animality”, which would be equivalent to the “end of
the world” or the disintegration of the values and institutions that
make up the Nahua or Maseual society. With ethnographic exam-
ples, this article problematizes the indiscriminate use of the human/
non-human dichotomy in recent anthropological works to refer to
and classify the inhabitants of the indigenous cosmos. The purpose is
to demonstrate that according to the Nahua ontology the set of exist-
ing beings is not fundamentally divided into these two antagonistic
and essential categories but is rather thought of in terms of gradients
of humanity.

Palabras clave: cosmologia; concepcidn de persona; ontologia; nahuas de la Sierra Norte de Puebla.

Keywords: cosmology; personhood; ontology, Nahuas from the Northern Sierra of Puebla.

* Correo electrénico: gabrielamilanezi@yahoo.com.br

por: 10.22201/iia.24486221e.2023.83951

1ssN: 0185-1225/ Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Antropolégicas. Este es un articulo Open Access bajo la licen-

cia CC-BY-NC 4.0 DEED (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).



106

Introduccién

Hace mds o menos un par de décadas, la antropologia reto-
mo el tema de la naturaleza y la cultura tratado por Lévi-
Strauss (1968) y, desde entonces, varios autores cuestionaron
la pertinencia de aplicar esas categorfas antitéticas a las
ontologias (supuestos sobre la realidad y los seres) y las cos-
mologias (narrativas que dan forma al mundo y justifican
su orden) de los llamados “pueblos no occidentales™.!
Varias décadas previas a ese debate, Hallowell (1969
[1960]) ya habia llamado la atencién sobre el hecho
de que distorsionamos la visién del mundo del Otro al
imponerle nuestras categorias ontolégicas y analiticas.” En
su articulo, ese autor senala que, entre los ojibwa del norte,
el término de parentesco “abuelo” es usado para referirse
tanto a los abuelos humanos, asi como a una cierta clase
de “seres espirituales”, de modo que, segiin ese pueblo
(y muchos otros), el estatus ontolégico de persona no se
aplica solamente a los humanos. Para evitar el uso de la
denominacién “seres sobrenaturales”, la cual implica una
oposicién ontolégica entre lo natural y lo sobrenatural,
similar a la naturaleza y cultura, Hallowell (1969) usé la
expresion other than human beings , con la que designé la
segunda clase de abuelos. Ese apelativo ha sido muchas
veces traducido por “no humanos”, aunque “seres distintos
a los humanos” serfa mds apropiado en ése y otros casos
similares.

Recientemente, a partir de la influencia de los mode-
los tedricos antropoldgicos originados principalmente en
contextos amazodnicos,’ se normalizé el uso de la nomen-
clatura “humanos y no humanos” en los estudios sobre los
pueblos mesoamericanos en general y los nahuas en par-
ticular. Asi como otras dicotomias (naturaleza-cultura,
natural-sobrenatural, cuerpo-alma, individuo-sociedad,
etc.), ésta tampoco da cuenta de la diversidad de posibi-
lidades ontoldgicas que los nahuas contemplan, de modo
que, para evidenciar lo anterior y demostrar que el pensa-
miento de ese pueblo es articulado mds bien en términos
delo que he llamado “gradientes de humanidad” (Milanezi
2020: 26, 94, 275), este trabajo retomard algunas narra-
tivas cosmoldgicas y ciertas etapas del proceso de confor-
macion de la persona para entender la especificidad de los
conceptos de “humanidad” y “humano” segtin los nahuas
de la Sierra Norte de Puebla. A partir de lo anterior, nos

! Sobre el debate al respecto de la dicotomia naturaleza-cultura, véase
por ejemplo el volumen Naturaleza y sociedad. Perspectivas antropo-
légicas (2001).

? Especificamente, Hallowell (1969) demostré inconformidad con la
dicotomia natural-sobrenatural, normalmente usada en los estudios
sobre las cosmovisiones indigenas. Su critica fue profundizada por

Saler (1977).
3 Por ejemplo, Descola (2012) y Viveiros de Castro (2013).

4 Esta publicacién estd basada en mi investigacién doctoral (Milanezi
2020), llevada a cabo entre los nahuas de la comunidad de San Mi-
guel Tzinacapan del municipio de Cuetzalan del Progreso, ubicado
en la Sierra Norte del estado de Puebla. En la tesis realizo una extensa
actividad exegética de las narrativas cosmogdnicas nahuas (primer
capitulo) y analizo el proceso de conformacién y disgregacién de
la persona (segundo capitulo). Por cuestiones de espacio, no puedo
ampliar los ejemplos en este articulo, por lo que remito al lector a

G. Milanezi/Anales de Antropologia 57-2 (julio-diciembre 2023): 105-115

daremos cuenta de que los seres que pueblan el cosmos
nahua no son totalmente humanos o ineludiblemente no
humanos, sino que transitan entre esos dos polos ideales
seglin el contexto en que se encuentran, las relaciones que
establecen, las conductas que adoptan y el tiempo/espacio
que ocupan.

La diferenciacién de los seres en la conformacién
del cosmos

Los nahuas de la Sierra Norte de Puebla, asi como muchos
otros pueblos mesoamericanos, distinguen la existencia de
dos edades cosmoldgicas separadas por un cataclismo cds-
mico. Segtin nos hacen saber los mitos cosmogénicos,” en
la Primera Edad vivian sobre la tierra seres primordiales
denominados con diferentes nombres: judios, gentiles,
gigantes, fsitsimimej, nuestros antepasados, los de antes,
etc. Mds que describir la fisionomia de los sujetos del
tiempo primigenio, las narrativas enfatizan sus hdbitos
y forma de vida; por lo que se dice que, cuando el sol
todavia no brillaba en el cielo y la superficie de la tierra era
alumbrada solamente por una luz difusa, las personas de
aquel entonces no crefan en Dios, se peleaban y se mataban
continuamente, no cultivaban para producir su propio
alimento, se alimentaban de carne y sangre, comian a sus
propios hijos o se unfan entre si (practicaban el incesto).®
Asi, notamos que la gente de la antigiiedad actuaba de
acuerdo con sus pasiones, apetitos y deseos, ademds de que
no se sometia a ningtn tipo de poder superior. A partir de
las descripciones mitolégicas, inferimos que en la Primera
Edad cosmoldgica predominaron la violencia, la barbarie,
la anarquia, la amoralidad y la ausencia de normas sociales
que regulasen las relaciones entre los seres.

Cuentan los mitos que un dia Dios decidié destruir el
mundo para castigar a esa gente que no le hacia caso y asi
exterminar a la raza de los gentiles paganos.” Al contrario
de sus congéneres, Noé era creyente y obediente de la vo-
luntad de Dios, por lo que éste avisé a su discipulo que
el diluvio se acercaba y le aconsej6 construir un arca para
salvarse con su mujer Malintsin.® Esta pareja primordial
quedé responsable de repoblar la tierra en la Segunda Era
cosmolégica,” la cual se inaugurd con el primer nacer del

esos capitulos para apreciar explicaciones mds detalladas sobre los
temas tratados.

> Los mitos cosmogodnicos de los nahuas de la Sierra Norte de Pue-
bla utilizados para fundamentar las ideas expresadas en este articu-
lo estdn registrados en los siguientes trabajos: Duquesnoy (2001),
Milanezi (2013, 2020), Segre (1990), Reynoso et al. (2006), Tag-
gart (1979, 1983) y Taller de Tradicién Oral del cepEc (s.f.). Hago
mencién especifica a las narrativas donde se encuentran los temas
tratados segtin las necesidades presentadas.

® Véanse los mitos narrados por Francisco de los Santos Castafieda,
Rafael Vdzquez y Martin Castillo (en Reynoso ez al. 2006: 54, 99,
157, 1), Pedro Arrieta y Pedro Santos Castafieda (en Segre 1990:
149, 173) y C.EE (en Duquesnoy 2001: 274).

7 Véase, por ejemplo, el relato de Pedro Arrieta (en Reynoso ez al.
2006: 227, 1).

8 Véase el relato de Pedro Arrieta (en Segre 1990: 149).
? Véase el relato de C.EF. (en Duquesnoy 2001: 275).



Gradientes de humanidad en el pensamiento.../Anales de Antropologia 57-2 (julio-diciembre 2023): 105-115 107

sol, cuya luz fij6 a las criaturas en sus vestimentas o fisio-
nomias actuales. A partir de entonces, los seres abando-
naron su forma fluida, acuosa e imprecisa —caracteristica
de la Primera Edad— y asumieron la corporeidad que hoy
les identifica: “el armadillo endurecié el huipil en la es-
palda, al caracol se le pegd su casa a la espalda, la igua-
na quedé pintada de bonitos colores, la lagartija qued6
asi como estaba, con la espalda sucia” (Taller de Tradi-
cién Oral del cepec s.f.: 71). Asi, cada ser primordial
de la Primera Edad fungié como una especie de semilla
o germen vital que originé una clase de criaturas en la
Segunda, de modo que Noé y Malintsin fueron los pro-
tohumanos que dieron origen a los “cristianos” o seres
humanos,'” quienes sustituyeron a los gentiles sobre la
superficie de la tierra.

Anunciado el Diluvio, algunos hombres muy listos,
ricos e inteligentes se rehusaron a morir y construyeron
embarcaciones improvisadas para salvarse a si y sus per-
tenencias, mientras que otros subieron a las cumbres de
los cerros donde el agua no alcanzaba.'' Ellos suponian
que después de la inundacién serfan libres para vivir nue-
vamente como siempre y que continuarian ocupando un
lugar importante (central) en el mundo postdiluviano.
Cuando dej6 de llover y el agua finalmente secd, esos
hombres que eran del mismo “tronco” que Noé —de la
misma especie— > notaron que habia muchos ahogados
esparcidos por todos lados y decidieron hacer una fogata
para asarlos y comerlos. El humo llegé al cielo y Dios envié
a un dngel a la tierra para saber lo que sucedia, pero el
emisario, en vez de regresar a dar la noticia, se uni6 al
festin: “él comié la carne de los animales y las personas
muertos” (Taggart 1979: 730), por lo que se convirtié en
zopilote y asi fue condenado a consumir caddveres para
siempre. En cuanto a los hombres que desobedecieron la
voluntad de Dios, fueron transformados en monos® y, a
partir de entonces, perdieron la inteligencia y la capaci-
dad de hablar mientras adquirieron las caracteristicas que
definen dichos animales en el presente, las cuales son,
segin los nahuas, la estupidez, la falta de socializacién y
la voracidad sexual (Taggart 1982: 43). Ademds, se me-
tieron en el monte y ya no volvieron a vivir en casas en
el pueblo.

Pese a la inevitabilidad del hecho, algunos seres predi-
luvianos no querfan amanecer, esto es, someterse al poder
del Sol (Cristo)'*y, a la vez, ingresar al ciclo temporal de

10 Segin Chamoux (1996: 44) la transformacién del significado de
“cristiano” en “ser humano” no ocurrié en América, sino en Euro-
pa hace mucho tiempo, de modo que los nahuas habrfan tomado
prestado del espaiol ese término que ya significaba ser humano y
que pertenecia al lenguaje europeo mds popular y cotidiano.

11 Relato narrado por Pedro Arrieta (en Segre 1990: 154-155).
12 Véase el mito narrado por C.EE (en Duquesnoy 2001: 275).

"> Los mitos que mencionan la transformacién de ciertos seres pri-
mordiales en monos pueden ser encontrados en Reynoso et al.
(2006: 226-227, 1), Duquesnoy (2001: 274-275), etc.

!4 La salida del sol o el nacimiento de Cristo son sucesos equivalentes
en los mitos cosmogénicos nahuas (Taggart 1983: 56) y marcan el
inicio de la Segunda Edad cosmoldgica, la de los “cristianos”.

vida y muerte, por lo que dijeron: “nosotros no veremos
esa luz. Dicen que es caliente. Nosotros ya nos acostum-
bramos al frio. Esa luz es caliente. No la vamos a esperar,
vamos a meternos a una cueva’ (Taller de Tradicién Oral
del cepEc s.f.: 61). Asi, esos hombres que rechazaron el
dominio solar se escondieron en el interior de las monta-
fias y contindan viviendo en espiritu en la oscuridad fria
y acuosa caracteristica del tiempo primordial, de modo
que se transformaron en los actuales Duefios de los Ce-
rros (Tépeuanimej) y de los Lugares (tajpianij, cuidande-
ros), los cuales pueblan el paisaje de la Sierra y controlan
los recursos del suelo y subsuelo.

Después de asumir el control en la Segunda Era cosmo-
légica, los nuevos gobernantes cdsmicos (Sol/Dios/Jesu-
cristo, los santos, las virgenes, etc.) se reunieron para decidir
cémo iban a organizar el mundo recién inaugurado, quién
se iba a encargar de qué, qué tarea tendria cada uno en
el funcionamiento y mantenimiento del cosmos, ademds
de definir cémo iban a vivir Noé, Malintsin y sus futuros
descendientes, esto es, los “cristianos” o seres humanos.
Con este propésito, la comitiva celeste escribi6 un libro
llamado Biblia, el cual contenia los preceptos morales y
normativos para orientar el modo de vida de la gente. El
sacerdote convocd la primera misa para informar a todos
cémo comportarse segin las érdenes de Dios “Nuestro
Sefor” (7ekotsin), pero, mientras predicaba, era inte-
rrumpido por el Diablo (Amokuali, el hermano de Dios),
quien distrafa a los presentes haciéndolos dormitar con la
intencién de que la gente permaneciera “pagana” en vez
de que aprendiera la ley de Dios, esto es, la nueva pauta de
conducta que les convertiria en “cristianos”."

Esta postura rebelde por parte del Demonio significé
una afronta a la voluntad de Dios y provocé su expulsion
de la comunidad celeste. A partir de este evento, el Dia-
blo lideré el partido antagonista al gobierno césmico de
Cristo-Sol, lo que provocé una polarizacién del universo
en dos facciones: los que se alinearon con el poder solar y
con la norma césmica (los santos y las virgenes) y fueron
a habitar en el Piso cédsmico de Arriba, llamado luikak
(cielo) y, en contrapartida, los que rechazaron la instau-
racién del dominio cristiano y de la nueva moral social,
grupo conformado por el Diablo y los hombres que se es-
condieron de la luz solar en las cuevas, en el Nivel cosmi-
co de Abajo (Zalokan!/ Miktan), lugar de la germinacién
de las plantas y demds recursos de subsistencia y, a la vez,
el dominio de la muerte (Milanezi 2020: 89).

Sobre la superficie de la tierra (7altikpak), una dico-
tomia similar tomé lugar. Por un lado, Noé y Malintsin
se alinearon con el grupo de Arriba porque siguieron los
mandamientos de Dios, el cual ordené a su discipulo
sembrar en vez de matar a sus “hermanos” para comer:
“Tienes que volver a hacer el mundo, tienes que hacer
otro nuevo. Tienes que ver para que crezca la gente. Tie-
nes que vivir, trabajar y mantenerse como siempre. Saca

1> Los eventos miticos mencionados en ese pdrrafo son narrados de
forma detallada por Juan de los Santos Dionisio (en Milanezi
2013: 117-126), ademds de que aparecen de forma dispersa en
otros relatos nahuas.



108 G. Milanezi/Anales de Antropologia 57-2 (julio-diciembre 2023): 105-115

tu semilla y trabaja otra vez” (Reynoso ez al. 2006: 229, I).
Reordenado el cosmos, la pareja de protohumanos y
sus descendientes ocuparon el espacio terrestre central,
el pueblo, y dieron inicio a una nueva forma de vida
—detallada mds adelante—, cuyas préicticas les transformé
progresivamente en “cristianos” (seres humanos). Por
otro lado, como se ha dicho, los congéneres de Noé que
contrariaron la voluntad divina e intentaron sobrevivir al
Diluvio fueron transformadas en monos y expulsados
al espacio periférico de la superficie de la tierra, el monte,
donde habitan los animales. De esta forma, el cosmos,
tanto a nivel vertical como horizontal, quedé dividido
entre los que se apegaron a la norma y los que se opusie-
ron a ella y mantuvieron sus viejos hdbitos de conduc-
ta.'® De esta forma, hemos llegado a la configuracion del
mundo actual.

La concepcién nahua de la humanidad

Hemos visto que los seres primordiales que dominaron
la superficie de la tierra en la Primera Edad cosmoldgica
fueron repartidos en dos grupos segin el criterio de
aceptacion o rechazo del nuevo orden mundial instituido
a partir del amanecer. Asi, los que instauraron la norma se
transformaron en santos que habitan el Arriba (luikak),
mientrasquelos quese opusieronaellase transformaronen
demonios del Abajo (7alokan! Miktan). De forma equiva-
lente, sobre la tierra (7altikpak), los que obedecieron la
voluntad de Dios (simbolo del orden y de la moral) se
transformaron en seres humanos (kristianomej) que
habitandentro de casas (-chan; kali) en el pueblo (xolalpan),
mientras que los desobedientes se volvieron monos
o animales (okuilimej) que ocupan los mdrgenes del
cosmos, el monte (kuoujijtik), espacio salvaje o no
socializado debido a que ahi no imperan las reglas
morales o la norma social de los “cristianos”. Al enfatizar
esas particularidades, los mitos cosmogdnicos nahuas
pueden ser entendidos como una especie de teorfa de la
diferenciacién y evolucién de las especies. Al contrario de
la seleccién natural de Darwin, la presién selectiva en ese
caso no fue dictada por la adaptacién al medio ambiente,
sino por la adaptacién social determinada por el apego o
el rechazo a la norma y la moral.

Teniendo en vista lo expuesto hasta ahora, nos damos
cuenta de que los “cristianos” o seres humanos de la Pre-
sente Edad se conformaron progresivamente como tales
en la medida que adoptaron nuevas pautas de conducta y
asi se diferenciaron de los gentiles o pobladores de la Pri-
mera Edad. Con tal de visualizar esas transformaciones

1¢ Por ello, en el estrato césmico de Abajo (el inframundo), en el mon-
te, durante la noche y en ciertas épocas del ano, todavia es posible
encontrarse con los habitantes de la Primera Edad cosmoldgica
(los anteriores), quienes contintian practicando acciones amorales
y alimentdndose de “carne y sangre”, esto es, de los componen-
tes fisico-animicos de los “cristianos”, por lo que son considerados
devoradores de gente (tekuanimej) que provocan enfermedades y
hasta la muerte.

de forma mds diddctica, veamos los puntos de contraste
entre ambos grupos.

Muchos seres primigenios de la Antigiiedad posefan
funciones cognitivas superiores como la capacidad de
hablar, la inteligencia, entre otros, pero s6lo aquellos
que adoptaron la norma y la moral social completaron
la diferenciacién de las especies hasta alcanzar la huma-
nidad. Noé fue elegido por Dios para repoblar el mundo
con su esposa Malintsin debido a su conducta y no por
su inteligencia u otra caracteristica intrinseca (aspecto
esencial). De hecho, los mitos dicen que los hombres pre-
diluvianos que pertenecfan al mismo “tronco” o “mata”
que Noé (por lo que inferimos que compartian aspectos
esenciales con él), no fueron elegidos por Dios para ser
los “cristianos” del Nuevo Mundo. Al contrario, fueron
transformados en monos debido a su comportamiento
y perdieron la inteligencia y otros rasgos que los distin-
guia como sujetos importantes de la Primera Edad, de
modo que se volvieron estipidos, sexualmente voraces y
no socializados, segtin lo apuntado pérrafos atrds. De lo
anterior extraemos que, segin los nahuas, el ser humano
es definido fundamentalmente por caracteristicas con-
ductuales y relacionales en vez de esenciales.

Los monos del presente son sobrevivientes de la Edad
Antigua, pero no son “restos de humanidades anterio-
res” (Milldn 2010b; Beaucage ez al. 2003), puesto que
en la Era prediluviana los seres no habian alcanzado atin
su identidad definitiva. En otras palabras, en el tiem-
po mitico, las caracteristicas que definen a los actuales
pobladores del cosmos nahua atin no habian sido total-
mente forjadas, asi como el dia y la noche eran todavia
indistinguibles. Por ello, no podemos hablar propiamen-
te de seres humanos y tampoco de monos al referirnos a
la Primera Edad, sélo de prehumanos y premonos, esto
es, seres primordiales del mismo “tronco” que posefan el
potencial (el factor esencial) para transformarse en hu-
manos o en monos y terminaron por derivar en una u
otra rama evolutiva debido al tipo de comportamiento
que manifestaron, apegado o alejado de las 6rdenes de
Dios (Sol/Cristo), la autoridad méxima del cosmos que
representa el ideal de conducta.

Las acciones y decisiones de los seres primigenios en
el Tiempo Antiguo determinaron sus formas o corporei-
dades (humano/animal) en el Tiempo Presente, ademds
de su lugar en el cosmos (centro/periferia, arriba/abajo).
El hecho de que el mito expuesto anteriormente desta-
que que el dngel se volvié zopilote después de comer la
carne de los difuntos ahogados en el Diluvio refuerza
esa constatacion. Es probable que, si el emisario de Dios
hubiera acatado la orden divina en vez de cometer la in-
fraccién, no se hubiera transformado en el animal ca-
rrofiero que es. Por lo tanto, nunca existié una supuesta
“humanidad compartida”” en el tiempo primordial tal

17 S6lo podriamos hablar de una “humanidad compartida” entre todos
los seres del tiempo primigenio de la mitologfa nahua si definiéra-
mos “humanidad” segtin los pardmetros occidentales: presencia de
volicién, intencionalidad, agencia, entre otros (Martinez Gonzélez
2017: 148) y, de ser asi, estarfamos asumiendo de forma etnocén-



Gradientes de humanidad en el pensamiento.../Anales de Antropologia 57-2 (julio-diciembre 2023): 105-115 109

Cuadro 1. Diferencias entre gentiles y “cristianos”

Gentiles de la Primera Edad

Seres humanos o “cristianos” de la Segunda Edad

No trabajan para subsistir

Se alimentan de carne cruda y sangre

No soportan la luz solar y “trabajan” durante la noche
(salen de sus “escondites” en el periodo nocturno a robar los
componentes animicos de los humanos)

Se “comen” unos a los otros (incesto)

Se matan y se pelean entre s (relaciones basadas en la
depredacion)

Acttian de acuerdo con sus impulsos, instintos y deseos

No creen en Dios y no respetan a ningdn poder superior

Habitan en el Piso de Abajo y en el monte (mdrgenes del
€osmos)

Trabajan y viven de la agricultura

Se alimentan de maiz (alimento cocido y procesado en forma
de tortillas)

Trabajan durante el dfa y descansan en la noche

Respetan las normas morales y condenan el incesto, el
adulterio, la promiscuidad, entre otros.

Siguen las reglas de interaccion social basadas
fundamentalmente en la reciprocidad

Controlan sus pasiones y apetitos (la actitud moderada es
apreciada entre los nahuas)

Rinden culto a Dios y viven de acuerdo con los preceptos
“dictados” por ¢l plasmados en la moral social nahua

Viven en casas en el pueblo en la superficie de la tierra
(centro del cosmos)

Fuente: elaboracién propia

como sugirieron algunos autores (Milldn 2010a, 2010b,
2014b; Reynoso et al. 2006: 110, I) y podriamos pensar
en una especie de “animalidad compartida” (Martinez
Gonzélez 2010), pero en el sentido de que los seres pri-
mordiales, independientemente de sus aspectos esencia-
les —los cuales no son muy aclarados en los mitos— vivian
como animales, esto es, no trabajaban, cometian incesto,
no se respetaban, se agredian entre si, entre otros.'® Fi-
nalmente, la humanidad, tal cual la conciben los nahuas,
es una particularidad de la Segunda Edad o del presente.

En suma, la cosmologfa nahua narra de forma conco-
mitante la formacién de la humanidad y de la sociedad
maseual. La condicién humana no es una categoria fija,
sino adquirida en la medida que algunos seres primordia-
les de la Primera Edad aprendieron a controlar sus impul-

trica que nuestra definicién de humanidad deberia ser referencia
para pensar todas las concepciones de humanidad del mundo. Para
los nahuas, la humanidad se define mds por aspectos conductuales
que por las caracteristicas mencionadas.

'8 La depredacién —y no la reciprocidad— es el modelo de relacién pre-
dominante entre los animales silvestres, de modo que comportarse
seglin esa logica implica deshumanizarse, esto es, perder el aspecto
re%acional del ser humano. Hemos de tomar en cuenta que algunos

animales del monte manifiestan mayor grado de “animalidad” que

otros. Por ejemplo, los tekuanimej o “devoradores de gente” (como
la serpiente, el tigre, el zorrillo, entre otros) generalmente andan
solos y son altamente agresivos, de modo que encarnan un alto

rado de “animalidad” al carecer de habilidades sociales. Por otro

%ado, algunos animales colaboran entre si y conforman familias, de

modo que en términos conductuales son mds cercanos a los seres

humanos. Segin Beaucage y Taller (2017), las abejas, las avispas y

las hormigas (los insectos sociales) construyen una morada donde

la madre (-tenan) puede procrear y donde se cuida mucho a la des-
cendencia. Por otro lado, otros insectos, como las moscas, son mal
vistos por los nahuas porque duermen y se acuestan al azar debajo
de las hojas, ademds de que sus crias no son alimentadas por la
madre y son obligadas a buscar su propia comida. Adn segun los
mismos autores (2012: 184), en la taxonomia nahua, el término
okuilin (animal, el cual no se limita a la fauna puesto que incluye

a todas las “bestias fantdsticas” que se alimentan de la “sombra” de

los seres humanos) no se opone a “mineral” o “vegetal”, sino, en

muchos casos, a kristianoj (ser humano).

sos, pasiones, deseos, pulsiones vitales, y asi integraron la
moral y las reglas de convivencia social a su modo de
vida, lo que solamente fue consolidado en la Segunda
Edad, la del presente. Si bien los “cristianos” ocupan un
lugar central en el mundo actual, esta posicién no estd
garantizada de forma permanente puesto que existe la
posibilidad de que pierdan la humanidad y sean obliga-
dos a ocupar una posicién cdsmica marginal, al estilo de
lo que les sucedié a los monos. En el préximo apartado,
hablaré de la amenaza constante de que el cosmos nahua
sufra un proceso de involucién o entropia, peligro que se
pone de manifiesto en la posibilidad de que los “gentiles”
invadan la superficie de la tierra y pongan fin a la edad
actual, lo que significaria el fin del mundo o el regreso a
un estado de animalidad.

El “fin del mundo” o la disgregacién social

Hemos visto que parte de los seres primigenios de la Primera
Edad se transformaron en la “faccién subversiva” —la fuerza
contraria que trabaja para “descomponer” lo que obr6 el Sol
durante el dia—y se refugiaron en el Piso Inferior del cosmos,
asociado con las cuevas, barrancas, bosques, manantiales,
etc. Otro grupo de seres prediluvianos, los que asumieron
el comando del universo desde el Nivel de Arriba (el cielo)
e impusieron la norma, se dedican a vigilar a los disidentes,
cuyo papel de “devoradores de gente” (tekuanimej) motiva
su intencién de invadir la tierra para comer a todos los
“cristianos” y diseminar su antigua forma de vida, basada
en la depredacién. La luz del Sol (Cristo) mantiene a la
raya a los seres amorales del pasado cosmoldgico, aunque
ellos regresan a la superficie de la tierra durante la noche,
cuando el poder solar estd debilitado. Durante este periodo,
la Primera Edad se repite en la Segunda, de modo que el
pasado invade periédicamente el presente, la oscuridad



110 G. Milanezi/Anales de Antropologia 57-2 (julio-diciembre 2023): 105-115

domina la claridad y los gentiles de la antigiiedad vuelven
a reinar (Milanezi 2020: 95).

Los habitantes del Abajo, a pesar de subyugados por sus
adversarios celestes, no fueron definitivamente derrotados
e intentan, de forma permanente, librarse del control al
que fueron sometidos. Por ello, la organizacién sociocés-
mica que define la presente Edad estd bajo constante
amenaza de entropia, la cual, si es consumada, provoca-
rd un cataclismo césmico o el “fin del mundo”, equiva-
lente a la destruccién de los valores y de las instituciones
sociales nahuas que hicieron posible la formacién de la
humanidad y del mundo actual. Para evitar lo anterior,
es necesario que la colectividad humana lleve a cabo ac-
ciones que refuercen el orden césmico, esto es, el orden
social. Por ello, a nivel colectivo, los nahuas alaban y
ofrendan a Dios, los santos y las virgenes, especialmente
durante las fiestas patronales, lo que fortalece la cohesién
social y, a la vez, asegura que la comunidad celeste siga
controlando a los habitantes del Abajo, cuya accién en
el mundo estd marcada principalmente por sucesos que
atentan contra la continuidad del cosmos, como las cala-
midades climdticas (inundaciones, huracanes, tormentas,
entre otros), las cuales recuerdan el caos y el desorden del
tiempo primigenio.”

Aun con el propésito de evitar el cataclismo césmico,
a nivel individual es necesario que todo “cristiano” respete
la “ley de Dios”, esto es, viva de acuerdo con ciertos princi-
pios que guian la forma de vida nahua, los cuales incluyen
practicar las reglas de convivencia entre los seres basada
fundamentalmente en la reciprocidad, controlar los im-
pulsos y pasiones, evitar las acciones basadas en la envidia
y demds emociones negativas, cumplir los compromisos
debidos a los santos, a la comunidad y a la familia, traba-
jar la tierra y asi ganarse el sustento, alimentarse de maiz,
entre otros (Taggart 1983: 59-60; Milanezi 2020: 90-91).
Esto porque las conductas fuera de la norma no favorecen
la reproduccién social y, a la vez, no contribuyen a preser-
var la sociedad y, por extension, el cosmos como un todo.

Un relato nahua alerta ante la posibilidad de que los
“cristianos” pierdan la posicién central que ocupan ac-
tualmente en la superficie de la tierra y transiten a la pe-
riferia: “Si nosotros queremos escapar de una decisién de
Dios, quizd cuando traiga el fin del mundo nos convierta
en monos y si esperamos el fin del mundo, Dios sabrd
en qué lugar ponernos” (Reynoso ez al. 2006: 227, I).
Asi como los hombres de la Primera Edad fueron trans-
formados en monos por las infracciones que cometieron
contra las érdenes divinas, los seres humanos de la pre-
sente era corren el riesgo de sufrir el mismo destino si no
respetan las decisiones de Dios. Por lo tanto, la condicién
humana no estd garantizada indefinidamente, sino que
depende del apego a las normas. Asimismo, la identi-
dad de los seres no estd determinada primordialmente
por factores esenciales, sino por el lugar ocupado en el

19 Sobre las acciones que reafirman el orden césmico y asi contribuyen
a la continuidad del mundo véase Milanezi (2020: 120-132).

cosmos, la posicién en una red de relaciones que no es
categéricamente fija.

En consonancia con lo anterior, los relatos y testimo-
nios nahuas retinen muchos ejemplos de personas que no
supieron controlar sus pasiones y apetitos al dejarse guiar
por conductas antisociales o inmorales y asi perdieron
sus lugares en la red de relaciones sociales, de modo que
terminaron yendo a vivir en el monte con los animales.*
Asi, se dice que los flojos se cambian en zopilotes o ga-
vilanes, los addlteros y promiscuos se vuelven perros, los
agresivos se convierten en osos 0 monos, los ladrones en
coyotes, mientras que el que se atreve a acostarse con un
pariente de sangre o ritual se transforma en toro (Taggart
1983: 175; Milanezi 2020: 91). Por lo tanto, el que ac-
tia como animal se animaliza, esto es, pierde el aspecto
relacional o social que le hace “cristiano” y asi tiene la
corporeidad antropomorfica transformada, de modo que
los demds dejan de reconocerlo como ser humano y lo
ven como animal. En las palabras de un sefior de Tzina-
capan: “Habia un sefior acd cerca que hizo pecado con
su hija [cometié incesto]. Los nifos estaban durmiendo
y vieron un kuakoej [toro] dentro de la casa. Llamaron
a su mamd y le dijeron que el toro estaba ahi dormido,
pero era su abuelo. Se ve cristiano [humano], jpero ya se
volvié animal!” (Milanezi 2020: 91).

En la medida que mds personas se animalizan o se
comportan como animales (acttian en contra de la moral
y las normas colectivas), la sociedad queda debilitada, lo
que pone en riesgo la supervivencia de todo el cosmos
ya que existe una continuidad entre el orden social y el
natural. Por lo tanto, el mito nahua del fin del mundo
expresa una preocupacién por la disgregacion de las ins-
tituciones y de los valores sociales, mientras que otros
relatos refuerzan la importancia de someter los impulsos
y deseos individuales a la norma social para hacer pros-
perar la vida en sociedad.

El ciclo de vida y la conformacién del ser humano

Los rituales del comienzo del ciclo de vida estdn en conso-
nancia con los mitos cosmogénicos nahuas, de modo
que también enfatizan la importancia de la adopcién
de ciertas pautas de conducta como factor determinante
en la conformacién del ser humano, lo que reafirma
—desde las practicas sociales— la importancia del aspecto
relacional y conductual en la nocién nahua de persona.
El recién nacido llega al mundo con el potencial para
volverse complemente humano, pero carece todavia de
“socialidad”, pensada como la sustancia vital producida
en las relaciones sociales que aporta fuerza (chikaualis)
y funciona como una especie de materia prima que
conforma el “cuerpo social” del sujeto (Milanezi 2020:

2 Vease por ejemplo los relatos narrados por Rufina Manzano, Ga-
briel Francisco Pedro, Salvante y Micaela Zamites (en Reynoso et
al. 2006: 138-144 y 166, 1I), en los cuales se describe c6mo ciertas
personas se transformaron en animales al no seguir las pautas de
conducta de los “cristianos” o seres humanos.



Gradientes de humanidad en el pensamiento.../Anales de Antropologia 57-2 (julio-diciembre 2023): 105-115 111

218). Por lo tanto, la socializacién es indispensable para la
construccion cabal del ser humano, el cual introyecta los
valores morales y conductuales del grupo en la medida
que se vuelve miembro de la sociedad. A grandes rasgos,
veremos cdmo se da ese proceso.

El feto es poseedor de un corazén (yoloz), donde se
concentra inicialmente su fuerza vital. En el momento
del parto, el destino del nonato es ligado al de un animal
silvestre que supuestamente naci6 al mismo tiempo que
él, de modo que ambos comparten lo que he llamado
“sombra-animal” (Milanezi 2020: 209), la cual aporta
calor y fuerza al bebé, ademds de los rasgos de su tem-
peramento, esto es, las tendencias o predisposiciones in-
natas que tanto los infantes como los animales presentan
al nacer (Rothbart e al. 2006: 100). Asi, el que posee
“sombra-animal” de conejo estd predispuesto a ser ami-
gable, el que la comparte con el tlacuache podrd volverse
ladrén, con la paloma serd muy inquieto, mientras que
el que tiene como “animal-companero” al tigre, zorro,
gavildn u otro depredador estd propenso a ser brujo.

Al comienzo de la vida, el bebé se parece a los gentiles
de la Primera Edad cosmolégica debido a que sus deseos,
pasiones y pulsiones —propios de la “sombra-animal”
que predomina en esta etapa inicial- gufan su compor-
tamiento. El infante tiene caprichos, hace berrinches,
llora, no come todavia maiz, etc., lo que significa que
no responde a las pautas de conducta propias de los seres
humanos. De hecho, los nifios sélo se vuelven humaniza-
dos en la medida que aprenden a controlar sus impulsos,
por lo que los padres nahuas se preocupan por educar a
sus hijos para que se distingan de los animales (Taggart
2003: 16 y 21). En consonancia con el hecho de que los
seres primigenios de la Primera Edad posefan una iden-
tidad fluida y solamente fijaron su corporeidad a partir
del primer amanecer, el cuerpo del recién nacido es frio,
acuoso y amorfo, como una plantita tierna (se/ik) que
recién broté del estrato cdsmico de Abajo y s6lo endure-
cerd conforme retina de forma progresiva calor vital has-
ta hacerse fuerte (chikauak).?* Para ello, el neonato debe
pasar por una serie de rituales que le aportardn fuerza
calérica-vital (chikaualis), mientras gradualmente asume
los roles que conformardn su identidad con relacién al
grupo.” Asi, poco a poco, alcanzard la integracién a la
sociedad o comunidad humana y se volverd completa-
mente “cristiano”.*

! La criatura cuando nace es agua, comparada a un chilacayote tierno,
mientras que el anciano es palo, resecado y endurecido y, por lo
tanto, es fuerte (chikauak), puesto que acumuld calor en su cuerpo

(Chamoux 2011: 169-170).

22 Asumir un cargo comunitario, contraer matrimonio, ser padrino
de bautizo, apuntarse como danzante, entre muchos otros roles
sociales, aportan fuerza vital o chikaualis al sujeto y asi favorecen
su suerte y su salud (Milanezi 2020: 238; Acosta Mdrquez 2013:
135; Chamoux 2011: 173, etc.). Antiguamente, los ancianos eran
las autoridades comunitarias de los pueblos indigenas puesto que
habfan cumplido con todos los cargos y asi acumulado una gran
cantidad de fuerza (Chamoux 2011: 169).

% Aunque, mismo en la vida adulta, el sujeto corre el riesgo de perder
el aspecto relacional del ser humano y transformarse en animal.

El bautizo —una especie de segundo nacimiento, so-
cial en vez de biofisico— es el primer paso en el proceso
de humanizacién o integracién al orden social. Los pa-
drinos son los encargados de parir socialmente al ahijado,
por lo que le dotan de varios dones que conformaran el
otro aspecto del componente fisico-animico** del sujeto,
el cual he llamado “sombra-social” (Milanezi 2020: 220). Al
contrario de la “sombra-animal”, la contraparte social no
se fija al cuerpo del recién nacido de manera espontédnea
en el momento del parto, sino que depende de varias
acciones rituales encabezadas por los padrinos de bauti-
20, las cuales duran aproximadamente siete anos. Por lo
tanto, en vez de innato, ese aspecto debe ser construido o
adquirido socialmente y por ello conforma la dimensién
relacional del ser humano, la que depende de las relacio-
nes sociales para conformarse y mantenerse a lo largo de
la vida.

El nombre propio es el primero de los varios dones
que recibird el recién nacido a partir de la ceremonia de
bautizo, de modo que padrino y ahijado (o madrinay ahi-
jada) se dirigirdn entre si con el apelativo norokay, el cual
literalmente significa “mi nombre” (el que tiene el mis-
mo nombre que yo), aunque el término en ndhuat se
traduzca por padrino o ahijado segtn quien lo diga. Ade-
mds de dotar al infante de una identidad e infundirle
fuerza vital, el nombre de pila® encarna los rasgos del
cardcter que se transmiten del padrino al ahijado y, a la
vez, modula las predisposiciones temperamentales y an-
ti-sociales de la “sombra-animal”. Por ello, es importante
elegir bien al padrino de bautizo dado que una mala elec-
cién por parte de los padres podrd tener repercusiones
negativas en el destino del nifio, el cual puede volverse
una persona con mal-cardcter.”

Al transmitir el nombre, el padrino comparte con el
ahijado una sustancia fisico-animica indispensable en la
conformacién de la persona. De ahi que el nombre pro-
pio no tiene valor puramente nominal, sino que es parte
constitutiva del cuerpo y, segin las pricticas sociales, es
tratado como sustancia o cosa, por lo que puede perder-
se, ser capturado por las entidades teltricas o incluso
intercambiado por bienes materiales. Durante el proce-
dimiento terapéutico denominado #anotsalis (llamada),
el curandero pronuncia el nombre del enfermo repetida-

# La “sombra” (compuesta de dos aspectos: el animal y el social) no
se define como el alma del cristianismo, algo de indole inmaterial y
espiritual-personal (Ferrater Mora 1965: 77), sino que, entre otras
diferencias, presenta cierta materialidad, sobre la que trataré mds
adelante. Por ello, prefiero hablar de “componente fisico-animico”
y asi destacar la diferencia con relacion al concepto de “alma”, la
cual no quedarfa enfatizada si me refiriera a la “sombra” simple-
mente como componente animico.

» Ademds de ser un don del padrino al ahijado, el nombre propio

normalmente estd ligado a un santo encargado de proteger al re-
cién nacido puesto que los nahuas nombraban a sus hijos segin el
onomdstico del dfa del nacimiento.

26 Véase el cuento “El ahijado del Diablo” en Lok (1991: 77-78) y
una versién mds detallada del mismo relato en Milanezi (2013:
108-113), el cual advierte a los papds nahuas sobre el peligro de no
elegir bien al padrino de bautizo, cuyo cardcter tendrd profundo
impacto en la personalidad del nifio/nifa.



112 G. Milanezi/Anales de Antropologia 57-2 (julio-diciembre 2023): 105-115

mente para reintegrar ese componente fisico-animico al
cuerpo y asi restablecer la salud del paciente que sufria de
“susto”. Paralelamente, el que decide entablar un pacto
con el Diablo a cambio de riquezas, debe “anotarse” en la
cueva, esto es, entregar su propio nombre (su “sombra’),
el cual servird de comida (fuerza vital) al Demonio y mo-
dificard el destino del pactante, ya que acortard su tiempo
de vida (Milanezi 2013: 83). En suma, el nombre propio
es un patrimonio y herencia que debe ser cuidado. Por
ello, en el pasado los nifios nahuas evitaban revelar cémo
se llamaban a los extrafos, por miedo a tener sus nom-
bres o “sombras” robados.”

Los padrinos también son los responsables de donar
la primera vestimenta del ahijado, la cual identifica al
nifio/a segln su género y sustituye el traje de atributos
indiferenciados usados por los neonatos durante el perio-
do anterior al bautizo (Milldn 2016: 206). La indumen-
taria es la materializacién del cuerpo social en proceso de
construccion, el cual se origina a partir de la “socialidad”
o sustancia vital inicial producida por los padrinos. Es-
tos, después de haber vestido al ahijado para la ceremo-
nia en la iglesia, lo devuelven a la casa de sus padres en
una procesién festiva que se denomina “entrega’ (Milldn
2014a: 36). Antiguamente, la entrega se repetia por siete
afos consecutivos y, ademds del traje tradicional, el nifio
recibia un pequeno machete mientras la madrina le decia
“ven, vimonos a buscar madera”. Si se trataba de una
nifna, ésta recibia una calabacita mientras escuchaba las si-
guientes palabras: “ven, vamos al rio a lavar la ropa” (Lok
1991: 87). El machete y la calabaza son las herramientas
que remiten al trabajo que el infante debe asumir en la
vida adulta de acuerdo con su género, de modo que en
ese momento el ahijado es investido simbdlicamente de
su funcién social. Asimismo, en esa ocasién la madri-
na daba de comer a la criatura, quien por primera vez
probaba alimentos a base de maiz (atole, tortilla y mole
de guajolote) y asi empezaba a transitar de una dieta de
“carne y sangre”, propia de los gentiles, a otra basada en
el alimento por excelencia de los seres humanos.?®

A los siete anos, se asume que el nifio ya integré al
cuerpo todos los aspectos de su “sombra” y dejé de ser
demasiado vulnerable a las enfermedades, ademads de que
ya aporta “fuerza’ (trabajo) a la red de intercambio reci-
proco que conforma a los miembros de la colectividad
humana y los une a los demds pobladores del cosmos.
Después de ese periodo de compromiso formal, los pa-
drinos ya no posefan ninguna obligacién especifica con
el ahijado, aunque normalmente serian sus padrinos de
boda, ocasién en que le regalaban otra vestimenta (Lok
1991: 87-88), la cual remite al nuevo papel social asu-
mido por el sujeto en esa etapa de la vida adulta: el de

%7 Sobre la importancia del nombre véase Milanezi (2020: 221-222),
Milldn (2014a) y Reynoso et al. (2006: 65, 1I).

%8 Segtin los nahuas, la sangre materna es la fuente de alimento para el
feto en el dtero y también para el recién nacido a través de la leche,
de modo que el bebé se alimenta del “cuerpo” de su madre, esto es, de
“carne y sangre”, tal como los gentiles, quienes se alimentaban
de sus congéneres.

marido o esposa. Finalmente, los padrinos de bautizo son
los que instauran las pautas de conducta indispensables
en la conformacién de la persona y cimentan el “cuerpo
social” del ahijado a través de la transmisién de una serie
de dones.

Aunque los primeros afios del ciclo de vida son fun-
damentales en la conformacién del aspecto relacional
del ser humano, la persona es una “obra” en permanente
construccién. De modo que, a lo largo de la vida, el su-
jeto debe continuar participando activamente en la red
de intercambio con tal de seguir acumulando fuerza vital
(chikaualis). De lo contrario, estard mds propenso a sufrir
accidentes, enfermedades e infortunios puesto que, sin
esa sustancia vital adquirida continuamente en las rela-
ciones sociales, la persona se vuelve mds susceptible de
perder la “sombra”, la cual escapa del cuerpo y es cap-
turada por los “devoradores de gente” (zekuanimej) que
habitan en el estrato césmico inferior. De hecho, muchos
males tratados exclusivamente por los curanderos (el
“susto”, el “aire”, la enfermedad por la envidia, el mal de
0jo, etc.) son resultado de las relaciones sociales mal su-
cedidas, tanto entre los miembros de la sociedad nahua,
asi como entre ellos y los demds pobladores del cosmos.

Por otro lado, los individuos que continuamente ma-
nifiestan atributos antisociales y se comportan de mane-
ra inversa a la que se espera de los “cristianos”, también
pierden el aspecto relacional humano y se transforman
en “animales” (okuilimej), seres no socializados segtin la
moral social nahua. De este modo, asi como la huma-
nidad no es una condicién permanente —sino una etapa
de un proceso evolutivo que puede sufrir una suerte de
involucién si las personas dejan de actualizar el conjunto
de normas y valores que fundé la sociedad nahua—, a su
vez, el ser humano tampoco es una entidad del todo es-
table y delimitada, de modo que sus habitos, conductas y
relaciones influyen en la cohesién o la disgregacién de los
componentes fisico-animicos que conforman su cuerpo
e identidad. Por consiguiente, cumplir las reglas de inte-
raccién entre los seres, basadas fundamentalmente en la
reciprocidad, es indispensable para mantener la salud y
por extensién la humanidad.

A partir de lo descrito hasta ahora, nos damos cuenta
de que el ser humano estd compuesto por una aglutina-
cién de sustancias vitales de distintos origenes, algunas
de cardcter esencial o innato mientras que otras son rela-
cionales o adquiridas, ya que dependen de las relaciones
sociales para ser formadas y conservadas en el cuerpo. A
lo largo de la vida, el sujeto transita entre grados de me-
nor o mayor humanidad que varifan segin varios factores.
Al nacer, la criatura carece de la sustancia vital produci-
da en las relaciones sociales y atin no conoce el cédigo
conductual de los seres humanos, de modo que transita
desde una condicién de “animalidad”, parecida a la de los
gentiles de la antigiiedad, hacia la integracién al colectivo
“cristiano”. Asimismo, a lo largo de la vida, la persona es
pasible de perder el aspecto relacional que conforma su
cuerpo debido a varias circunstancias: una enfermedad
provocada por el no cumplimiento de las normas de in-



Gradientes de humanidad en el pensamiento.../Anales de Antropologia 57-2 (julio-diciembre 2023): 105-115 113

teraccion social, el abandono de la comunidad seguido
de ruptura de los vinculos sociales, el comportamiento
inadecuado que no honra los compromisos y los roles
asumidos, etc. Finalmente, la persona humana, segiin
los nahuas, es una condicién que necesita ser actualizada
constantemente.

Gradientes de humanidad

Segtin lo que he argumentado hasta aqui, de acuerdo con
la concepcién nahua, la humanidad y lo humano son
definidos tanto por aspectos esenciales como relacionales
ylo conductuales; los segundos son preponderantes a los
primeros, puesto que las conductas o relaciones modi-
fican el lugar que el sujeto ocupa en el cosmos y de esta
forma transforman su identidad, interioridad y fisio-
nomia. Noé y otros hombres prediluvianos poseian
un ancestro comun (pertenecian al mismo “tronco” o
“mata”, como dicen los nahuas) y, por lo tanto, infe-
rimos que compartian el aspecto esencial o la poten-
cialidad de volverse completamente humanos. Sin
embargo, solamente Noé y Malintsin completaron el
proceso de transformacién hacia la humanidad, mientras
que los demds sobrevivientes del Diluvio se convirtieron en
monos luego de cometer infracciones. Consecuentemente,
perdieron la inteligencia, el habla, el rol, el lugar que
ocupaban en el cosmos mientras adquirieron la corporeidad
e interioridad que les caracterizan actualmente, las cuales
no coinciden con la morfologia y la subjetividad de los
“cristianos”. Asi, el aspecto relacional/conductual modifica
el esencial, de modo que el ser humano no es sélo el ser
(ontologia), sino m4s bien el hacer (praxis).

Asi como para otros pueblos mesoamericanos, para
los nahuas de la Sierra Norte de Puebla, “la posesién de
volicién e intencionalidad no son suficientes para que un
ente pueda ser considerado humano”, ademds de que “la
humanidad [...] no se corrobora ni por la posesién de
un cuerpo ni por la de un alma, sino que los argumentos
considerados siempre fueron de orden comportamental”
(Martinez Gonzdlez 2017: 136 y 138, respectivamente).
Por ello, es necesario siempre tomar en cuenta al menos
dos aspectos —el esencial y el relacional/conductual- a la
hora de identificar la ausencia o presencia de lo “huma-
no”, aunque esos dos marcadores de humanidad también
poseen fronteras difusas puesto que la conducta o el tipo
de relacién determina las formas o fisionomias de los se-
res y éstas anuncian el tipo de conducta y/o relacién.”
De todos modos, los pobladores del cosmos no estin
divididos en dos grupos bien delimitados, antagénicos
y radicalmente distintos (humanos por un lado y no hu-

2 Por ello, como lo revel6 Martinez Gonzilez (2017: 148) al estu-
diar el nahualismo: “es posible actuar bajo dos cdnones diferentes:
uno antropomorfo, que privilegia el intercambio, la alianza y la
reciprocidad —por medio de regalos, ofrendas y sacrificios—, y otro
zoomorfo, en el que la caza, el combate y el consumo aparecen
como mecanismos recurrentes para la identificacion, asimilacién
y diferenciacién.”

manos por el otro), sino que lo mds comun es que nos
encontremos con una especie de “gradientes” de huma-
nidad. ** Veamos algunos ejemplos.

A los ojos de los nahuas, los “mestizos” son promis-
Cuos y cometen incesto porque se casan con sus primas,
ademds de que no son buenos devotos de Dios porque
no realizan las fiestas patronales con la misma dedicacién
que los indigenas (Taggart 1983: 29). Asimismo, son
consumidores de carne ya que introdujeron la ganaderia
en la Sierra Norte de Puebla, al contrario de los campe-
sinos que trabajan la tierra y comen maiz. Los “mestizos”
son representados en los relatos nahuas por el Diablo u
otros personajes inmoderados, los cuales manifiestan un
apetito exagerado por el sexo y roban a las mujeres para
“devorarlas” (Taggart 2008: 200). Todos esos habitos de
conducta los aproximan de los gentiles de la Primera
Edad, por lo que podriamos decir, bajo esa légica, que los
“mestizos” son esencialmente humanos, pero no relacio-
nalmente, ya que no cumplen las pautas de conducta de
los “cristianos”. De hecho, son llamados por los nahuas
koyomej (coyotes), término que hace alusién al hecho de
que muchas veces acapararon la produccién agricola
de los campesinos, esto es, se apropiaron de los frutos del
esfuerzo ajeno, asi como los coyotes que no producen su
propio sustento, sino que roban los huevos de las galli-
nas para alimentarse. En suma, referirse a alguien con el
apelativo koyor" significa decir que no practica la recipro-
cidad, sino la depredacién: toma algo sin dar algo mds a
cambio.

Asi como los seres de la Primera Edad cosmoldgica
no conocian la luz, ademds de que se alimentaban de la
“carne y sangre” de sus congéneres, el feto pasé nueve
meses en la oscuridad del vientre consumiendo la sangre
materna ya que, segun los nahuas, la sangre menstrual es
desviada al embrién durante el embarazo y la criatura, al
mamar, también se alimenta indirectamente de la sangre
de la madre, el liquido vital que concentra la fuerza del
cuerpo. Asi, el recién nacido no es totalmente humano
hasta que no integra la “sombra-social”, la cual encarna
los valores y las conductas de la colectividad. Ese compo-
nente fisico-animico depende de la ayuda de los demis
para forjarse y fijarse en el sujeto, de modo que las rela-
ciones sociales producen parte de la argamasa que con-
forma el cuerpo humano. Consecuentemente, los que
dejan de participar de la red de intercambios corren el
riesgo de perder el aspecto relacional de la persona.

Los pobladores del Arriba (santos y virgenes), quienes
instauraron la norma en el cosmos, pueden ser considerados
humanos en términos relacionales puesto que interac-
tian de forma reciproca con los nahuas, aunque carecen

39 Por la via del andlisis lingiiistico, Chamoux (1996: 48) llegé a una
conclusién similar y también detecté “grados de humanidad” en
el pensamiento nahua. De modo que, segtin la autora, el término
amo cristiano (no cristiano) no implica una negacién radical y mds

» o«

bien significa “no realmente”, “no completamente” humano.
3

El término “coyote” (koyot) no se refiere solamente al “mestizo”
abusivo que no sigue las normas indigenas de reciprocidad, sino
que también puede ser usado para caracterizar a la persona nahua
que falla en respetar a los demds (Taggart 2008: 199).



114 G. Milanezi/Anales de Antropologia 57-2 (julio-diciembre 2023): 105-115

de los componentes esenciales de los “cristianos” (no des-
cienden del mismo ancestro y no poseen corporeidad).
Los seres que se refugiaron en el Piso Inferior del cosmos
y nunca integraron la moral nahua, como el Diablo y sus
aliados que se dedican a robar la “sombra” de la gente (se
alimentan de “carne y sangre”, segun lo que se dice), no
son humanos en términos esenciales y tampoco en térmi-
nos relacionales puesto que siguen practicando sus viejos
habitos de conducta, basados en la depredacién. Por otro
lado, los nahuas entablan relaciones de reciprocidad con
algunos seres que habitan el Abajo, los responsables de
la germinacién de las plantas y la administracién de los
recursos como agua, peces, animales, etc. En el contexto
ritual, dichos seres adquieren temporalmente el aspec-
to relacional humano, puesto que se comportan como
“cristianos” que intercambian sus bienes en términos
equitativos y actiian dentro de las reglas.

Los nahuas que se apegan a la norma social y la forma
de vida “cristianas” son humanos esencial y relacional-
mente; los que cometen infracciones se animalizan, por
lo que deben recurrir a los rituales terapéuticos de los
curanderos para recobrar la “humanidad”, esto es, re-
parar los danos cometidos y reintegrarse al orden socio-
c6ésmico. Los “mestizos”, los extranjeros y otros pueblos
son humanos “a medias” puesto que s6lo poseen el factor
esencial, pero no practican el modo de vida de los “cristia-
nos”. El curandero (tapajtikej), el cual lucha oniricamente
con lossecuestradores dela “sombra” del enfermo, acttiaen
ciertos momentos al margen de la moral social con
el propésito de ganar las batallas oniricas que traba
con los seres del inframundo, de modo que roba, mata y
depreda. En estas circunstancias, el especialista ritual se
“transforma” en “animal” (permite que el aspecto ani-
mal de su componente fisico-animico tome el control)
y pierde temporalmente su condicién humana, con la
capacidad de recuperarla una vez que cura al paciente.
Por lo tanto, el curandero es capaz de transitar entre los
polos humano/social y animal/amoral de la personalidad
sin comprometer definitivamente su identidad. Por otro
lado, el brujo (naual), el cual trabaja para el diablo, es
llamado de forma peyorativa “animal” (okuilij) por cau-
sar dafio a sus congéneres, de modo que a los ojos de sus
vecinos no es “humano” (Reynoso ez al. 2006: 89, II;
Milanezi 2020: 147).

Las posibilidades de combinaciones en los ejemplos
presentados hasta ahora demuestran que el cosmos no
estd dividido categéricamente entre “humanos” y “no hu-
manos’, de modo que adoptar esta nomenclatura sin
problematizarla implica simplificar la diversidad de po-
sibilidades del pensamiento nahua y volverlo estitico.
Seguin la ontologia nahua (la cual no es sélo ente, sino
praxis), los seres no son totalmente humanos (kristiano-
mej) o no humanos (amo kristianomej), sino que transitan
entre esos dos polos ideales segtin las circunstancias y las
fases de la vida. En realidad, nadie es capaz de cumplir de
forma permanente e ininterrumpa los principios que de-
finen al ser humano, por lo que las infracciones que hie-
ren ese modelo son cometidas a cada instante —de ahi

la necesidad de los rituales, los cuales retoman tempo-
ralmente el orden en un universo que se caracteriza por
estar en permanente peligro de entropia. Asi, la humani-
dad es la meta espiritual y filoséfica que la colectividad se
propone alcanzar en lugar de una condicién adquirida de
una vez y para siempre; por ello, es pasible de ser perdida
unay otra vez. De ser asi, sugiero abandonar el uso indis-
criminado o inconsciente de las categorfas “humano” y
“no humano” para asi evitar proyectar las abstracciones
y dicotomias ontolégicas de nuestro pensamiento en la
visién del mundo del Otro.

Referencias

Acosta Mérquez, E. (2013). La relacién del izonal con
el chikawalistli en la constitucién y deterioro del
cuerpo entre los nahuas de Pahuatldn, Puebla. Di-
mensidn Antropoldgica, 20 (58): 115-148.

Beaucage, P. y Taller de Tradicién Oral del cepec (2003).
Una mirada indigena sobre naturaleza y cultura.
La mujer, el oso y la serpiente en dos mitos na-
huas. Cuadernos del Sur, 9 (10): 59-74.

Beaucage, P. y Taller de Tradicién Oral del cepec (2017).
Les petites bétes dans I'histoire et les cosmologies
amérindiennes. Recherches amérindiennes au Qué-
bec, 46 (2-3): 95-110.

Chamoux, M. N. (1996). Chumain et le non-humain
dans un dialecte nahuatl contemporain. Amerin-
dia, 21: 37-53.

Chamoux, M. N. (2011). Persona, animacidad, fuerza.
P. Pitrou, C. Valverde y J. Neurath (coords.), La
nocion de vida en Mesoamérica (pp. 155-180). Mé-
xico: Instituto de Investigaciones Filolégicas de la
Universidad Nacional Auténoma de México.

Descola, P. (2012). Mis alld de naturaleza y cultura. Bue-
nos Aires: Amorrortu.

Descola P. y G. Pilsson (coords.) (2001). Naturaleza y socie-
dad. Perspectivas antropoldgicas. México: Siglo xx1.

Duquesnoy, M. (2001). Le chamanisme contemporain des
Nahua de San Miguel Tzinacapan, Sierra Norte de
Puebla, Mexique. Tesis. Lille: Universidad de Lille 3.

Ferrater Mora, J. (1965). Alma. Diccionario de Filosofia,
Tomo I (pp. 77-83). Buenos Aires: Editorial Sud-
americana.

Hallowell, A. I. (1969). Ojibwa Ontology, Behavior and
World View. S. Diamond (ed.), Primitive Views
of the World (pp. 19-52). Nueva York: Columbia
University Press.

Lévi-Strauss, C. (1968). Mitolégicas I. Lo crudo y lo coci-
do. México: Fondo de Cultura Econémica.

Lok, R. (1991). Gifis to the Dead and the Living. Forms of
Exchange in San Miguel Tzinacapan, Sierra Norte de
Puebla, Mexico. Leiden: Center of Non-Western
Studies of the Leiden University, Leiden Univer-
sity Press.



Gradientes de humanidad en el pensamiento.../Anales de Antropologia 57-2 (julio-diciembre 2023): 105-115 115

Martinez Gonzdlez, R. (2010). La animalidad compar-
tida: el nahualismo a la luz del animismo. Revista
Espanola de Antropologia Americana, 40: 256-263.

Martinez Gonzélez, R. (2017). Entre el suefio y la cultura:
algunas nuevas reflexiones en torno al nahualismo.
E. Matos Moctezuma y A. Ochoa (coords.), De/
saber ha hecho su razén de ser. Homenaje a Alfredo
Lépez Austin (pp. 135-158). México: Instituto Na-
cional de Antropologia e Historia, Universidad
Nacional Auténoma de México.

Milanezi, G. (2013). £/ Diablo en la tradicién mesoameri-
cana: un estudio de narrativas maseuales. Tesis. Mé-
xico: Universidad Nacional Auténoma de México.

Milanezi, G. (2020). Socialidad constructiva-socialidad
degenerativa: cosmologia, persona y curanderismo
entre los nahuas de la Sierra Norte de Puebla. Te-
sis. México: Universidad Nacional Auténoma de
México.

Milldn, S. (2010a). Cuerpo y metamorfosis: una apro-
ximacién a la ontologfa indigena. R. Diaz Cruz y
A. G. Echeverria (eds.), Naturalezas, cuerpos, cul-
turas. Metamorfosis e intersecciones (pp. 169-187).
México: Universidad Auténoma Metropolitana,
Juan Pablos Editor.

Milldn, S. (2010b). La comida y la vida ceremonial entre
los nahuas de la Sierra Norte de Puebla. Diario de
Campo, 1: 18-22.

Milldn, S. (2014a). Ciclo vital y ciclo festivo en San Mi-
guel Tzinacapan. V. M. Heredia Arriaga (coord.),
Un instante en el paraiso. Fiestas y ceremonias tra-
dicionales de los pueblos indigenas de México (pp.
35-61). México: Comisién Nacional para el De-
sarrollo de los Pueblos Indigenas.

Milldn, S. (2014b). El universo en perspectiva: cuerpo
y cosmos entre los nahuas de la Sierra Norte.
C. Good Eshelman y M. A. Bolafios (coords.),
Creando mundos, entrelazando realidades. Cosmo-
visiones y mitologias en el México indigena: Vol. IV
(pp. 212-227). México: Instituto Nacional de An-
tropologia e Historia.

Milldn, S. (2016). El sistema ritual entre los nahuas de
Cuetzalan. L. Bdez Cubero (coord.), Develando la
tradicion. Procesos rituales en las comunidades indi-

genas de México: Vol. IIT (pp. 203-223). México:
Instituto Nacional de Antropologia e Historia,.

Reynoso Rébago, A. y Taller de Tradicién Oral del cepec
(2000). El cielo estrellado de los mitos maseuales. La
cosmovision en la mitologia de los nahuas de Cuet-
zalan, Puebla, 2 vols. Guadalajara: Universidad de
Guadalajara.

Rothbart, M. K. y J. E. Bates (2006). Temperament. N.
Eisenberg (ed.), Handbook of Child Psychology:
Vol. 3, Social, Emotional and Personality Develo-
pment (pp. 99-166). Nueva Jersey: John Wiley &
Sons.

Saler, B. (1977). Supernatural as a Western category. Eth-
nos, 5 (1): 31-53.

Segre, E. (1990). Metamorfosis de lo sagrado y de lo pro-
fano. Narrativa ndhuat de la Sierra Norte de Pue-
bla. México: Instituto Nacional de Antropologia
e Historia.

Taggart, J. (1979). Men’s Changing Image of Women in
Nahuat Oral Tradition. American Ethnologist, 6
(4): 723-741.

Taggart, ]. (1982). Class and Sex in Spanish and Mexi-
can Oral Tradition. Ethnology, 21 (1): 39-53.

Taggart, J. (1983). Nahuatl Myth and Social Structure.
Austin: University of Texas Press.

Taggart, ]. (2003). Los grupos domésticos nahuat de la
Sierra Norte de Puebla. E. Masferrer Kan, G. Ven-
ces Ruiz et al (coords.), Etnografia del Estado de
Puebla, Puebla Norte (pp. 162-165). Puebla: Go-
bierno del Estado de Puebla.

Taggart, J. (2008). Nahuat Ethnicity in a Time of Agra-
rian Conflict. Frances F. Berdan (ed.) ez al, Ethnic
Identity in Nahua Mesoamerica: The View from Ar-
chaeology, Art History, Ethnobistory, and Contem-
porary Ethnography (pp. 183-203). Salt Lake City:
University of Utah Press.

Taller de Tradicién Oral del cerec (s.f.). Maseual Sanil-
mej. Cuentos indigenas de la region de San Miguel
Tzinacapan, México: Bosque de Letras.

Viveiros de Castro, E. (2013). Perspectivismo y multi-
naturalismo en la América indigena. M. Canedo
Rodriguez (coord.), Cosmopoliticas: perspectivas

antropoldgicas (pp. 417-456). Madrid: Trotta.



