
Anales de Antropología 57-1 (enero-junio 2023): 155-157

Reseña

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

DOI: 10.22201/iia.24486221e.2023.79307
eISSN: 2448-6221 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo 
la licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Aurora Montúfar López. (2021) Ofrenda para los dioses 
del agua. Estudio de las ofrendas 102 del Templo Mayor 
de Tenochtitlan y de petición de lluvias de Temalacatzingo, 
Guerrero. Ciudad de México: Instituto Nacional de 
Antropología e Historia.

A fines del año antepasado y bajo el sello editorial del 
inah, salió de prensas Ofrenda para los dioses del agua, una 
ambiciosa obra de casi 300 páginas que atestigua el gusto 
de su autora, Aurora Montúfar López (investigadora de 
la Subdirección de Laboratorios y Apoyo Académico del 
inah) por trascender su formación original como bióloga 
especializada en el ámbito de la botánica y adentrarse en 
los terrenos de la arqueología, la historia y la etnografía.

Este libro, debo advertir al lector, tiene una arquitec-
tura compleja. Me atrevería a decir inclusive que se trata 
en realidad de dos libros entreverados y encuadernados 
en un mismo volumen. Una lectura atenta revela que, a 
lo largo de sus páginas, se alternan dos hilos conductores 
distintos. El primero de ellos tiene como tema los usos 
múltiples que las sociedades mesoamericanas del pasado 
y del presente han dado a las resinas aromáticas de la 
Bursera. En efecto, los capítulos I, III y IV conectan un 
estudio diacrónico riguroso sobre dicho asunto, el cual es 
una secuela de otro libro de Montúfar López que el inah 
publicó en 2007 y que se intitula Los copales mexicanos y 
la resina sagrada del Templo Mayor de Tenochtitlan.

En el capítulo I de la presente obra, la autora ana-
liza las evidencias materiales de tiempos prehispánicos; 
es decir, los artefactos arqueológicos confeccionados con 
copal que han sido exhumados durante las exploracio-
nes realizadas en los recintos sagrados de Tenochtitlan y 
Tlatelolco, así como en las cúspides del Cerro Tláloc y 
el Nevado de Toluca. En tales contextos, el copal apare-
ce por doquier, adoptando formas variadas: figurillas de 
rasgos humanos que representan divinidades del agua y 
la vegetación; esferas y pirámides truncadas que sirven 

para mantener en vertical a los cuchillos sacrificiales de 
pedernal; conos que simulan montañas sagradas; además 
de bolas, cilindros y barras. De manera reveladora, la for-
ma de estas últimas es el resultado del proceso de extrac-
ción original, en el que la resina del árbol sangrado mana 
desde el tronco para depositarse y consolidarse en el inte-
rior de una penca de maguey, adquiriendo así su peculiar 
fisonomía de mediacaña con un extremo en disminu-
ción. Gracias a Montúfar López, sabemos que esta téc-
nica de obtención del copal, fechada arqueológicamente 
hace más de 500 años, es la misma que se practica en 
la actualidad en las montañas del estado de Guerrero. 
Aurora descubrió igualmente que, tanto en el pasado 
distante como ahora, entre los meses de julio y octubre, 
se explota la especie Bursera bipinnata, árbol conocido 
como “copal chino”.

En el capítulo III, la autora modifica su estrategia 
para abordar información de naturaleza y temporalidad 
diferentes. Explora los datos sobre el copal contenidos 
en las fuentes históricas y que se refieren, no al periodo 
prehispánico que ya había estudiado en su libro de 2007, 
sino al colonial. Se vale principalmente de las obras de 
Pedro Ponce, Hernando Ruiz de Alarcón, Jacinto de la 
Serna, Gonzalo de Balsalobre y de las Relaciones geográfi-
cas comisionadas por el gobierno de Felipe II. En dichos 
documentos, Montúfar López descubre que la resina 
aromática era empleada en una amplia gama de contex-
tos y para todo tipo de propósitos. Por ejemplo, estudia 
a detalle las ceremonias religiosas, tanto las regidas por 
el calendario como las excepcionales, llevadas a cabo en 
los principales escenarios urbanos y de la geografía sagra-
da, tales cerros, peñas, cuevas, manantiales y árboles. Allí 
tenían lugar ritos vinculados con la agricultura, la caza 
y la pesca; la explotación de recursos como la piedra, la 
madera, el aguamiel y las plantas alucinógenas; los ritos 
de paso, especialmente los funerarios, y las prácticas te-
rapéuticas.



L. López Luján/Anales de Antropología 57-1 (enero-junio 2023): 155-157156

En el capítulo IV, último de esta primera secuencia, la 
autora se enfoca en los usos del copal entre las comuni-
dades indígenas del México de nuestros días, abrevando 
de estudios etnográficos publicados, pero también de sus 
propias observaciones de campo. Aunque se refiere a los 
usos medicinales y mágicos de esta resina aromática, a los 
ritos de paso, a las ceremonias de inauguración y protec-
ción de edificaciones, y a aquellas vinculadas con la caza, 
la pesca y la recolección, la autora prefiere enfatizar las 
fiestas del calendario agrícola que se realizan en monta-
ñas, cuevas, manantiales y campos de cultivo. Entre ellas 
describe las ceremonias asociadas al inicio de las lluvias, 
la siembra y la cosecha que tienen lugar en las comuni-
dades indígenas de Chicontepec, Sayula y Pajapan, en el 
estado de Veracruz; de Tamaletom, en San Luis Potosí; 
de Zitlala, Oztotempa, Acatlán, Teocuitlapa y Petlacala 
en Guerrero; de Tepoztlán, Tetelcingo y Axochiapan, en 
Morelos, y de Zinacantán en Chiapas.

Pasemos ahora al segundo hilo conductor. Tiene que 
ver con las ofrendas y sacrificios a las divinidades de la 
lluvia y la vegetación, tema que Montúfar López aborda 
en los capítulos II, V y VI. A mi manera de ver, en esta 
segunda secuencia se encuentra la parte medular y más 
original del libro. Por mi formación de arqueólogo, con-
fieso que disfruté especialmente el capítulo II, que se eri-
ge como el primer estudio integral referente a la Ofrenda 
102 del Templo Mayor. Este depósito ritual representa 
un hito en la comprensión de las ceremonias de oblación 
mexicas y, por qué no decirlo, mesoamericanas. Fue des-
cubierto en el año 2000 al pie de la pirámide principal de 
Tenochtitlan por el Programa de Arqueología Urbana del 
inah, entonces supervisado por Álvaro Barrera. Su apari-
ción causó revuelo entre los especialistas, aunque no por 
la riqueza o la calidad estética de los dones que encerraba. 
Se trata, de hecho, de una caja de piedra demasiado pe-
queña y de contenido bastante modesto en relación con 
la enorme trascendencia del lugar en que fue inhumada. 
Su gran relevancia científica deriva, por el contrario, de 
su excepcional estado de preservación. Nunca había sido 
encontrada una ofrenda prehispánica en la que aún se 
conservaran la mayor parte de sus materiales orgánicos. 
En efecto, junto a los habituales artefactos confeccio-
nados con piedra, cerámica y otras materias primas que 
suelen resistir el paso del tiempo, se detectaron en buen 
estado cuantiosos objetos muy vulnerables a los agentes 
de deterioro. Por mencionar unos cuantos, en la Ofren-
da 102 había imágenes antropomorfas hechas con ramas 
de mezquite y ahuehuete, y recubiertas con papel amate, 
cordel de ixtle y máscaras de madera; un tocado también 
de amate, aderezado con flores de pericón, gotas de hule 
derretido y una pluma de quetzal; la piel de un puma; 
una manta de algodón cubierta de plumas, y un guaje 
que contenía copal, semillas de calabaza y propágulos de 
amaranto, epazote, chía, chía gorda y pericón.

Por fortuna, la autora no se limita a la descripción 
sistemática de los dones de dicha ofrenda, sino que pro-
pone una reconstrucción de la secuencia de deposición 
y una interpretación del depósito como cosmograma. A 

partir de su análisis, es claro que, sobre una cama de ho-
jas de tule y ramas de ahuehuete, se dispuso una capa de 
organismos marinos y significado acuático. Inmediata-
mente después, los oficiantes colocaron, como en mu-
chas otras ofrendas del Templo Mayor, las imágenes de 
Huitzilopochtli, Tláloc y los dioses del maíz a las que se 
dedican los dones; para concluir la oblación, cubrieron 
la caja con la piel de un puma y con la indumentaria de 
un personificador humano del dios de la lluvia o de una 
efigie divina de gran formato; se componía de un toca-
do, una máscara, tres collares, un xicolli o chaleco ritual, 
un peto, una manta y dos ajorcas. De manera sugerente, 
no se depositaron el máxtlatl o braguero, ni tampoco los 
cactli o sandalias.

Más adelante, en el capítulo V, Montúfar López da 
un gran salto para llegar al presente y trasladarse a unos 
250 kilómetros al sur de la ciudad de México. Su nue-
vo objetivo es examinar las ceremonias que los agricul-
tores nahuas de Temalactzingo, Guerrero, realizan en la 
cúspide del cerro Quiauhtépetl para solicitar la lluvia el 
25 de abril (día de San Marcos) y agradecerla el 18 de 
octubre (día de San Lucas). Las llamadas “promesas” se 
hacen en honor al Sol y a la Santa Cruz o Madre Tierra, 
consistentes en ofrendas de comida, flores, copal y ve-
las, además de sacrificios de chivos y guajolotes. Como si 
fuera una etnóloga profesional, Aurora documentó estas 
prácticas rituales entre 2007 y 2013, registrando ritos y 
mitos como el de la llamada “historia de la lluvia”, donde 
las nubes son asimiladas simbólicamente con los capa-
razones del armadillo, los rayos con las lenguas de las 
serpientes, los truenos con los buches de los guajolotes y 
los dispensadores de las precipitaciones con los ángeles.

Al final del libro, en el capítulo VI, Montúfar López 
hace el esfuerzo de conectar simbólicamente las ofrendas 
que los nahuas realizaron en la ciudad de Tenochtitlan y 
en el poblado de Temalcatzingo con medio milenio de 
distancia temporal. Su intención es demostrar la con-
tinuidad de las creencias cosmológicas y las prácticas 
religiosas, los vínculos de los mitos y los ritos mesoame-
ricanos del pasado prehispánico con los de las sociedades 
indígenas del México moderno. Una de sus estrategias 
para demostrar tales nexos, es la elaboración de una tabla 
comparativa de presencia/ausencia de los dones ofreci-
dos antes y ahora. Si bien es cierto que en dicha tabla se 
observan muchos puntos en común, existen disonancias 
fundamentales que prueban que la continuidad de las 
ideas y las costumbres va de la mano con su transfor-
mación, y que las religiones indígenas actuales son muy 
extraños y novedosos productos de las interacciones en-
tre Mesoamérica y Occidente que se han registrado por 
siglos a partir de la conquista española. En este tenor, la 
misma autora reconoce que los organismos marinos, tan 
abundantes y fundamentales en el discurso cosmológico 
de las ofrendas del Templo Mayor, están completamente 
ausentes en la montaña de Guerrero. 

Otras diferencias ostensibles se manifiestan si tras-
cendemos las simples presencias compartidas de la tabla. 
Claros ejemplos son el armadillo y el guajolote que apa-



L. López Luján/Anales de Antropología 57-1 (enero-junio 2023): 155-157 157

recen en ambos tiempos-espacios: mientras que en la ac-
tualidad estos dos animales son protagónicos y explican, 
como dijimos, los fenómenos meteorológicos, su presen-
cia en una o dos de las 214 ofrendas encontradas hasta 
ahora en el Templo Mayor resulta no sólo insignificante, 
sino que no se inscribe en ritos de petición de lluvias. 
Algo similar podemos señalar en cuanto a la disposición 
espacial de los dones y las secuencias rituales tan dispares 
entre Tenochtitlan y Malacatzingo. Bajo esta perspectiva 
crítica, me parece difícil apuntalar una sólida correlación 
entre dos ofrendas tan específicas como la 102 del Tem-
plo Mayor que data de principios del siglo xvi y la que 
se realiza en Temalacatzingo en los albores del siglo xxi. 
En el futuro, quizás será más provechoso hacer estudios 
comparativos que consideren espectros de oblación mu-
cho más amplios y que sirvan para conocer con más deta-
lle las causas de la continuidad, pero también del cambio 
en ideas y prácticas.

A la postre, la lectura del libro de Aurora Montúfar 
López, magníficamente ilustrado con fotografías propias 

y los esquemas de su hijo Alejandro Torres, nos deja un 
magnífico sabor de boca. Se trata de una obra que rebosa 
información original y novedosa, la cual había permane-
cido inédita pese a su mayúscula importancia. No tiene 
poco mérito reunir en un mismo volumen verdaderas 
primicias como los datos arqueológicos de la ofrenda 102 
y los datos etnográficos de las oblaciones que se realizan 
año con año en la cúspide del Quiauhtépetl. Ofrenda 
para los dioses de la lluvia será a partir de ahora una obra 
de consulta obligada para quienes desean comprender las 
obsesiones de los agricultores mesoamericanos que de-
seaban en el pasado y desean en el presente controlar los 
imponderables propios de las lluvias escasas, las excesivas 
y las inoportunas.

Leonardo López Luján
Instituto Nacional de Antropología e Historia


