CrossMark

®  ANALES DE /7
ANTROPOLOGIA

INSTITUTO DE
INVESTIGACIONES
ANTROPOLOGICAS

Anales de Antropologia 57-1 (enero-junio 2023): 155-157

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Resena

AURORA MONTUFAR LOPEZ. (2021) Ofrenda para los dioses
del agua. Estudio de las ofrendas 102 del Templo Mayor
de Tenochtitlan y de peticion de lluvias de Temalacatzingo,
Guerrero. Ciudad de Meéxico: Instituto Nacional de
Antropologia e Historia.

A fines del afo antepasado y bajo el sello editorial del
INAH, sali6 de prensas Ofrenda para los dioses del agua, una
ambiciosa obra de casi 300 pdginas que atestigua el gusto
de su autora, Aurora Montdfar Lépez (investigadora de
la Subdireccién de Laboratorios y Apoyo Académico del
INAH) por trascender su formacién original como biéloga
especializada en el dmbito de la botdnica y adentrarse en
los terrenos de la arqueologia, la historia y la etnografia.

Este libro, debo advertir al lector, tiene una arquitec-
tura compleja. Me atreveria a decir inclusive que se trata
en realidad de dos libros entreverados y encuadernados
en un mismo volumen. Una lectura atenta revela que, a
lo largo de sus pdginas, se alternan dos hilos conductores
distintos. El primero de ellos tiene como tema los usos
multiples que las sociedades mesoamericanas del pasado
y del presente han dado a las resinas aromdticas de la
Bursera. En efecto, los capitulos I, IIT y IV conectan un
estudio diacrénico riguroso sobre dicho asunto, el cual es
una secuela de otro libro de Montifar Lépez que el INaH
publicé en 2007 y que se intitula Los copales mexicanos y
la resina sagrada del Templo Mayor de Tenochtitlan.

En el capitulo I de la presente obra, la autora ana-
liza las evidencias materiales de tiempos prehispdnicos;
es decir, los artefactos arqueoldgicos confeccionados con
copal que han sido exhumados durante las exploracio-
nes realizadas en los recintos sagrados de Tenochtitlan y
Tlatelolco, asi como en las ctuspides del Cerro Tldloc y
el Nevado de Toluca. En tales contextos, el copal apare-
ce por doquier, adoptando formas variadas: figurillas de
rasgos humanos que representan divinidades del agua y
la vegetacidn; esferas y pirdmides truncadas que sirven

para mantener en vertical a los cuchillos sacrificiales de
pedernal; conos que simulan montafias sagradas; ademds
de bolas, cilindros y barras. De manera reveladora, la for-
ma de estas tltimas es el resultado del proceso de extrac-
cién original, en el que la resina del 4rbol sangrado mana
desde el tronco para depositarse y consolidarse en el inte-
rior de una penca de maguey, adquiriendo asi su peculiar
fisonomia de mediacafia con un extremo en disminu-
cién. Gracias a Monttfar Lopez, sabemos que esta téc-
nica de obtencién del copal, fechada arqueolégicamente
hace méds de 500 afios, es la misma que se practica en
la actualidad en las montanas del estado de Guerrero.
Aurora descubrié igualmente que, tanto en el pasado
distante como ahora, entre los meses de julio y octubre,
se explota la especie Bursera bipinnata, drbol conocido
como “copal chino”.

En el capitulo III, la autora modifica su estrategia
para abordar informacién de naturaleza y temporalidad
diferentes. Explora los datos sobre el copal contenidos
en las fuentes histéricas y que se refieren, no al periodo
prehispdnico que ya habia estudiado en su libro de 2007,
sino al colonial. Se vale principalmente de las obras de
Pedro Ponce, Hernando Ruiz de Alarcdn, Jacinto de la
Serna, Gonzalo de Balsalobre y de las Relaciones geogrifi-
cas comisionadas por el gobierno de Felipe II. En dichos
documentos, Montafar Lépez descubre que la resina
aromdtica era empleada en una amplia gama de contex-
tos y para todo tipo de propésitos. Por ejemplo, estudia
a detalle las ceremonias religiosas, tanto las regidas por
el calendario como las excepcionales, llevadas a cabo en
los principales escenarios urbanos y de la geografia sagra-
da, tales cerros, pefias, cuevas, manantiales y drboles. Alli
tenfan lugar ritos vinculados con la agricultura, la caza
y la pesca; la explotacién de recursos como la piedra, la
madera, el aguamiel y las plantas alucindgenas; los ritos
de paso, especialmente los funerarios, y las pricticas te-
rapéuticas.

DOI: 10.22201/iia.24486221e.2023.79307

eISSN: 2448-6221 Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas. Este es un articulo Open Access bajo

la licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).



156 L. Lépez Lujdn/Anales de Antropologia 57-1 (enero-junio 2023): 155-157

En el capitulo IV, dltimo de esta primera secuencia, la
autora se enfoca en los usos del copal entre las comuni-
dades indigenas del México de nuestros dias, abrevando
de estudios etnogréficos publicados, pero también de sus
propias observaciones de campo. Aunque se refiere a los
usos medicinales y médgicos de esta resina aromdtica, a los
ritos de paso, a las ceremonias de inauguracién y protec-
cién de edificaciones, y a aquellas vinculadas con la caza,
la pesca y la recoleccion, la autora prefiere enfatizar las
fiestas del calendario agricola que se realizan en monta-
fias, cuevas, manantiales y campos de cultivo. Entre ellas
describe las ceremonias asociadas al inicio de las lluvias,
la siembra y la cosecha que tienen lugar en las comuni-
dades indigenas de Chicontepec, Sayula y Pajapan, en el
estado de Veracruz; de Tamaletom, en San Luis Potosf;
de Zitlala, Oztotempa, Acatldn, Teocuitlapa y Petlacala
en Guerrero; de Tepoztldn, Tetelcingo y Axochiapan, en
Morelos, y de Zinacantdn en Chiapas.

Pasemos ahora al segundo hilo conductor. Tiene que
ver con las ofrendas y sacrificios a las divinidades de la
lluvia y la vegetacién, tema que Monttfar Lépez aborda
en los capitulos II, V y VI. A mi manera de ver, en esta
segunda secuencia se encuentra la parte medular y mds
original del libro. Por mi formacién de arquedlogo, con-
fieso que disfruté especialmente el capitulo II, que se eri-
ge como el primer estudio integral referente a la Ofrenda
102 del Templo Mayor. Este depésito ritual representa
un hito en la comprensién de las ceremonias de oblacién
mexicas y, por qué no decirlo, mesoamericanas. Fue des-
cubierto en el afno 2000 al pie de la pirdmide principal de
Tenochtitlan por el Programa de Arqueologia Urbana del
INAH, entonces supervisado por Alvaro Barrera. Su apari-
cién causé revuelo entre los especialistas, aunque no por
la riqueza o la calidad estética de los dones que encerraba.
Se trata, de hecho, de una caja de piedra demasiado pe-
quena y de contenido bastante modesto en relacién con
la enorme trascendencia del lugar en que fue inhumada.
Su gran relevancia cientifica deriva, por el contrario, de
su excepcional estado de preservacién. Nunca habia sido
encontrada una ofrenda prehispdnica en la que atn se
conservaran la mayor parte de sus materiales orgdnicos.
En efecto, junto a los habituales artefactos confeccio-
nados con piedra, cerdmica y otras materias primas que
suelen resistir el paso del tiempo, se detectaron en buen
estado cuantiosos objetos muy vulnerables a los agentes
de deterioro. Por mencionar unos cuantos, en la Ofren-
da 102 habfa imdgenes antropomorfas hechas con ramas
de mezquite y ahuehuete, y recubiertas con papel amate,
cordel de ixtle y mdscaras de madera; un tocado también
de amate, aderezado con flores de pericén, gotas de hule
derretido y una pluma de quetzal; la piel de un puma;
una manta de algodén cubierta de plumas, y un guaje
que contenia copal, semillas de calabaza y propdgulos de
amaranto, epazote, chia, chia gorda y pericén.

Por fortuna, la autora no se limita a la descripcién
sistemdtica de los dones de dicha ofrenda, sino que pro-
pone una reconstruccién de la secuencia de deposicién
y una interpretacién del depésito como cosmograma. A

partir de su andlisis, es claro que, sobre una cama de ho-
jas de tule y ramas de ahuehuete, se dispuso una capa de
organismos marinos y significado acudtico. Inmediata-
mente después, los oficiantes colocaron, como en mu-
chas otras ofrendas del Templo Mayor, las imdgenes de
Huitzilopochtli, Tldloc y los dioses del maiz a las que se
dedican los dones; para concluir la oblacién, cubrieron
la caja con la piel de un puma y con la indumentaria de
un personificador humano del dios de la lluvia o de una
efigie divina de gran formato; se componia de un toca-
do, una mdscara, tres collares, un xicolli o chaleco ritual,
un peto, una manta y dos ajorcas. De manera sugerente,
no se depositaron el mdxtlatl o braguero, ni tampoco los
cactli o sandalias.

Mds adelante, en el capitulo V, Montdfar Lépez da
un gran salto para llegar al presente y trasladarse a unos
250 kilémetros al sur de la ciudad de México. Su nue-
vo objetivo es examinar las ceremonias que los agricul-
tores nahuas de Temalactzingo, Guerrero, realizan en la
cuspide del cerro Quiauhtépetl para solicitar la lluvia el
25 de abril (dia de San Marcos) y agradecerla el 18 de
octubre (dia de San Lucas). Las llamadas “promesas” se
hacen en honor al Sol y a la Santa Cruz o Madre Tierra,
consistentes en ofrendas de comida, flores, copal y ve-
las, ademds de sacrificios de chivos y guajolotes. Como si
fuera una etnéloga profesional, Aurora document estas
précticas rituales entre 2007 y 2013, registrando ritos y
mitos como el de la llamada “historia de la lluvia”, donde
las nubes son asimiladas simbédlicamente con los capa-
razones del armadillo, los rayos con las lenguas de las
serpientes, los truenos con los buches de los guajolotes y
los dispensadores de las precipitaciones con los dngeles.

Al final del libro, en el capitulo VI, Monttfar Lépez
hace el esfuerzo de conectar simbdlicamente las ofrendas
que los nahuas realizaron en la ciudad de Tenochtitlan y
en el poblado de Temalcatzingo con medio milenio de
distancia temporal. Su intencién es demostrar la con-
tinuidad de las creencias cosmoldgicas y las pricticas
religiosas, los vinculos de los mitos y los ritos mesoame-
ricanos del pasado prehispdnico con los de las sociedades
indigenas del México moderno. Una de sus estrategias
para demostrar tales nexos, es la elaboracién de una tabla
comparativa de presencia/ausencia de los dones ofreci-
dos antes y ahora. Si bien es cierto que en dicha tabla se
observan muchos puntos en comun, existen disonancias
fundamentales que prueban que la continuidad de las
ideas y las costumbres va de la mano con su transfor-
macién, y que las religiones indigenas actuales son muy
extrafnos y novedosos productos de las interacciones en-
tre Mesoamérica y Occidente que se han registrado por
siglos a partir de la conquista espafola. En este tenor, la
misma autora reconoce que los organismos marinos, tan
abundantes y fundamentales en el discurso cosmolégico
de las ofrendas del Templo Mayor, estin completamente
ausentes en la montafna de Guerrero.

Otras diferencias ostensibles se manifiestan si tras-
cendemos las simples presencias compartidas de la tabla.
Claros ejemplos son el armadillo y el guajolote que apa-



L. Lépez Lujdn/Anales de Antropologia 57-1 (enero-junio 2023): 155-157 157

recen en ambos tiempos-espacios: mientras que en la ac-
tualidad estos dos animales son protagénicos y explican,
como dijimos, los fenémenos meteoroldgicos, su presen-
cia en una o dos de las 214 ofrendas encontradas hasta
ahora en el Templo Mayor resulta no sélo insignificante,
sino que no se inscribe en ritos de peticién de lluvias.
Algo similar podemos senalar en cuanto a la disposicién
espacial de los dones y las secuencias rituales tan dispares
entre Tenochtitlan y Malacatzingo. Bajo esta perspectiva
critica, me parece dificil apuntalar una sélida correlacién
entre dos ofrendas tan especificas como la 102 del Tem-
plo Mayor que data de principios del siglo xv1 y la que
se realiza en Temalacatzingo en los albores del siglo xxi.
En el futuro, quizds serd mds provechoso hacer estudios
comparativos que consideren espectros de oblacién mu-
cho mds amplios y que sirvan para conocer con més deta-
lle las causas de la continuidad, pero también del cambio
en ideas y practicas.

A la postre, la lectura del libro de Aurora Montutfar
Lépez, magnificamente ilustrado con fotografias propias

y los esquemas de su hijo Alejandro Torres, nos deja un
magnifico sabor de boca. Se trata de una obra que rebosa
informacién original y novedosa, la cual habia permane-
cido inédita pese a su mayuscula importancia. No tiene
poco mérito reunir en un mismo volumen verdaderas
primicias como los datos arqueolégicos de la ofrenda 102
y los datos etnogrificos de las oblaciones que se realizan
afo con afo en la cuspide del Quiauhtépetl. Ofrenda
para los dioses de la l[luvia serd a partir de ahora una obra
de consulta obligada para quienes desean comprender las
obsesiones de los agricultores mesoamericanos que de-
seaban en el pasado y desean en el presente controlar los
imponderables propios de las lluvias escasas, las excesivas
y las inoportunas.

Leonardo Lépez Lujin
Instituto Nacional de Antropologia e Historia



