
Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 55-64

Artículo

Cuando repican las campanas: prácticas hispanas
entre los indígenas de la región central de Oaxaca

When the bells ring: hispanic practices among
the indigenous people of central Oaxaca

Bernd Walter Fahmel Beyer*
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas,

Circuito Exterior, Ciudad Univeristaria, Coyoacán, 04510, cdmx, México

Recibido el 27 de mayo de 2021; aceptado el 23 de noviembre de 2021; puesto en línea el 31 de mayo de 2022

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

Resumen

El estudio de las campanas es una disciplina reciente que aborda la 
historia y los usos que se han dado a este instrumento. En las ciudades 
de la América hispana se introdujeron los tañidos acostumbrados en 
España, pero muy poco se sabe de las prácticas adoptadas en los pue- 
blos indígenas. Con base en el trabajo etnográfico realizado en los valles 
centrales de Oaxaca, se observa que el ajuar de los templos varía en can- 
tidad y calidad, aunque en muchos destaca la presencia de una 
campana de tormenta. Las creencias españolas e indígenas sobre los 
relámpagos y las tormentas convergen en dicho instrumento, que se 
asocia a los mitos de origen y a una figura conocida como señor Rayo 
que salva a los pueblos de las inundaciones que provoca la serpiente 
de agua.

* Correo electrónico: fahmel@unam.mx

DOI: 10.22201/iia.24486221e.2022.79604
ISSN: 0185-1225 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo 
la licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Abstract

The history and use of bells is an emerging discipline that focuses 
on the origin and spread of this instrument around the world. Early 
American cities used to ring them as they did in Spain, but little 
is known about their chime in small Indian towns. Ethnographic 
work carried out in the valleys of Oaxaca shows that religious estab-
lishments varied in their trousseau, albeit in many existed a bell that 
warned people from incoming storms. Spanish and indigenous beliefs 
about tempests and lightning strokes converge around this object, 
also associated with origin myths and a supernatural being who pre-
vents flooding caused by a water serpent.

Palabras clave: zapoteco; otomangue; campana de tormenta; rayo; culebra de agua.

Keywords: zapotec; otomangue; storm bell; lightning; water serpent.



B. W. Fahmel Beyer/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 55-6456

Introducción

Bien sabido es que las campanas, cencerros, sonajas y 
cascabeles son instrumentos sonoros que han acompañado 
el culto religioso de muchos pueblos a lo largo de cinco 
milenios. Sin embargo, también hallaron su lugar en la 
vida diaria, ya sea para realzar el atuendo de las clases altas, 
convocar a reuniones o conmemorar situaciones de interés 
para la comunidad. En Mesoamérica se conocieron desde 
la antigüedad y se elaboraban con cerámica, madera y 
metal. Con el arribo de los españoles llegaron las primeras 
campanas, cuyo tañido formó parte de un programa 
civilizador en el cual la ciudad fue “una máquina de 
colonizar que debe imponer un orden y un poder venidos 
del exterior, es un aparato reproductor de un proyecto 
de sociedad, un organismo regulador de relaciones entre 
colonizadores y colonizados” (Bielza de Ory 2002).

Dicho proyecto tenía como finalidad organizar el Nue-
vo Mundo conforme a las normas y cánones de las culturas 
europeas, lo que no significa que a los indios les faltaran 
ideas y conceptos semejantes. Al contrario, parecería que 
en los dos continentes se entendía la vida en ciudad como 
el máximo grado de desarrollo político, económico, reli-
gioso y social. La evangelización de los dominios hispa-
noamericanos mediante la presencia de la Iglesia Católica 
fue, por lo tanto, un proceso equivalente a la sacralización 
del territorio llevada a cabo por las grandes urbes prehis-
pánicas (Bielza de Ory 2002).

La sacralización del espacio estudiada desde la etnogra-
fía es un procedimiento que no deja huella en la historia 
o arqueología, aunque la transformación social que con-
dujo a la revolución urbana1 y el control territorial ejer-
cido por los primeros estados convergen en ella (Childe 
1954). En ambos casos se reconocen los límites de una 
entidad geográfica y se da al pueblo o ciudad principal 
un valor privilegiado porque define las relaciones indivi-
duales e interpersonales “ajenas a la abstracción concep-
tual […] los lugares sagrados que constituyen el territorio 
cultural pueden tener unidades interiores de significado 
que son las marcas o huellas; sitios cargados de potencia 
del numen por contacto (v.g. huellas de los pies, del ca-
ballo, del malacate, la huella sinuosa de la culebra). Los 
lugares y las marcas están asociados a eventos míticos y 
rituales: en ellos viven, o ellos son, y allí se manifiestan 
las potentes entidades territoriales, con voluntad y figura, 
conocidas como dueños del lugar, que viajan de sitio en 
sitio y van estableciendo lugares y marcas emblemáticos 
del etnoterritorio, traídos desde la memoria a las narra-
ciones y prácticas rituales contemporáneas (Barabas 2004: 
5). En este sentido, se podría decir que la antigua sociedad 

1 Lo urbano equivale, en este sentido, a conceptos como el “civismo, 
buenas maneras o simplemente buena educación. Independientemen-
te del término que utilicemos, se trata de convivir en comunidad” 
(concepto de urbanidad disponible en definición.mx [Consulta: 20 de 
marzo de 2021]). O sea, “existen actitudes y conductas que provocan 
malestar en los demás. Cuando esto sucede decimos que no se respe-
tan ciertas normas de urbanidad. Dichas normas no están escritas en 
un documento concreto, sino que son costumbres y pautas de com-
portamiento consideradas razonables para el conjunto de la sociedad”.

indígena establecía principios y categorías espaciales para 
distinguir a las ciudades y espacios sacralizados de los lu-
gares ubicados en los ámbitos agrestes y menos civilizados. 
Los españoles, en cambio, colonizaron la tierra mediante 
asentamientos que, en todo momento, fueron visitados 
por las órdenes religiosas. Ya que éstas venían preparadas 
para imponer la nueva fe no pusieron demasiada atención 
en la narrativa de los naturales, la cual se amalgamó con 
el imaginario europeo y, a la fecha, permite entender el 
paisaje cultural del siglo xvi.

Ahora bien, dentro del amplio universo de la narrativa 
oaxaqueña se encuentra Cocijo o dios de la lluvia (Caso 
y Bernal 1952: 17-49; González 2014: 96-97), quien a 
manera de señor Rayo nutrió la tradición oral sobre las 
campanas de tormenta. Aunque la labor de los domini-
cos se enfocó en la erradicación de las antiguas prácticas 
religiosas y la modificación del patrón de asentamiento 
indígena (Burgoa 1997a y 1997b), no pudo desterrar las 
creencias sobre el numen protector de los lugares que de-
pendían de la agricultura. Para defender a los labradores 
de una tromba, se dice que desviaba los vientos y evitaba 
las inundaciones causadas por la culebra de agua, un ser 
mítico que también aparece en los relatos de otros grupos 
de la familia lingüística otomangue (Lastra 1997; Guevara 
Hernández 2004; Valdovinos 2009; González Pérez 2014; 
Gámez 2018).2 Concebido como una lagartija tras tocar 
la tierra, el Rayo encontró el favor de los frailes que lo 
representaron como un chintete en algunas campanas de 
la región zapoteca. Fue así que el instrumento empezó a 
simbolizar el papel civilizatorio de los templos cristianos y 
la protección frente a las tempestades y sus consecuencias.

Antecedentes

Los primeros objetos campaniformes elaborados con 
láminas de hierro fueron usados por los chinos y pueblos 
vecinos para adornar el atuendo de las personas impor-
tantes y repeler a los demonios. Según Confucio, su 
cavidad servía como medida para los cereales, su diámetro 
como regla de distancia y su peso como unidad para las 
balanzas. El emperador Huang-ti mandó fundir doce 
campanas con los tonos de la escala armónica para pau-
tar la música instrumental. Otras se empleaban para 
despertar a la nobleza, entonar las ceremonias oficiales y 
acompañar los cantos budistas. Los reyes y jefes militares 
de Mesopotamia las colgaban del cuello de los caballos, 
elefantes y camellos que ensillaban, mientras que los 
soldados y cazadores portaban lanzas con campanillas para 
confundir a sus víctimas.3 Los egipcios las fundieron en oro 
desde el siglo ix; se hallaron en la tumba de algunos niños 
como amuleto. El segundo libro de Moisés registra que 

2 Consúltense los trabajos de Carlos Navarrete Cáceres sobre las campa-
nas milagrosas que aparecen en los santuarios naturales o construidos, 
ya sean asentamientos prehispánicos o pueblos viejos.

3 Debido a la terminología empleada en las fuentes documentales no 
está claro si el término campanilla se refiere a un pequeño objeto 
campaniforme o a un cascabel.



B. W. Fahmel Beyer/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 55-64 57

unas campanillas decoraban las túnicas de los sacerdotes 
judíos, mientras que otras se tocaban durante los oficios 
religiosos. Por su asociación con la voz de los dioses se 
colocaron en la carroza fúnebre de Alejandro Magno, al 
igual que en las insignias militares de los romanos. En la 
capital augusta avisaban la apertura del mercado, la ho- 
ra del baño, el paso de los criminales al suplicio y la 
aproximación de los eclipses. En el campo se colgaban en 
el cuello de las bestias para ahuyentar a los lobos y otros 
depredadores (Calvete 1991; Philipp 2020).

A principios del siglo iv, san Antonio introdujo las 
campanas de mano en los asentamientos paleocristianos 
del alto Egipto. En algunos casos se colocaron en la puer-
ta de las ermitas y en otros se tañían para convocar a 
reunión a los ascetas. En la regla del abad Pacomio, es-
crita años después, se metió en orden el ritmo de trabajo, 
oración y ocio de los monjes para que fueran de utilidad 
a las comunidades religiosas. Fue así que los signum dare 4 
empezaron a colocarse en torres o espadañas (Hofmeister 
2018). 

En el año 395 se fundó un convento en la isla de 
Lerinum, al sur de Cannes, para estrechar la relación en-
tre los monjes coptos y galos. Desde ahí se introdujo el 
signum dare a Europa, donde el repique de siete campa-
nas distintas formó parte de toda vida cenobial. Tiempo 
después, un decreto del papa Sabino (604-606) procuró 
su empleo en los pueblos y villas cercanas a los conven-
tos. Tomando este instrumento como insignia, san Patri-
cio cruzó el canal de la Mancha para emprender la labor 
misionera en Irlanda. Otros monjes, como los santos Co-
lumbano, Galo y Bonifacio, siguieron sus pasos y cris-
tianizaron amplias regiones de la Gran Bretaña, Francia, 
Alemania, Suiza, Austria e Italia donde aún persistían los 
cultos paganos (Philipp 2020).

A partir del siglo viii, las campanas5 formaron parte 
del ajuar de todos los asentamientos religiosos, siendo ben-
decidas y bautizadas con el nombre de algún santo. Las 
había para la oración diaria, el Ángelus y Padrenuestro, 
los bautismos y sepelios, para la adoración de la Cruz y la 
lectura de los Evangelios. Una leyenda de aquella época 
relata que todas ellas volaban a Roma durante el Jueves 
Santo para beber leche con miel y retornar a sus casas de 
oración la noche de Pascua (Calvete 1991).6 Pero el ta-
ñido del instrumento no sólo fijaba los tiempos del culto 
religioso. En los centros urbanos permitía regular la vida 

4 El término signum dare empleado por el abad Pacomio se puede 
traducir como objeto “que da la señal” para que los monjes se 
reunieran.

5 La voz campana proviene del latín “elisión de (vasa) Campana 
‘(recipientes de) Campania’, región de Italia de donde procedía el 
bronce de mejor calidad” (Oxford English Dictionary). El término 
bell, del antiguo inglés bellan, significa “hacer un ruido hueco, rugir, 
ladrar”, mientras que Glocke, del alto alemán Glokka, se refiere a la 
forma de cáliz abierto hacia abajo. Este último fue documentado 
alrededor del año 1000 en el contexto de la actividad misionera 
irlandesa.

6 Pascual Calvete menciona diversas costumbres españolas relacionadas 
con el uso de las campanas y una serie de leyendas europeas que 
versan sobre los milagros vinculados con ellas.

de los campesinos y artesanos o despertar a los pastores y 
cazadores que salían en busca de presas para el consumo 
diario. También acompañaba las festividades organiza-
das en torno a las bodas, partos y defunciones, los juicios 
y las reuniones del consejo comunal, la compra-venta en 
el mercado y el cobro de los impuestos e intereses venci-
dos. De gran importancia fue el repique que anunciaba 
incendios, tormentas e inundaciones, o el inicio y fin de 
una guerra. En algunos casos avisaba a la población sobre 
el peligro de la peste o los demonios, y en otros invocaba 
a los buenos espíritus para la siembra y la cosecha (Cal-
vete 1991; Hofmeister 2018; Philipp 2020). El poder de 
las campanas también estaba dirigido contra 

situaciones adversas de los satélites satánicos, ca-
paces de ejercer influencias sobre el volar de las 
brujas, cuyos sonidos les desorientarían y les haría 
fracasar su reunión en el aquelarre. Por el contra-
rio, los tañidos campaneros resultarían gratos al 
Altísimo, por lo cual se creería sin titubeos en los 
posibles beneficios curativos, al introducir la cabe-
za o parte enferma del cuerpo, dentro del hueco de 
la campana (Luis del Campo 1988: 173).

Entre los siglos viii y xii, las campanas fueron fundi-
das en los conventos mediante la técnica de la cera per-
dida, pero durante el siglo xiv se volvieron comunes las 
campanas góticas, cuya constitución mejoró su sonido y 
les otorgó la forma actual7 (Hoffmann s.f.). Para enton-
ces eran manufacturadas en las ciudades por los gremios 
de metalurgos que elaboraban las monedas, cañones y 

unos objetos conocidos como ‘tintinabulum’, que 
eran como cacerolas huecas, capaces de producir 
un sonido muy alegre cuando se les dejaba vibrar 
libremente, y que servían para que los mortales se 
comunicaran con los dioses. Por la periodicidad 
de sus movimientos, las campanas resultaron ser 
objetos muy útiles para medir el tiempo, forman-
do parte de relojes, campanarios y carrillones (s.a. 
2010).

Las campanas en la Nueva España

Son muy pocos los estudios campanológicos realizados en 
México (s.a. 2010). Según Calvete (1991), las catedrales 
suelen tener cinco o más campanas, las parroquias dos o 
tres y las iglesias de órdenes mendicantes u oratorios 
particulares una. Pero es común que en las primeras haya 
más. Por ejemplo, 

Entre 1578 y 1589, los hermanos Simón y Juan 
Buenaventura fundieron tres de ellas para la Ca-
tedral Metropolitana de México, incluyendo la 

7 En la nota 20 de su trabajo, María del Carmen Carreón (2020: 13) 
describe las distintas formas que podían adoptar las campanas.



B. W. Fahmel Beyer/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 55-6458

Doña María, que es la más antigua de todo el con-
junto. Para el siglo xvii, entre 1616 y 1684, dicha 
catedral se había engalanado con otras seis piezas 
grandes, incluyendo las famosísimas Santa María 
de los Ángeles y la María Santísima de Guadalupe. 
En el siglo xviii, entre 1707 y 1791, se fundieron 
otras diecisiete (s.a. 2010). 

En la catedral de Puebla, las campanas más antiguas 
son del siglo xvii y fueron fundidas por diversos miembros 
de la familia Francisco y Diego Márquez Bello. Cuen-
ta la leyenda que, una vez colocada la campana mayor 
de dicha catedral, “se descubrió que no tocaba; sin em- 
bargo, por la noche, un grupo de ángeles la bajaron del 
campanario, la repararon y la volvieron a colocar en su 
sitio” (s.a. 2010).

Por lo general se cree que el tañido del instrumento 
convoca a los fieles para la misa de la mañana, el medio 
día y la tarde, o para alguna festividad religiosa. Sin em-
bargo, hay muchos repiques que ya no se frecuentan y 
por ende se desconocen. Entre ellos están las llamadas a 
Misa Solemne, el Rosario, el Tedeum y el catecismo. El 
toque de Profundis se realizaba después de rezar el Ave-
maría, mientras que el de elevación de la hostia avisaba a 
los no presentes el momento de arrodillarse y hacer una 
breve adoración. El repique general o toque de regocijo 
daba la bienvenida a los virreyes y obispos, pero también 
se ejecutaba durante las procesiones del Santísimo Sacra-
mento. Por último, está el toque de difuntos (Carreón 
2020: 14). 

Otras llamadas tenían como objetivo mantener el 
orden y la coherencia social. La oración del alba se ins-
tituyó en la Ciudad de México en 1687, para la cual se 
tocaban las campanas a las cuatro de la mañana. El to- 
que de queda, en cambio, avisaba el momento en el cual 
la población debía recogerse en sus casas; en 1584 se 
realizaba de nueve a diez de la noche y en distintas for-
mas perduró hasta 1847 (s.a. 2010). El toque a rebato 
anunciaba incendios o una inminente invasión bélica. El 
toque de plegaria o rogativa invocaba a Dios para que re-
mediara epidemias, temblores y sequías, o deseaba un fe-
liz viaje a la flota española. El toque a hielo se efectuaba al 
haber un descenso repentino en la temperatura. El toque 
de perdidos permitía a los viajeros orientarse durante los 
temporales de nieve y el toque de nublo o de tormenta 
daba la alarma en caso de huracanes e inundaciones (s.a. 
2010; Carreón 2020: 15).8

La profesión de campanero es ardua y se aprende de 
oído y práctica; no se aprende en un año, es preciso es-
tar en ella muchos más; por ello, nadie quiere practicar 
este arte, lo que demuestra que el campanero nace, no se 
hace. Su trabajo implica el uso de las manos, los pies y los 
codos, y se realiza subidos a una escalera, encima de las 

8 Véase el trabajo de Marcela Dávalos (2011) sobre la disminución 
de los tañidos en la Ciudad de México promovida por los políticos 
liberales del siglo xix, quienes se quejaban de que el sonido les 
recordaba el dominio que tuvieron los curas y religiosos en la ciudad.

campanas o debajo de ellas. Su vida es solitaria, a manera 
de cartujos del aire, por lo que es casi imposible hoy en 
día dar con un hombre para esta tarea (Calvete 1991).

De ahí que Calvete le dedicara el siguiente poema:

Campanero, campanero, cuando toques pensarás 
–no lo olvides un momento–

que las campanas por ti tocarán un día a muerto. 
Y tú seguirás el sueño para

despertar en feliz eternidad si en la vida fuiste bueno.

¡Ya se murió el campanero y no tocaron las campa-
nas! La Catedral quedó triste 

y hasta sus piedras lloraban; por unas calles muy 
altas en un féretro pasaba,

y detrás iban sus hijos y otros muchos que le amaban.

¡Ya se murió el campanero, y no tocaron las cam-
panas! Unos ángeles muy bellos 

le llevaron en sus alas; en una tarde con nubes para 
otro mundo volaba.

¡Ya se murió el campanero, y no tocaron las cam-
panas!

Las campanas en San Dionisio Ocotepec y San 
Baltazar Chichicapan

La región conocida como Valles centrales de Oaxaca 
comprende varios espacios geográficos enmarcados por 
sierras de escasa altura. Los pueblos de San Dionisio y 
Chichicapan se ubican en la porción media y oriental de 
dicha región, y han sido poco estudiados debido a que 
se hallan fuera de los circuitos turísticos. Sus habitantes 
hablan el zapoteco y no hace mucho que empezaron a 
usar el castellano. Cincuenta años atrás, las mujeres 
eran monolingües y los hombres empleaban unos cuán- 
tos términos para el comercio y los asuntos de la ad-
ministración pública. Actualmente la educación básica 
es bilingüe y la telesecundaria se transmite en el idioma 
nacional. Los niños han dejado de estudiar el zapoteco 
debido a que es una lengua tonal y se dificulta su 
escritura; a ello se suma que muchos maestros proceden 
de localidades cuya variante lingüística es desconocida. 
Como consecuencia se está perdiendo ‘la costumbre’, 
aunque la gente mayor aún recuerda los cuentos y relatos 
que le fueron transmitidos en su lengua nativa.

Buena parte de la narrativa que llega a los niños se tra-
duce ‘por aproximación’ debido a que el significado pro-
fundo de muchos conceptos sólo es inteligible a quien 
domina el zapoteco (Bautista y López 1978; García 
Arreola 2003). En dicho proceso se pierden contenidos e 
imágenes que son ajenas al mundo occidental y a la ma-
nera en la que desea entender el pasado indígena. Tam-
bién hay personas que enriquecen los relatos con mitos 
y leyendas que oyeron en otros lugares, tornándolos en 



B. W. Fahmel Beyer/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 55-64 59

anécdotas curiosas, por no decir fantásticas.9 Las historias 
de los abuelos, por su parte, siempre son de carácter ex-
traordinario ya que compactan los hechos y las vivencias 
de numerosas generaciones. El resultado de dichas mez-
clas y combinaciones es un imaginario que se proyecta a 
las épocas fundacionales y da sentido al quehacer diario.

En otros ámbitos de esta región se puede advertir la 
misma situación, con la agravante que los jóvenes han 
perdido sus antiguas tradiciones. Por lo tanto no tienen 
conciencia de la historia de su pueblo ni del ajuar que al- 
guna vez adornó sus templos. Entre los lugares que 
conservan el sistema de cargos vinculado a diversas festi-
vidades se halla San Dionisio Ocotepec, cuyas campanas 
portan un nombre y el año en que fueron dedicadas. En la 
más antigua de ellas se lee Sancte didace ora pro nobis anno 
dei 1713. La campana mayor, consagrada al santo patro-
no, tiene apuntado San Deonisio ora pro nobis 1730. En la 
tercera, supuestamente donada por la familia de Juarzo, 
dice Anno dei 1798 sancte Joseh ora pro nobis. Juan Juá- 
rez o Juarzo fue un arriero español que benefició a la co-
munidad, y al casarse sus hijos regaló sendas campanas a 
Ocotlan y Tlalixtac. Además instauró usos y costumbres 
que incluyen el cargo de campanero (figura 1).

Según García Arreola (2003: 30), la campana se toca 
todos los días a las doce, cuatro y siete de la tarde, y to-
das ellas cuando el cura regresa de oficiar misa en las de-
pendencias de la parroquia. También se tañen los lunes, 
martes y sábado a las cuatro de la mañana, cuando los 
diputados lavan los floreros del templo. Además del cam-
panero están los tamboreros y la chirimía. Ambos cargos 
son muy particulares “ya que quien toca el tambor es un 
niño de 12 años de edad y quien toca la chirimía es un jo- 
ven de 23 años, el cual no tiene que estar casado. Su fun-
ción es tocar el tambor y la chirimía en las novenas o 
novenarios y ceremonias religiosas” (García 2003: 32).

Ahora bien, cuando los españoles llegaron al área de 
San Dionisio, la mayoría de la gente residía en el Pueblo 
Viejo o Lass Guie’é. De ahí que se empezara a erigir un 
templo en aquel lugar, situado en las faldas del Cerro de 
la Cruz. Las ruinas que suelen ser identificadas con dicho 
edificio son, sin embargo, los restos de una cancha de pe-
lota prehispánica y no los de la casa de culto que nunca se 
terminó. Más tarde se construyó un templo en el asenta-
miento fundado junto al Camino Real de Tehuantepec, 
por lo que los habitantes del cerro quedaron al margen 
de la vida institucional (Fahmel 2005). Dice la leyenda 
que al trasladarse a la cabecera actual se llevaron las cam-
panas, pero una de ellas se habría quedado atascada en el 
camino. Aquéllos que tienen suerte la oyen repicar a las 

9 Para los fines de este trabajo, es necesario aclarar dichos términos, 
empezando por el mito (de mythos), “Fábula o ficción alegórica. 
Relato fabuloso de origen popular y espontáneo, en el cual agentes 
impersonales -las fuerzas de la naturaleza en la mayoría de los casos- 
son representados bajo formas de seres personales cuyas acciones y 
aventuras tienen un sentido simbólico. El mito sólo es tal cuando 
los hechos imaginarios que relata son tenidos por reales” (uteha vii: 
633). La leyenda (de legenda) es una “relación de sucesos que tienen 
más de tradicionales o maravillosos que de históricos o verdaderos” 
(uteha vi: 1017). 

doce del día o en algún otro instante. El destino de las 
demás piezas no se menciona y tampoco se relaciona con 
las campanas del siglo xviii, por lo que habría que cues-
tionar la exactitud del relato. La bajada del cerro también 
se vincula con un juicio que quizá tuvo que ver con la 
congregación de los indios en el nuevo poblado, aunque 
dicho suceso no contradice la noción que Lass Guie’é sea 
el lugar de origen y punto de referencia para la historio-
grafía local. Un acontecimiento semejante, consignado 
en la Historia de los Indios de la Nueva España de fray To-
ribio de Benavente, demuestra qué tan importantes eran 
las campanas en el imaginario de los indígenas. En 1538, 
la capital de los purépechas se encontraba en Tzintzun- 
tzan, y había una campana “que había demostrado tener 
‘milagrosos efectos contra las tempestades’. Su fama era 
tal que, cuando se tomó la determinación de trasladar 
la sede catedralicia a Pátzcuaro, los naturales se opusie-
ron rotundamente, lo que dio origen a un gran tumulto” 
(Carreón 2020: 17).

En un pueblo cercano a San Dionisio, conocido 
como San Pablo Güila, los dominicos dieron inicio a la 
construcción de un templo que sería concluido hasta me-
diados del siglo xviii. Según la tradición oral pidieron 
prestado a sus vecinos el Cristo que habían comprado 
en Santo Domingo Chihuitán, y mientras avanzaba la 
obra le erigieron una capilla en lo alto del cerro. Pero 
la imagen bajó de forma milagrosa al lugar donde se 
fundó el pueblo y, tras llevarla a su capilla tres veces, la 
gente aprobó que se quedara en el templo ubicado frente 
a un manantial (figura 2). Tiempo después los de San 
Dionisio pidieron que se les devolviera el Cristo, pero 

Figura 1. Campana mayor de San Dionisio Ocotepec 
(fotografía del autor).



B. W. Fahmel Beyer/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 55-6460

eso nunca ocurrió, por lo que tuvieron que contentarse 
y considerar a los de Güila como sus mejores amigos.10

Más allá de San Pablo se encuentra el municipio de 
San Baltazar Chichicapan. Sus habitantes recuerdan que, 
al pasar cerca del Pueblo Viejo, escuchaban el sonido de 
una campana que tocaba una sola vez. Después de ras-
trear el origen del sonido, realizaron una excavación en 
el montículo conocido como Templo de la Sabiduría y 
hallaron el instrumento sonoro al centro del edificio a 
una profundidad de dos metros. Con gran esfuerzo lo su-
bieron a una carreta y lo llevaron a la iglesia de la pobla-
ción, donde lo instalaron en un cobertizo que para ese fin 
se construyó en el atrio. Cuentan que, al tocarlo con el 
badajo, se escuchaba hasta lugares muy alejados –incluso 
hay quienes afirman que se oía en la misma ciudad de 
Oaxaca. Sin embargo, otros dicen que estaba encantado 
y que sólo algunos lo podían escuchar en las afueras del 
poblado (Rebollar y Sanjuan 2006: 62-65).

Al contrastar el papel del templo y su ajuar en los tres 
relatos, viene a la mente la antigua leyenda europea en la 
cual las campanas volaban a la capital del mundo cató-
lico para nutrirse de leche y miel. Es decir, que en todos 
ellos se hace alusión a un lugar de origen, y en dos se 
expresa el deseo de retornar a un pasado donde el bronce 
convocaba a toda la población y no sólo a unos cuántos 
afortunados. En San Dionisio se sitúa la campana en el 

10 En la copia del Libro de Providencias de San Dionisio, cuyo original 
desapareció el 9 de febrero de 1916, el párroco Vicente González 
dejó señalado que San Pablo Güilá, segunda cabecera de la parroquia, 
estaba obligado a ayudar con la sustentación del Señor Cura.

contexto de la evangelización española, cuando el Pue-
blo Viejo perdió su preeminencia en la red comercial de 
los valles. En Chichicapan, en cambio, se asocia con el 
punto más sagrado de la antigua cabecera. La idea que 
su sonido llegaba hasta la ciudad de Oaxaca es causa de 
orgullo y brinda continuidad a la noción de haber sido 
un extenso e importante señorío zapoteca.

Las campanas y el señor Rayo

Un aspecto que distingue a ciertas campanas es su 
capacidad de alejar las tormentas y evitar las inundaciones 
que ponen en peligro las labores del campo. De ahí que 
“en las catedrales, templos, monasterios u otros san-
tuarios que poseían varias campanas se solía reservar una 
para cuando sobrevenía una tempestad. Pero en los casos 
donde sólo había un bronce, todas las virtudes que se 
asociaban a los diferentes sonidos se le atribuían al mismo” 
(Carreón 2020: 12). Sin embargo, no todas las campanas 
gozaban de dicho poder pues sólo lo tenían “aquellas 
 que mediante las oraciones de la Iglesia habían sido arre- 
batadas del dominio de lo profano” (Carreón 2020: 20).11

En suelo mexicano existen numerosas campanas de tor- 
menta dedicadas a un determinado santo. Entre ellas des-
tacan las de la ciudad de Puebla de los Ángeles, donde se

buscó la protección contra los rayos y las tempes-
tades en San José en 1580 y, en 1611, en Santa 
Bárbara; Atlixco o Villa de Carreón hizo lo propio 
con San Félix; Mecayapán, Veracruz y Xalitzintla, 
Puebla, con San Sebastián; San Luis Potosí nom-
bró su protector a San Antonio de Padua en 1645 
y, cuatro años después, a San Lorenzo; Guadalaja-
ra se amparó en San Clemente hacia 1624; Valla-
dolid de Michoacán invocaba a San José; en Taxco 
a Santa Prisca; y [en] 1734 Zapopan eligió a la 
Virgen María (Carreón 2020: 26-27).

Para demostrar su efectividad, la estudiosa de las cam-
panas presenta dos casos registrados en las fuentes docu-
mentales:

A comienzos del siglo xvii, en su Historia religiosa 
de la provincia de México de la orden de Santo Do-
mingo, fray Hernando de Ojea narró que los to-
ques de campanas en su convento eran muy efec-
tivos para detener las tempestades que se daban en 
la capital virreinal durante el siglo xvii: “se ha visto 
muchas veces por experiencia en la gran inunda-
ción de la laguna de México […] que viniendo 

11 En la nota 21 de su trabajo, Carreón (2020: 13) describe algunas 
características metalúrgicas de las campanas. Más adelante se refiere 
a los efectos que supuestamente tenían sobre la atmósfera. En este 
sentido menciona la idea de que “las ondas sonoras y las vibraciones 
eran capaces de cambiar el rumbo del viento y la tempestad y al 
mover el aire, impedían que la humedad se transformara en agua o 
hielo” (Carreón 2020: 22).

Figura 2. Campana de San Pablo Güila con la imagen del 
Señor de Chihuitán (fotografía del autor).



B. W. Fahmel Beyer/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 55-64 61

a descargar sobre ella la tempestad o nublado un 
grande aguacero, en tañendo estas campanas […] 
se retiraba como si fuera persona racional, astuta y 
bien advertida, viéndose descubierta y entendidos 
sus malos intentos. Y, en cesando de tañer, aco-
metía otra vez para hacer el lance y se retiraba en 
sintiendo que la descubrían, tocaban armas y ta-
ñían a rebato y así entraba y salía muchas veces: y 
si hallaba descuidadas las centinelas hacía su lance, 
y si no se desvanecía o declinaba a otra parte (Ca-
rreón: 2020: 19).

De igual manera, en 1702:

casi todas las iglesias de la ciudad de México toca-
ron A plegaria o rogativa con ocasión de un fuerte 
huracán “de todos cuatro vientos que levantó una 
gran polvareda […] que oscureció el sol”, y otro 
de 1716, cuando Fray Miguel de Torres narró los 
motivos de la consagración de unas campanas en 
la villa de Santa María de los Lagos, exponiendo las 
acciones del obispo Manuel Fernández de San-
ta Cruz y Sahagún: Y sabiendo también que las 
campanas consagradas son uno de los mejores ins-
trumentos y sagradas reliquias para ahuyentar los 
espíritus infernales apoderados de los vientos, con-
sagró su ilustrísima las de la matriz de aquella villa, 
para que refrenasen con sus clamores la desbocada 
furia de Lucifer, que llenando de su infernal fuego 
las nubes, amenaza o quita la vida con sus rayos 
a los mortales; dejó con eso muy consolados y agra- 
decidos a todos los vecinos y moradores de aquella 
villa (Carreón 2020: 18-19).

Ahora bien, cuando las fuerzas de la naturaleza están 
en equilibrio, la vida sigue su rutina y rara vez merece un 
lugar en las crónicas oficiales. Sin embargo, siempre hay 
que estar atentos a las señales que anuncian un cambio 
en las condiciones climáticas, ya que éstas pueden dejar 
una huella indeleble en la memoria de una comunidad. 
En San Dionisio, por ejemplo, se acostumbra subir al 
Cerro de la Cruz el día de Año Nuevo para llevar flo-
res, velas e incienso a un árbol cuya forma da nombre 
al promontorio. Si las nubes bajan a la cima del cerro o 
se escuchan piedras rodar por las laderas, se toma como 
presagio de buenas lluvias y abundantes cosechas. Según 
Parsons (1936: 230), quien presenció los hechos en 
1931, había árboles frutales en lo alto y al acercarse po-
día oírse música agradable. Tras comparar el lugar con el 
huerto referido en un mito ampliamente difundido en 
la región se ocupa del personaje conocido como gente 
Rayo y de los prodigios que se le atribuyen. En la fábula 
que apunta identifica a esta figura con un señor de Yala-
lag que lucha contra un mixe transformado en gonnis 
o culebra de agua. El enfrentamiento concluye con un 
gran estruendo que anuncia la victoria del señor Rayo y 
la destrucción del embalse que construyó la culebra para 
inundar un pueblo. Como el mito no se asocia al huerto 

visitado, y tampoco se dice que en San Dionisio teman 
al gonnis y las desgracias que causa, se contempla el cerro 
como un lugar especial donde brilla el sol y nunca hace 
falta el agua.

Con respecto a las culebras y el fragor que acompa-
ña al rayo, es necesario mencionar el estudio de Millán 
(2007: 162) sobre la mentalidad de los teenek veracruza-
nos y los huaves de Oaxaca. Para los primeros, “el trueno 
y la serpiente son entidades emparentadas, siendo la ser-
piente quien resguarda el territorio del trueno, de quien 
recibe protección”, mientras que para los huaves “la rela-
ción entre ambos elementos es profundamente antagóni-
ca y da lugar a mitos y danzas de confrontación” (Gonzá-
lez 2014: 48). A ello añade González (2014: 170) que en 
principio “todas las culebras son consideradas animales 
del Rayo; ya sea que se les defina como sus naguales y 
ayudantes. Su morada se encuentra en lugares húmedos 
y fríos como los nacimientos de agua, los ríos, las cié-
negas, las cuevas e incluso el mar […] Sin embargo, al 
igual que el Rayo, también la Culebra tiene al menos dos 
advocaciones. Por un lado, se le asocia con la agricultura, 
el agua, la lluvia y la riqueza; por el otro, es la causante 
de las inundaciones, los huracanes, los terremotos y otro 
tipo de calamidades, tanto naturales como personales”.

En la región zapoteca hay muchos lugares donde se 
han recopilado noticias sobre la formación de lagunas o 
el resurgimiento de pozos y manantiales, pero también 
de lugares que se secan a partir de la huida de una culebra 
(González 2014: 172). Un relato bien conocido de San 
Dionisio señala, por ejemplo, que Juan Juárez adquirió 
un terreno en el Guirule para enseñar a la gente el siste-
ma de riego y los nuevos métodos de cultivo. Asimismo 
explica que Juarzo fomentó la crianza de animales do-
mésticos, el cultivo de hortalizas y plantas ornamentales 
(García Arreola 2003: 120). Pero mucha gente identifi-
ca a esta figura con el señor Rayo, de quien se dice que 
devastó una laguna ubicada a orillas del Camino Real 
porque alguien se atrevió a jalarle las barbas.

Otros testimonios vinculan las inundaciones con el 
gonnis y la súbita intervención del señor Rayo (González 
2014: 173). En San Baltazar Chichicapan, los habitantes 
recuerdan que un día se nubló el cielo, se puso gris y 
cayeron fuertes aguaceros que no permitían a las perso-
nas salir de sus hogares. Cuando el agua creció tanto que 
amenazó inundar la iglesia, comenzó a sonar la campana 
previniendo a los pobladores que algo iba a suceder. La 
situación era acuciante debido a que los frailes habían 
construido una cisterna muy cerca del templo, y si el 
agua se desbordaba, podía entrar a la casa de los religio-
sos. En eso “apareció un hombre misterioso, llamado por 
el repique tan insistente. Se dirigió al grupo de ancianos 
para ofrecerles su ayuda, aunque a cambio les pidió el 
badajo. El consejo de ancianos aceptó y el extraño se in-
trodujo en un remolino que forma el río al atravesar el 
pueblo. Tras esperar un rato, se escuchó el estruendo de 
un rayo y en seguida salió el hombre diciendo ¡volví a de-
rrotar al maligno! La gente respetó su palabra, y entre la 
alegría de haber resuelto el problema y la tristeza de per-



B. W. Fahmel Beyer/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 55-6462

der una parte de la campana entregó el badajo al extraño 
que lo recibió gustoso, se lo colocó en el hombro y se 
alejó en dirección del Pueblo Viejo. Desde entonces “la 
campana ya no toca igual, esperando ansiosa que algún 
día vuelva a ella el badajo original y juntos repiquen tan 
fuerte como antaño” (Rebollar y Sanjuan 2006: 62-65).

Pero ¿quién es el señor Rayo que salva a los pueblos 
de los estragos que provoca la culebra? Si se le identifica 
con el numen que en su figura de Tlaloc porta mazorcas 
de maíz o un rayo en la mano se estaría ante el ente sa-
grado que beneficiaba la agricultura y el modo de vida 
en comunidad.12 Basado en el Vocabulario de la lengua 
zapoteca de fray Juan de Córdova, González (2014: 25-
27) señala que Cocijo era el antiguo dios de la lluvia que 
en Santiago Xanica y en la región de Ozolotepec “derivó en 
las formas y personificaciones particulares que las comu-
nidades [de la montaña] conciben como el Rayo”. En las 
cosmovisiones locales, dice:

el Rayo es una entidad múltiple, pues además de 
ser el dueño del agua y la lluvia, lo es del maíz y 
las plantas, de los animales, del cerro y sus riquezas 
y rige los distintos fenómenos meteorológicos, e 
incluso geológicos. De ahí que se le invoque para 
solicitarle agua, lluvia, maíz, permiso y puntería 
para la cacería de venado, suerte, salud, la protec-
ción de recién nacidos y venganza y muerte para 
los enemigos.

Un elemento que apoya la idea de que dicha deidad se 
veneraba en los lugares donde existen campanas de tor-
menta es la representación de una lagartija en la parte 
exterior de los bronces, como en Santiago Xanica y San 
Baltazar Chichicapan (figuras 3, 4 y 5). 

Según González (2014: 177) hay varios lugares en los 
valles de Miahuatlán y Oaxaca donde se cree que al caer 
un rayo en la tierra se transforma en un chintete o Anolis 
nebuloides, que es la hija del Rayo o el Rayo mismo. Por 
su tamaño pequeño y delgado, y sus franjas o decoracio-
nes en forma de rombo, se parece a la Anolis quercorum o 
lagartija del Rayo venerada en Teotitlán del Valle (Gon-
zález 2014: 179). La primera de ellas figura en varios re-
latos de Santiago Xanica, donde

En una ocasión llovió mucho, había viento y re-
lámpagos. Un rayo cayó en la iglesia y quemó el 
techo. Todos los santos de la iglesia también se 
quemaron, pero Santiago… ¡ha, qué va estar den-
tro de la iglesia! Santiago ya está parado en frente, 
donde ahora está la escuela de música […] Los ra-
yos que cayeron sobre el techo de la iglesia eran 

12 En su opúsculo sobre el calendario agrícola, Fahmel (1995) 
discute los ciclos de cultivo anuales y su representación en la 
iconografía mesoamericana. González (2014: 167), por su parte, se- 
ñala que “ambas proyecciones del Rayo permiten a los zapotecos 
del sur ordenar el temporal y parte del ciclo de lluvia con base en 
la cosmovisión, al otorgar atribuciones de apertura y cierre de la 
temporada de agua al rayo de lluvia y al rayo seco, respectivamente”.

Figura 3. Campana de Santiago Xanica
(fotografía de Damián González 2014: 182).

secos, por eso las personas no pudieron apagar el 
fuego con agua común, sino que tuvieron que uti-
lizar agua con sal. Un aspecto sumamente signifi-
cativo es que a Santiago se le considera ‘hijo del 
Rayo’ (González 2014: 165).

En San Baltazar Chichicapan, en cambio, se asocia la 
lagartija con la campana y el personaje que salvó al pue-
blo de la inundación. Por los detalles del relato que se ha-
lla en el trabajo de Rebollar y Sanjuan (2006: 62-65) no 
queda duda que se trata del numen de la lluvia y el ra- 

Figura 4. Campana de San Baltazar Chichicapan
(tomada de Mapsus.net).



B. W. Fahmel Beyer/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 55-64 63

fuera fundido para fabricar otros objetos y pertrechos de 
guerra. 

Por otro lado cabría profundizar en el estudio del dios 
de la lluvia como símbolo de la vida en ciudad, ya que 
en general se le mira como un numen asociado a la agri-
cultura. En Oaxaca se le conoce desde la época Monte 
Albán I, aunque no fuera representado en forma de lagar- 
tija. La serpiente de agua, en cambio, aparece en las le-
yendas de muchas regiones de Mesoamérica pero no ha 
sido reconocida como tal en la iconografía. Ya que am-
bas figuras interactúan en los relatos que se refieren a los 
cambios climáticos es probable que formen parte de una 
misma tradición oral que tiene su raíz en el imaginario 
de los primeros pueblos sedentarios. Los españoles, por 
su parte, habrían plasmado el reptil en las campanas de 
tormenta para dar continuidad a las antiguas creencias 
y no interrumpir el quehacer de los labradores que los 
abastecían con productos del campo. 

Ahora bien, una lagartija semejante a la que se halla 
en la campana de Chichicapan se encuentra labrada en 
un monolito del Edificio C descubierto en las afueras 
de San Martín Huamelulpan (figura 6). En este lugar, 
situado en una planicie expuesta a los cuatro vientos, se 
fundó uno de los asentamientos monumentales más an-
tiguos de la Mixteca Alta. Las urnas excavadas en el sitio 
demuestran que la gente pudiente estrechó lazos con las 
élites de los valles centrales, que para la época I tardía ya 
empleaban los íconos del calendario ritual esculpidos de-
bajo del reptil mencionado (Gaxiola 1976: 93-98).13 Si 
dicho animal significa lo mismo que la Anolis moldeada 
en las campanas virreinales podría decirse que esta forma 
de representar al Rayo surgió a finales del Preclásico en el 
entorno de las primeras ciudades de Oaxaca.

13 El ícono ubicado en la esquina derecha del monolito representa a 
un mono, que en los códices postclásicos es el nahual del dios del 
viento Ehecatl.

Figura 5. Lagartija plasmada en la campana de San Baltazar Chichicapan
(fotografía de Rebollar y Sanjuan 2006: 63).

Figura 6. Imagen de una lagartija esculpida en un monolito 
de Huamelulpan, en la región Mixteca Alta (fotografía 

tomada de lugaresdemexico.com).

yo quien se llevó el badajo al lugar de donde fue sustraído, 
es decir, el Pueblo Viejo o cabecera del antiguo señorío 
zapoteco. Si el planteamiento de Carreón (2020: 12) es 
correcto, y “en los casos donde sólo había un bronce, to-
das las virtudes que se asociaban a los diferentes sonidos 
se le atribuían al mismo” se tendría evidencia fehaciente 
que los frailes de Oaxaca sobrepusieron las funciones del 
instrumento para reforzar las creencias en torno a Cocijo 
y proteger los campos y asentamientos indígenas.

Conclusiones

Tras efectuar un recorrido desde el origen de las campanas 
hasta su arribo a la Nueva España se entiende que el 
instrumento tuvo múltiples usos en los asentamientos 
religiosos y perímetros urbanos. Sin embargo, es poco lo 
que se sabe del papel que jugó en los poblados indígenas, 
por lo que se requiere un estudio más detallado de las 
fuentes documentales y un registro minucioso de las pie- 
zas existentes, por mucho que un sinnúmero de ellas 



B. W. Fahmel Beyer/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 55-6464

Referencias

Barabas, Alicia M. (2004). La construcción de etnoterri-
torios en las culturas indígenas de Oaxaca, Desa- 
catos, 14: 1-21.

Bautista y López, A. (1978). Leyendas Oaxaqueñas: Voces 
recreativas. Oaxaca: Mexique.

Bielza de Ory, V. (2002). De la ciudad ortogonal ara-
gonesa a la cuadricular hispanoamericana como 
proceso de innovación-difusión, condicionado por 
la utopía. Scripta Nova. Revista Electrónica de Geo-
grafía y Ciencias Sociales, 6 (106).

Burgoa, F. de (1997a). Geográfica Descripción de la parte 
septentrional del Polo Ártico de la América. Edición 
facsimilar. Oaxaca, México: Gobierno del Estado 
de Oaxaca, Universidad Nacional Autónoma de 
México, Consejo Nacional para la Cultura y las 
Artes y Universidad Autónoma Benito Juárez de 
Oaxaca. Grupo Editorial Miguel Ángel Porrúa.

Burgoa, F. de (1997b). Palestra Historial de virtudes y 
exemplares apostólicos. Edición facsimilar. México: 
Gobierno del Estado de Oaxaca, Universidad Na-
cional Autónoma de México, Consejo Nacional 
para la Cultura y las Artes y Universidad Autó-
noma Benito Juárez de Oaxaca, Grupo Editorial 
Miguel Ángel Porrúa.

Calvete, P. (1991). Historia de las Campanas. Campanas 
de Catedrales de las diócesis más importantes de Es- 
paña y de Aragón. Campaners, 4. Disponible en 
www.campaners.com [Consulta: 18 de enero de 2021].

Carreón Nieto, María del C. (2020). Nimbum Fugo: 
campanas y tormentas en la Nueva España. Tzint-
zuntzan: Revista de Estudios Históricos, 71: 7-29.

Caso, A. e I. Bernal (1952). Urnas de Oaxaca. México: 
Instituto Nacional de Antropología e Historia.

Childe, G. V. (1954). Los orígenes de la civilización. Méxi-
co: Fondo de Cultura Económica (Breviario 92).

Dávalos, M. (2011). El lenguaje de las campanas. Revis-
ta de Historia Social y de las Mentalidades, 1 (5): 
181-198.

Fahmel Beyer, B. (1995). En el Cruce de Caminos. Bases 
de la Relación entre Monte Albán y Teotihuacán. 
México: Universidad Nacional Autónoma de México.

Fahmel Beyer, B. (2005). El camino a Tehuantepec. Ana-
les de Antropología, 39 (2): 9-24.

Gámez Espinosa, A. (2018). La serpiente de agua en la 
cosmovisión y ritualidad de los Ngiguas de San 
Marcos Tlayocalco, Puebla, México. Antropología 
Experimental, 18: 121-134.

García Arreola, A. M. (coord.) (2003). El pueblo de las 
cuatro varas. Estudio del sistema de cargos en San 
Dionisio Ocotepec Oaxaca. México: Servicios para 
una Educación Alternativa, Educa.

Gaxiola, M. (1976). Excavaciones en San Martín Huame-
lulpan, un sitio de la Mixteca Alta, Oaxaca, México. 
Tesis. México: Escuela Nacional de Antropología 
e Historia, 

Gaxiola González, M. (1974). Huamelulpan: un centro 
urbano de la Mixteca Alta. Tesis. México: Univer-
sidad Nacional Autónoma de México.

González Pérez, D. (2014). Llover en la sierra. Rituali-
dad y cosmovisión en torno al rayo y la lluvia en-
tre los zapotecos del sur de Oaxaca. Tesis. México: 
Universidad Nacional Autónoma de México.

González, V. (1916). Libro de Providencias de San Dioni-
sio. Copia manuscrita conservada en la Parroquia 
de San Dionisio Ocotepec, Oaxaca.

Guevara Hernández, J. (2004). El paisaje ritual de los 
yuhmu de Tlaxcala. A. Barabas (coord.) Diálogos 
con el territorio, vol. 4 (pp. 165-181). México: Ins-
tituto Nacional de Antropología e Historia.

Hoffmann, B. (s.f.). Entwicklungsgeschichte der Glocken. 
Glockenmuseum Stiftskirche Herrenberg. Disponi-
ble en https://www.glockenmuseum-stiftskirche- 
herrenberg.de [Consulta: 14 de mayo de 2022].

Hofmeister, K. (2018). Geschichte der Glocken. Stimme 
der Götter, Schrecken der Dämonen (Tradition und 
Gefühl: Glocken in Hessen entdecken). Disponi-
ble en www.hr4.de [Consulta: 14 de mayo de 2022].

Lastra, Y. (1997). El otomí de Ixtenco. México: Universi-
dad Nacional Autónoma de México.

Luis del Campo, J. (1988). Algunos aspectos del tocar de 
las campanas. Cuadernos de etnología y etnografía 
de Navarra, 51: 165-178.

Millán, S. (2007). El cuerpo dialogado de la nube. Jerar-
quía y simbolismo ritual en la cosmovisión de un 
pueblo huave. México: Instituto Nacional de An-
tropología e Historia.

Parsons, E. C. (1936). Mitla. Town of the Souls, and other 
Zapoteco-speaking pueblos of Oaxaca, Mexico. Chi-
cago: The University of Chicago Press.

Philipp, A. (2020). Faszination Glocken (Glocken und 
Kultur: Geschichte der Glocke). Disponible en 
glocken-online.de, www.ekd.de [Consulta: 14 de 
mayo de 2022]. 

Rebollar Sanjuan, I. y E. Sanjuan Vasquez (2006). Mo-
nografía de San Baltazar Chichicapam, Ocotlan, 
Oaxaca. Oaxaca: Universidad Autónoma Benito 
Juárez de Oaxaca.

Sin autor (2010). Las campanas, voces del México co-
lonial. México Desconocido. Disponible en www.
mexicodesconocido.com.mx [Consulta: 14 de 
mayo de 2022].

Unión Tipográfica Editorial Hispano Americana (uteha) 
(1953). Leyenda. Diccionario Enciclopédico, tomo 
vi. México: Unión Tipográfica Editorial Hispano 
Americana.

Unión Tipográfica Editorial Hispano Americana (uteha) 
(1953). Mito, en Diccionario Enciclopédico, tomo 
vii. México: Unión Tipográfica Editorial Hispano 
Americana.

Valdovinos Rojas, E. (2009). Bok’yä,la serpiente de lluvia 
en la tradición Nähñü del Valle del Mezquital. Te-
sis. México: Universidad Nacional Autónoma de 
México.


