CrossMark

ANALES DE 17‘
ANTROPOLOGIA

INSTITUTO DE
INVESTIGACIONES
ANTROPOLOGICAS

Anales de Antropologia 56-2 (julio-diciembre 2022): 55-64

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Articulo

Cuando repican las campanas: practicas hispanas
entre los indigenas de la regién central de Oaxaca

When the bells ring: hispanic practices among
the indigenous people of central Oaxaca

Bernd Walter Fahmel Beyer*

Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Antropolégicas,
Circuito Exterior, Ciudad Univeristaria, Coyoacdn, 04510, cpmx, México

Recibido el 27 de mayo de 2021; aceptado el 23 de noviembre de 2021; puesto en linea el 31 de mayo de 2022

Resumen

El estudio de las campanas es una disciplina reciente que aborda la
historia y los usos que se han dado a este instrumento. En las ciudades
de la América hispana se introdujeron los tafiidos acostumbrados en
Espafia, pero muy poco se sabe de las pricticas adoptadas en los pue-
blos indigenas. Con base en el trabajo etnogrifico realizado en los valles
centrales de Oaxaca, se observa que el ajuar de los templos varia en can-
tidad y calidad, aunque en muchos destaca la presencia de una
campana de tormenta. Las creencias espafiolas e indigenas sobre los
relémpagos y las tormentas convergen en dicho instrumento, que se
asocia a los mitos de origen y a una figura conocida como sefior Rayo
que salva a los pueblos de las inundaciones que provoca la serpiente
de agua.

Abstract

The history and use of bells is an emerging discipline that focuses
on the origin and spread of this instrument around the world. Early
American cities used to ring them as they did in Spain, but little
is known about their chime in small Indian towns. Ethnographic
work carried out in the valleys of Oaxaca shows that religious estab-
lishments varied in their #roussean, albeit in many existed a bell that
warned people from incoming storms. Spanish and indigenous beliefs
about tempests and lightning strokes converge around this object,
also associated with origin myths and a supernatural being who pre-
vents flooding caused by a water serpent.

Palabras clave: zapoteco; otomangue; campana de tormenta; rayo; culebra de agua.

Keywords: zapotec; otomangue; storm bell; lightning; water serpent.

* Correo electrénico: fahmel@unam.mx

DOI: 10.22201/iia.24486221e.2022.79604

ISSN: 0185-1225 Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas. FEste es un articulo Open Access bajo

la licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).



56 B. W. Fahmel Beyer/Anales de Antropologia 56-2 (julio-diciembre 2022): 55-64

Introduccién

Bien sabido es que las campanas, cencerros, sonajas y
cascabeles son instrumentos sonoros que han acompafiado
el culto religioso de muchos pueblos a lo largo de cinco
milenios. Sin embargo, también hallaron su lugar en la
vida diaria, ya sea para realzar el atuendo de las clases altas,
convocar a reunjones o conmemorar situaciones de interés
para la comunidad. En Mesoamérica se conocieron desde
la antigiiedad y se elaboraban con cerdmica, madera y
metal. Con el arribo de los espanoles llegaron las primeras
campanas, cuyo taiido formé parte de un programa
civilizador en el cual la ciudad fue “una mdquina de
colonizar que debe imponer un orden y un poder venidos
del exterior, es un aparato reproductor de un proyecto
de sociedad, un organismo regulador de relaciones entre
colonizadores y colonizados” (Bielza de Ory 2002).

Dicho proyecto tenia como finalidad organizar el Nue-
vo Mundo conforme a las normas y cdnones de las culturas
europeas, lo que no significa que a los indios les faltaran
ideas y conceptos semejantes. Al contrario, pareceria que
en los dos continentes se entendia la vida en ciudad como
el maximo grado de desarrollo politico, econémico, reli-
gioso y social. La evangelizacién de los dominios hispa-
noamericanos mediante la presencia de la Iglesia Catélica
fue, por lo tanto, un proceso equivalente a la sacralizacién
del territorio llevada a cabo por las grandes urbes prehis-
panicas (Bielza de Ory 2002).

La sacralizacién del espacio estudiada desde la etnogra-
fia es un procedimiento que no deja huella en la historia
o arqueologia, aunque la transformacién social que con-
dujo a la revolucién urbana' y el control territorial ejer-
cido por los primeros estados convergen en ella (Childe
1954). En ambos casos se reconocen los limites de una
entidad geogréfica y se da al pueblo o ciudad principal
un valor privilegiado porque define las relaciones indivi-
duales e interpersonales “ajenas a la abstraccién concep-
tual [...] los lugares sagrados que constituyen el territorio
cultural pueden tener unidades interiores de significado
que son las marcas o huellas; sitios cargados de potencia
del numen por contacto (z.g. huellas de los pies, del ca-
ballo, del malacate, la huella sinuosa de la culebra). Los
lugares y las marcas estdn asociados a eventos miticos y
rituales: en ellos viven, o ellos son, y alli se manifiestan
las potentes entidades territoriales, con voluntad y figura,
conocidas como duerios del lugar, que viajan de sitio en
sitio y van estableciendo lugares y marcas emblemadticos
del etnoterritorio, traidos desde la memoria a las narra-
ciones y précticas rituales contempordneas (Barabas 2004:
5). En este sentido, se podria decir que la antigua sociedad

' Lo urbano equivale, en este sentido, a conceptos como el “civismo,
buenas maneras o simplemente buena educacién. Independientemen-
te del término que utilicemos, se trata de convivir en comunidad”
(concepto de urbanidad disponible en definicién.mx [Consulta: 20 de
marzo de 2021]). O sea, “existen actitudes y conductas que provocan
malestar en los demds. Cuando esto sucede decimos que no se respe-
tan ciertas normas de urbanidad. Dichas normas no estdn escritas en
un documento concreto, sino que son costumbres y pautas de com-
portamiento consideradas razonables para el conjunto de la sociedad”.

indigena establecia principios y categorias espaciales para
distinguir a las ciudades y espacios sacralizados de los lu-
gares ubicados en los dmbitos agrestes y menos civilizados.
Los espafioles, en cambio, colonizaron la tierra mediante
asentamientos que, en todo momento, fueron visitados
por las 6rdenes religiosas. Ya que éstas venian preparadas
para imponer la nueva fe no pusieron demasiada atencién
en la narrativa de los naturales, la cual se amalgamé con
el imaginario europeo y, a la fecha, permite entender el
paisaje cultural del siglo xv1.

Ahora bien, dentro del amplio universo de la narrativa
oaxaquena se encuentra Cocijo o dios de la lluvia (Caso
y Bernal 1952: 17-49; Gonzilez 2014: 96-97), quien a
manera de sefior Rayo nutrié la tradicién oral sobre las
campanas de tormenta. Aunque la labor de los domini-
cos se enfocd en la erradicacién de las antiguas précticas
religiosas y la modificacién del patrén de asentamiento
indigena (Burgoa 1997a y 1997b), no pudo desterrar las
creencias sobre el numen protector de los lugares que de-
pendian de la agricultura. Para defender a los labradores
de una tromba, se dice que desviaba los vientos y evitaba
las inundaciones causadas por la culebra de agua, un ser
mitico que también aparece en los relatos de otros grupos
de la familia lingiiistica otomangue (Lastra 1997; Guevara
Hernidndez 2004; Valdovinos 2009; Gonzélez Pérez 2014;
Gdmez 2018).> Concebido como una lagartija tras tocar
la tierra, el Rayo encontré el favor de los frailes que lo
representaron como un chintete en algunas campanas de
la regién zapoteca. Fue asi que el instrumento empezé a
simbolizar el papel civilizatorio de los templos cristianos y
la proteccién frente a las tempestades y sus consecuencias.

Antecedentes

Los primeros objetos campaniformes elaborados con
ldminas de hierro fueron usados por los chinos y pueblos
vecinos para adornar el atuendo de las personas impor-
tantes y repeler a los demonios. Segiin Confucio, su
cavidad servia como medida para los cereales, su didmetro
como regla de distancia y su peso como unidad para las
balanzas. El emperador Huang-ti mandé fundir doce
campanas con los tonos de la escala armoénica para pau-
tar la musica instrumental. Otras se empleaban para
despertar a la nobleza, entonar las ceremonias oficiales y
acompanfar los cantos budistas. Los reyes y jefes militares
de Mesopotamia las colgaban del cuello de los caballos,
elefantes y camellos que ensillaban, mientras que los
soldados y cazadores portaban lanzas con campanillas para
confundir a sus victimas.? Los egipcios las fundieron en oro
desde el siglo 1x; se hallaron en la tumba de algunos nifios
como amuleto. El segundo libro de Moisés registra que

% Consultense los trabajos de Carlos Navarrete Céceres sobre las campa-
nas milagrosas que aparecen en los santuarios naturales o construidos,
ya sean asentamientos prehispdnicos o pueblos viejos.

3 Debido a la terminologia empleada en las fuentes documentales no
estd claro si el término campanilla se refiere a un pequefio objeto
campaniforme o a un cascabel.



B. W. Fahmel Beyer/Anales de Antropologia 56-2 (julio-diciembre 2022): 55-64 57

unas campanillas decoraban las tdnicas de los sacerdotes
judios, mientras que otras se tocaban durante los oficios
religiosos. Por su asociacién con la voz de los dioses se
colocaron en la carroza finebre de Alejandro Magno, al
igual que en las insignias militares de los romanos. En la
capital augusta avisaban la apertura del mercado, la ho-
ra del bano, el paso de los criminales al suplicio y la
aproximacién de los eclipses. En el campo se colgaban en
el cuello de las bestias para ahuyentar a los lobos y otros
depredadores (Calvete 1991; Philipp 2020).

A principios del siglo 1v, san Antonio introdujo las
campanas de mano en los asentamientos paleocristianos
del alto Egipto. En algunos casos se colocaron en la puer-
ta de las ermitas y en otros se taffan para convocar a
reunién a los ascetas. En la regla del abad Pacomio, es-
crita anos después, se metié en orden el ritmo de trabajo,
oracién y ocio de los monjes para que fueran de utilidad
a las comunidades religiosas. Fue asi que los signum dare*
empezaron a colocarse en torres o espadanas (Hofmeister
2018).

En el ano 395 se fundé un convento en la isla de
Lerinum, al sur de Cannes, para estrechar la relacién en-
tre los monjes coptos y galos. Desde ahi se introdujo el
signum dare a Europa, donde el repique de siete campa-
nas distintas formé parte de toda vida cenobial. Tiempo
después, un decreto del papa Sabino (604-606) procurd
su empleo en los pueblos y villas cercanas a los conven-
tos. Tomando este instrumento como insignia, san Patri-
cio cruzé el canal de la Mancha para emprender la labor
misionera en Irlanda. Otros monjes, como los santos Co-
lumbano, Galo y Bonifacio, siguieron sus pasos y cris-
tianizaron amplias regiones de la Gran Bretana, Francia,
Alemania, Suiza, Austria e Italia donde atin persistian los
cultos paganos (Philipp 2020).

A partir del siglo v, las campanas® formaron parte
del ajuar de todos los asentamientos religiosos, siendo ben-
decidas y bautizadas con el nombre de algtn santo. Las
habia para la oracién diaria, el Angelus y Padrenuestro,
los bautismos y sepelios, para la adoracién de la Cruzy la
lectura de los Evangelios. Una leyenda de aquella época
relata que todas ellas volaban a Roma durante el Jueves
Santo para beber leche con miel y retornar a sus casas de
oracién la noche de Pascua (Calvete 1991).° Pero el ta-
fiido del instrumento no sélo fijaba los tiempos del culto
religioso. En los centros urbanos permitia regular la vida

* El término signum dare empleado por el abad Pacomio se puede
traducir como objeto “que da la sefial” para que los monjes se
reunieran.

> La voz campana proviene del latin “elision de (vasa) Campana
‘(recipientes de) Campania, regién de Italia de donde procedia el
bronce de mejor calidad” (Oxford English Dictionary). El término
bell, del antiguo inglés bellan, significa “hacer un ruido hueco, rugir,
ladrar”, mientras que Glocke, del alto alemdn Glokka, se refiere a la
forma de céliz abierto hacia abajo. Este dltimo fue documentado
alrededor del afio 1000 en el contexto de la actividad misionera
irlandesa.

¢ Pascual Calvete menciona diversas costumbres espaolas relacionadas
con el uso de las campanas y una serie de leyendas europeas que
versan sobre los milagros vinculados con ellas.

de los campesinos y artesanos o despertar a los pastores y
cazadores que salfan en busca de presas para el consumo
diario. También acompanaba las festividades organiza-
das en torno a las bodas, partos y defunciones, los juicios
y las reuniones del consejo comunal, la compra-venta en
el mercado y el cobro de los impuestos e intereses venci-
dos. De gran importancia fue el repique que anunciaba
incendios, tormentas e inundaciones, o el inicio y fin de
una guerra. En algunos casos avisaba a la poblacién sobre
el peligro de la peste o los demonios, y en otros invocaba
a los buenos espiritus para la siembra y la cosecha (Cal-
vete 1991; Hofmeister 2018; Philipp 2020). El poder de

las campanas también estaba dirigido contra

situaciones adversas de los satélites satdnicos, ca-
paces de ejercer influencias sobre el volar de las
brujas, cuyos sonidos les desorientarian y les harfa
fracasar su reunioén en el aquelarre. Por el contra-
rio, los tanidos campaneros resultarfan gratos al
Altisimo, por lo cual se creeria sin titubeos en los
posibles beneficios curativos, al introducir la cabe-
za o parte enferma del cuerpo, dentro del hueco de

la campana (Luis del Campo 1988: 173).

Entre los siglos viir y xi1, las campanas fueron fundi-
das en los conventos mediante la técnica de la cera per-
dida, pero durante el siglo x1v se volvieron comunes las
campanas géticas, cuya constitucién mejoré su sonido y
les otorg la forma actual’” (Hoffmann s.f.). Para enton-
ces eran manufacturadas en las ciudades por los gremios
de metalurgos que elaboraban las monedas, cafiones y

unos objetos conocidos como ‘tintinabulum’, que
eran como cacerolas huecas, capaces de producir
un sonido muy alegre cuando se les dejaba vibrar
libremente, y que servian para que los mortales se
comunicaran con los dioses. Por la periodicidad
de sus movimientos, las campanas resultaron ser
objetos muy utiles para medir el tiempo, forman-
do parte de relojes, campanarios y carrillones (s.a.

2010).

Las campanas en la Nueva Espafia

Son muy pocos los estudios campanoldgicos realizados en
Meéxico (s.a. 2010). Segtn Calvete (1991), las catedrales
suelen tener cinco o mds campanas, las parroquias dos o
tres y las iglesias de 6rdenes mendicantes u oratorios
particulares una. Pero es comdn que en las primeras haya
mis. Por ejemplo,

Entre 1578 y 1589, los hermanos Simén y Juan
Buenaventura fundieron tres de ellas para la Ca-
tedral Metropolitana de México, incluyendo la

7 En la nota 20 de su trabajo, Marfa del Carmen Carredn (2020: 13)
describe las distintas formas que podian adoptar las campanas.



58 B. W. Fahmel Beyer/Anales de Antropologia 56-2 (julio-diciembre 2022): 55-64

Dofia Marfa, que es la mds antigua de todo el con-
junto. Para el siglo xvi1, entre 1616 y 1684, dicha
catedral se habia engalanado con otras seis piezas
grandes, incluyendo las famosisimas Santa Marfa
de los Angeles y la Marfa Santisima de Guadalupe.
En el siglo xv, entre 1707 y 1791, se fundieron
otras diecisiete (s.a. 2010).

En la catedral de Puebla, las campanas mds antiguas
son del siglo xviry fueron fundidas por diversos miembros
de la familia Francisco y Diego Mdrquez Bello. Cuen-
ta la leyenda que, una vez colocada la campana mayor
de dicha catedral, “se descubrié que no tocaba; sin em-
bargo, por la noche, un grupo de dngeles la bajaron del
campanario, la repararon y la volvieron a colocar en su
sitio” (s.a. 2010).

Por lo general se cree que el tafiido del instrumento
convoca a los fieles para la misa de la mafiana, el medio
dia y la tarde, o para alguna festividad religiosa. Sin em-
bargo, hay muchos repiques que ya no se frecuentan y
por ende se desconocen. Entre ellos estdn las llamadas a
Misa Solemne, el Rosario, el Tedeum y el catecismo. El
toque de Profundis se realizaba después de rezar el Ave-
maria, mientras que el de elevacién de la hostia avisaba a
los no presentes el momento de arrodillarse y hacer una
breve adoracién. El repique general o toque de regocijo
daba la bienvenida a los virreyes y obispos, pero también
se ejecutaba durante las procesiones del Santisimo Sacra-
mento. Por dltimo, estd el toque de difuntos (Carreén
2020: 14).

Otras llamadas tenfan como objetivo mantener el
orden y la coherencia social. La oracién del alba se ins-
tituy6 en la Ciudad de México en 1687, para la cual se
tocaban las campanas a las cuatro de la mafana. El to-
que de queda, en cambio, avisaba el momento en el cual
la poblacién debia recogerse en sus casas; en 1584 se
realizaba de nueve a diez de la noche y en distintas for-
mas perduré hasta 1847 (s.a. 2010). El toque a rebato
anunciaba incendios o una inminente invasién bélica. El
toque de plegaria o rogativa invocaba a Dios para que re-
mediara epidemias, temblores y sequias, o deseaba un fe-
liz viaje a la flota espanola. El toque a hielo se efectuaba al
haber un descenso repentino en la temperatura. El toque
de perdidos permitia a los viajeros orientarse durante los
temporales de nieve y el toque de nublo o de tormenta
daba la alarma en caso de huracanes e inundaciones (s.a.
2010; Carre6n 2020: 15).8

La profesién de campanero es ardua y se aprende de
oido y prdctica; no se aprende en un afio, es preciso es-
tar en ella muchos mds; por ello, nadie quiere practicar
este arte, lo que demuestra que el campanero nace, no se
hace. Su trabajo implica el uso de las manos, los pies y los
codos, y se realiza subidos a una escalera, encima de las

8 Véase el trabajo de Marcela Dévalos (2011) sobre la disminucién
de los tanidos en la Ciudad de México promovida por los politicos
liberales del siglo x1x, quienes se quejaban de que el sonido les
recordaba el dominio que tuvieron los curas y religiosos en la ciudad.

campanas o debajo de ellas. Su vida es solitaria, a manera

de cartujos del aire, por lo que es casi imposible hoy en

dia dar con un hombre para esta tarea (Calvete 1991).
De ahi que Calvete le dedicara el siguiente poema:

Campanero, campanero, cuando toques pensards
—no lo olvides un momento—

que las campanas por ti tocardn un dia a muerto.
Y tl seguirds el suefo para

despertar en feliz eternidad si en la vida fuiste bueno.

iYa se muri6 el campanero y no tocaron las campa-
nas! La Catedral quedé triste

y hasta sus piedras lloraban; por unas calles muy
altas en un féretro pasaba,

y detrds iban sus hijos y otros muchos que le amaban.

iYa se muri6 el campanero, y no tocaron las cam-
panas! Unos dngeles muy bellos

le llevaron en sus alas; en una tarde con nubes para
otro mundo volaba.

iYa se muri6 el campanero, y no tocaron las cam-
panas!

Las campanas en San Dionisio Ocotepec y San
Baltazar Chichicapan

La regién conocida como Valles centrales de Oaxaca
comprende varios espacios geograficos enmarcados por
sierras de escasa altura. Los pueblos de San Dionisio y
Chichicapan se ubican en la porcién media y oriental de
dicha regién, y han sido poco estudiados debido a que
se hallan fuera de los circuitos turisticos. Sus habitantes
hablan el zapoteco y no hace mucho que empezaron a
usar el castellano. Cincuenta afios atrds, las mujeres
eran monolingiies y los hombres empleaban unos cudn-
tos términos para el comercio y los asuntos de la ad-
ministracién publica. Actualmente la educacién bdsica
es bilingiie y la telesecundaria se transmite en el idioma
nacional. Los nifos han dejado de estudiar el zapoteco
debido a que es una lengua tonal y se dificulta su
escritura; a ello se suma que muchos maestros proceden
de localidades cuya variante lingiiistica es desconocida.
Como consecuencia se estd perdiendo ‘la costumbre’,
aunque la gente mayor atn recuerda los cuentos y relatos
que le fueron transmitidos en su lengua nativa.

Buena parte de la narrativa que llega a los ninos se tra-
duce ‘por aproximacién’ debido a que el significado pro-
fundo de muchos conceptos sélo es inteligible a quien
domina el zapoteco (Bautista y Ldépez 1978; Garcia
Arreola 2003). En dicho proceso se pierden contenidos e
imdgenes que son ajenas al mundo occidental y a la ma-
nera en la que desea entender el pasado indigena. Tam-
bién hay personas que enriquecen los relatos con mitos
y leyendas que oyeron en otros lugares, torndndolos en



B. W. Fahmel Beyer/Anales de Antropologia 56-2 (julio-diciembre 2022): 55-64 59

anécdotas curiosas, por no decir fantisticas.” Las historias
de los abuelos, por su parte, siempre son de cardcter ex-
traordinario ya que compactan los hechos y las vivencias
de numerosas generaciones. El resultado de dichas mez-
clas y combinaciones es un imaginario que se proyecta a
las épocas fundacionales y da sentido al quehacer diario.

En otros dmbitos de esta regién se puede advertir la
misma situacion, con la agravante que los jévenes han
perdido sus antiguas tradiciones. Por lo tanto no tienen
conciencia de la historia de su pueblo ni del ajuar que al-
guna vez adorné sus templos. Entre los lugares que
conservan el sistema de cargos vinculado a diversas festi-
vidades se halla San Dionisio Ocotepec, cuyas campanas
portan un nombre y el ano en que fueron dedicadas. En la
mds antigua de ellas se lee Sancte didace ora pro nobis anno
dei 1713. La campana mayor, consagrada al santo patro-
no, tiene apuntado Sazn Deonisio ora pro nobis 1730. En la
tercera, supuestamente donada por la familia de Juarzo,
dice Anno dei 1798 sancte Joseh ora pro nobis. Juan Jui-
rez o Juarzo fue un arriero espanol que beneficié a la co-
munidad, y al casarse sus hijos regalé sendas campanas a
Ocotlan y Tlalixtac. Ademds instauré usos y costumbres
que incluyen el cargo de campanero (figura 1).

Segtin Garcia Arreola (2003: 30), la campana se toca
todos los dias a las doce, cuatro y siete de la tarde, y to-
das ellas cuando el cura regresa de oficiar misa en las de-
pendencias de la parroquia. También se tafien los lunes,
martes y sabado a las cuatro de la mafana, cuando los
diputados lavan los floreros del templo. Ademids del cam-
panero estdn los tamboreros y la chirimia. Ambos cargos
son muy particulares “ya que quien toca el tambor es un
nifio de 12 anos de edad y quien toca la chirimia es un jo-
ven de 23 afos, el cual no tiene que estar casado. Su fun-
cién es tocar el tambor y la chirimia en las novenas o
novenarios y ceremonias religiosas” (Garcia 2003: 32).

Ahora bien, cuando los espafioles llegaron al drea de
San Dionisio, la mayoria de la gente residia en el Pueblo
Viejo o Lass Guieé. De ahi que se empezara a erigir un
templo en aquel lugar, situado en las faldas del Cerro de
la Cruz. Las ruinas que suelen ser identificadas con dicho
edificio son, sin embargo, los restos de una cancha de pe-
lota prehispdnica y no los de la casa de culto que nunca se
termind. Mds tarde se construyé un templo en el asenta-
miento fundado junto al Camino Real de Tehuantepec,
por lo que los habitantes del cerro quedaron al margen
de la vida institucional (Fahmel 2005). Dice la leyenda
que al trasladarse a la cabecera actual se llevaron las cam-
panas, pero una de ellas se habria quedado atascada en el
camino. Aquéllos que tienen suerte la oyen repicar a las

? Para los fines de este trabajo, es necesario aclarar dichos términos,
empezando por el mito (de mythos), “Fébula o ficcién alegérica.
Relato fabuloso de origen popular y espontdneo, en el cual agentes
impersonales -las fuerzas de la naturaleza en la mayoria de los casos-
son representados bajo formas de seres personales cuyas acciones y
aventuras tienen un sentido simbdélico. El mito sélo es tal cuando
los hechos imaginarios que relata son tenidos por reales” (UTEHA v1I:
633). La leyenda (de legenda) es una “relacién de sucesos que tienen
miés de tradicionales o maravillosos que de histéricos o verdaderos”
(uTEHA VI: 1017).

Figura 1. Campana mayor de San Dionisio Ocotepec
(fotografia del autor).

doce del dia o en algtn otro instante. El destino de las
demds piezas no se menciona y tampoco se relaciona con
las campanas del siglo xvi11, por lo que habria que cues-
tionar la exactitud del relato. La bajada del cerro también
se vincula con un juicio que quizd tuvo que ver con la
congregacién de los indios en el nuevo poblado, aunque
dicho suceso no contradice la nocién que Lass Guie¥é sea
el lugar de origen y punto de referencia para la historio-
grafia local. Un acontecimiento semejante, consignado
en la Historia de los Indios de la Nueva Espania de fray To-
ribio de Benavente, demuestra qué tan importantes eran
las campanas en el imaginario de los indigenas. En 1538,
la capital de los purépechas se encontraba en Tzintzun-
tzan, y habfa una campana “que habfa demostrado tener
‘milagrosos efectos contra las tempestades’. Su fama era
tal que, cuando se tomé la determinacién de trasladar
la sede catedralicia a Pdtzcuaro, los naturales se opusie-
ron rotundamente, lo que dio origen a un gran tumulto”
(Carreén 2020: 17).

En un pueblo cercano a San Dionisio, conocido
como San Pablo Giiila, los dominicos dieron inicio a la
construccion de un templo que serfa concluido hasta me-
diados del siglo xvir. Segtn la tradicién oral pidieron
prestado a sus vecinos el Cristo que habian comprado
en Santo Domingo Chihuitdn, y mientras avanzaba la
obra le erigieron una capilla en lo alto del cerro. Pero
la imagen bajé de forma milagrosa al lugar donde se
fundé el pueblo vy, tras llevarla a su capilla tres veces, la
gente aprobd que se quedara en el templo ubicado frente
a un manantial (figura 2). Tiempo después los de San
Dionisio pidieron que se les devolviera el Cristo, pero



60 B. W. Fahmel Beyer/Anales de Antropologia 56-2 (julio-diciembre 2022): 55-64

Figura 2. Campana de San Pablo Giiila con la imagen del
Sefior de Chihuitdn (fotografia del autor).

eso nunca ocurrid, por lo que tuvieron que contentarse
y considerar a los de Giiila como sus mejores amigos.'°

Mds alld de San Pablo se encuentra el municipio de
San Baltazar Chichicapan. Sus habitantes recuerdan que,
al pasar cerca del Pueblo Viejo, escuchaban el sonido de
una campana que tocaba una sola vez. Después de ras-
trear el origen del sonido, realizaron una excavacién en
el monticulo conocido como Templo de la Sabiduria y
hallaron el instrumento sonoro al centro del edificio a
una profundidad de dos metros. Con gran esfuerzo lo su-
bieron a una carreta y lo llevaron a la iglesia de la pobla-
cién, donde lo instalaron en un cobertizo que para ese fin
se construyd en el atrio. Cuentan que, al tocarlo con el
badajo, se escuchaba hasta lugares muy alejados —incluso
hay quienes afirman que se ofa en la misma ciudad de
Oaxaca. Sin embargo, otros dicen que estaba encantado
y que s6lo algunos lo podian escuchar en las afueras del
poblado (Rebollar y Sanjuan 2006: 62-65).

Al contrastar el papel del templo y su ajuar en los tres
relatos, viene a la mente la antigua leyenda europea en la
cual las campanas volaban a la capital del mundo cat6-
lico para nutrirse de leche y miel. Es decir, que en todos
ellos se hace alusién a un lugar de origen, y en dos se
expresa el deseo de retornar a un pasado donde el bronce
convocaba a toda la poblacién y no sélo a unos cudntos
afortunados. En San Dionisio se sittia la campana en el

1 En la copia del Libro de Providencias de San Dionisio, cuyo original
desapareci6 el 9 de febrero de 1916, el parroco Vicente Gonzélez
dejé senalado que San Pablo Giiild, segunda cabecera de la parroquia,
estaba obligado a ayudar con la sustentacion del Sefor Cura.

contexto de la evangelizacién espafiola, cuando el Pue-
blo Viejo perdi6 su preeminencia en la red comercial de
los valles. En Chichicapan, en cambio, se asocia con el
punto mds sagrado de la antigua cabecera. La idea que
su sonido llegaba hasta la ciudad de Oaxaca es causa de
orgullo y brinda continuidad a la nocién de haber sido
un extenso e importante seforio zapoteca.

Las campanas y el sefior Rayo

Un aspecto que distingue a ciertas campanas es su
capacidad de alejar las tormentas y evitar las inundaciones
que ponen en peligro las labores del campo. De ahi que
“en las catedrales, templos, monasterios u otros san-
tuarios que posefan varias campanas se solia reservar una
para cuando sobrevenia una tempestad. Pero en los casos
donde s6lo habia un bronce, todas las virtudes que se
asociaban a los diferentes sonidos se le atribufan al mismo”
(Carre6n 2020: 12). Sin embargo, no todas las campanas
gozaban de dicho poder pues sélo lo tenian “aquellas
que mediante las oraciones de la Iglesia habian sido arre-
batadas del dominio de lo profano” (Carreén 2020: 20)."
Ensuelo mexicano existen numerosas campanas de tor-
menta dedicadas a un determinado santo. Entre ellas des-
tacan las de la ciudad de Puebla de los Angeles, donde se

buscé la proteccién contra los rayos y las tempes-
tades en San José en 1580 y, en 1611, en Santa
Barbara; Atlixco o Villa de Carreén hizo lo propio
con San Félix; Mecayapdn, Veracruz y Xalitzintla,
Puebla, con San Sebastidn; San Luis Potosi nom-
bré su protector a San Antonio de Padua en 1645
y, cuatro afios después, a San Lorenzo; Guadalaja-
ra se ampard en San Clemente hacia 1624; Valla-
dolid de Michoacdn invocaba a San José; en Taxco
a Santa Prisca; y [en] 1734 Zapopan eligié a la
Virgen Marfa (Carreén 2020: 26-27).

Para demostrar su efectividad, la estudiosa de las cam-
panas presenta dos casos registrados en las fuentes docu-
mentales:

A comienzos del siglo xvi1, en su Historia religiosa
de la provincia de México de la orden de Santo Do-
mingo, fray Hernando de Ojea narré que los to-
ques de campanas en su convento eran muy efec-
tivos para detener las tempestades que se daban en
la capital virreinal durante el siglo xvir: “se ha visto
muchas veces por experiencia en la gran inunda-
cién de la laguna de México [...] que viniendo

" En la nota 21 de su trabajo, Carreén (2020: 13) describe algunas
caracteristicas metaltrgicas de las campanas. Mds adelante se refiere
a los efectos que supuestamente tenfan sobre la atmésfera. En este
sentido menciona la idea de que “las ondas sonoras y las vibraciones
eran capaces de cambiar el rumbo del viento y la tempestad y al
mover el aire, impedfan que la humedad se transformara en agua o
hielo” (Carreén 2020: 22).



B. W. Fahmel Beyer/Anales de Antropologia 56-2 (julio-diciembre 2022): 55-64 61

a descargar sobre ella la tempestad o nublado un
grande aguacero, en tanendo estas campanas |...]
se retiraba como si fuera persona racional, astuta y
bien advertida, viéndose descubierta y entendidos
sus malos intentos. Y, en cesando de tafier, aco-
metia otra vez para hacer el lance y se retiraba en
sintiendo que la descubrian, tocaban armas y ta-
fifan a rebato y asi entraba y salfa muchas veces: y
si hallaba descuidadas las centinelas hacia su lance,
y si no se desvanecia o declinaba a otra parte (Ca-
rreén: 2020: 19).

De igual manera, en 1702:

casi todas las iglesias de la ciudad de México toca-
ron A plegaria o rogativa con ocasién de un fuerte
huracdn “de todos cuatro vientos que levanté una
gran polvareda [...] que oscurecié el sol”, y otro
de 1716, cuando Fray Miguel de Torres narré los
motivos de la consagracién de unas campanas en
la villa de Santa Maria de los Lagos, exponiendo las
acciones del obispo Manuel Ferndndez de San-
ta Cruz y Sahagtin: Y sabiendo también que las
campanas consagradas son uno de los mejores ins-
trumentos y sagradas reliquias para ahuyentar los
espiritus infernales apoderados de los vientos, con-
sagré su ilustrisima las de la matriz de aquella villa,
para que refrenasen con sus clamores la desbocada
furia de Lucifer, que llenando de su infernal fuego
las nubes, amenaza o quita la vida con sus rayos
alos mortales; dej6 con eso muy consolados y agra-
decidos a todos los vecinos y moradores de aquella
villa (Carreén 2020: 18-19).

Ahora bien, cuando las fuerzas de la naturaleza estin
en equilibrio, la vida sigue su rutina y rara vez merece un
lugar en las crénicas oficiales. Sin embargo, siempre hay
que estar atentos a las sefiales que anuncian un cambio
en las condiciones climdticas, ya que éstas pueden dejar
una huella indeleble en la memoria de una comunidad.
En San Dionisio, por ejemplo, se acostumbra subir al
Cerro de la Cruz el dia de Afio Nuevo para llevar flo-
res, velas e incienso a un drbol cuya forma da nombre
al promontorio. Si las nubes bajan a la cima del cerro o
se escuchan piedras rodar por las laderas, se toma como
presagio de buenas lluvias y abundantes cosechas. Segiin
Parsons (1936: 230), quien presencié los hechos en
1931, habia drboles frutales en lo alto y al acercarse po-
dia ofrse musica agradable. Tras comparar el lugar con el
huerto referido en un mito ampliamente difundido en
la regién se ocupa del personaje conocido como gente
Rayo y de los prodigios que se le atribuyen. En la fibula
que apunta identifica a esta figura con un sefior de Yala-
lag que lucha contra un mixe transformado en gonnis
o culebra de agua. El enfrentamiento concluye con un
gran estruendo que anuncia la victoria del sefior Rayo y
la destruccién del embalse que construyé la culebra para
inundar un pueblo. Como el mito no se asocia al huerto

visitado, y tampoco se dice que en San Dionisio teman
al gonnisy las desgracias que causa, se contempla el cerro
como un lugar especial donde brilla el sol y nunca hace
falta el agua.

Con respecto a las culebras y el fragor que acompa-
fia al rayo, es necesario mencionar el estudio de Milldn
(2007: 162) sobre la mentalidad de los teenek veracruza-
nos y los huaves de Oaxaca. Para los primeros, “el trueno
y la serpiente son entidades emparentadas, siendo la ser-
piente quien resguarda el territorio del trueno, de quien
recibe proteccién”, mientras que para los huaves “la rela-
cién entre ambos elementos es profundamente antagéni-
cay da lugar a mitos y danzas de confrontacién” (Gonza-
lez 2014: 48). A ello anade Gonzilez (2014: 170) que en
principio “todas las culebras son consideradas animales
del Rayo; ya sea que se les defina como sus naguales y
ayudantes. Su morada se encuentra en lugares himedos
y frios como los nacimientos de agua, los rios, las cié-
negas, las cuevas e incluso el mar [...] Sin embargo, al
igual que el Rayo, también la Culebra tiene al menos dos
advocaciones. Por un lado, se le asocia con la agricultura,
el agua, la lluvia y la riqueza; por el otro, es la causante
de las inundaciones, los huracanes, los terremotos y otro
tipo de calamidades, tanto naturales como personales”.

En la regién zapoteca hay muchos lugares donde se
han recopilado noticias sobre la formacién de lagunas o
el resurgimiento de pozos y manantiales, pero también
de lugares que se secan a partir de la huida de una culebra
(Gonzdlez 2014: 172). Un relato bien conocido de San
Dionisio senala, por ejemplo, que Juan Judrez adquiri6
un terreno en el Guirule para ensefar a la gente el siste-
ma de riego y los nuevos métodos de cultivo. Asimismo
explica que Juarzo fomentd la crianza de animales do-
mésticos, el cultivo de hortalizas y plantas ornamentales
(Garcia Arreola 2003: 120). Pero mucha gente identifi-
ca a esta figura con el senor Rayo, de quien se dice que
devasté una laguna ubicada a orillas del Camino Real
porque alguien se atrevi6 a jalarle las barbas.

Otros testimonios vinculan las inundaciones con el
gonnis y la stbita intervencién del sefior Rayo (Gonzélez
2014: 173). En San Baltazar Chichicapan, los habitantes
recuerdan que un dia se nublé el cielo, se puso gris y
cayeron fuertes aguaceros que no permitian a las perso-
nas salir de sus hogares. Cuando el agua crecié tanto que
amenazé inundar la iglesia, comenz6 a sonar la campana
previniendo a los pobladores que algo iba a suceder. La
situacién era acuciante debido a que los frailes habian
construido una cisterna muy cerca del templo, y si el
agua se desbordaba, podia entrar a la casa de los religio-
sos. En eso “aparecié un hombre misterioso, llamado por
el repique tan insistente. Se dirigié al grupo de ancianos
para ofrecerles su ayuda, aunque a cambio les pidi6 el
badajo. El consejo de ancianos aceptd y el extrafio se in-
trodujo en un remolino que forma el rio al atravesar el
pueblo. Tras esperar un rato, se escuché el estruendo de
un rayo y en seguida sali6 el hombre diciendo jvolvi a de-
rrotar al maligno! La gente respet6 su palabra, y entre la
alegria de haber resuelto el problema y la tristeza de per-



62 B. W. Fahmel Beyer/Anales de Antropologia 56-2 (julio-diciembre 2022): 55-64

der una parte de la campana entregé el badajo al extrano
que lo recibié gustoso, se lo colocé en el hombro y se
alejé en direccién del Pueblo Viejo. Desde entonces “la
campana ya no toca igual, esperando ansiosa que algiin
dia vuelva a ella el badajo original y juntos repiquen tan
fuerte como antafio” (Rebollar y Sanjuan 2006: 62-65).

Pero ;quién es el sefior Rayo que salva a los pueblos
de los estragos que provoca la culebra? Si se le identifica
con el numen que en su figura de Tlaloc porta mazorcas
de maiz o un rayo en la mano se estaria ante el ente sa-
grado que beneficiaba la agricultura y el modo de vida
en comunidad."” Basado en el Vocabulario de la lengua
zapoteca de fray Juan de Cérdova, Gonzdlez (2014: 25-
27) senala que Cocijo era el antiguo dios de la lluvia que
en Santiago Xanica y en la regién de Ozolotepec “derivé en
las formas y personificaciones particulares que las comu-
nidades [de la montana] conciben como el Rayo”. En las
cosmovisiones locales, dice:

el Rayo es una entidad mdltiple, pues ademads de
ser el duefio del agua y la lluvia, lo es del maiz y
las plantas, de los animales, del cerro y sus riquezas
y rige los distintos fenémenos meteorolégicos, e
incluso geoldgicos. De ahi que se le invoque para
solicitarle agua, lluvia, maiz, permiso y punteria
para la caceria de venado, suerte, salud, la protec-
cién de recién nacidos y venganza y muerte para
los enemigos.

Un elemento que apoya la idea de que dicha deidad se
veneraba en los lugares donde existen campanas de tor-
menta es la representacién de una lagartija en la parte
exterior de los bronces, como en Santiago Xanica y San
Baltazar Chichicapan (figuras 3, 4 y 5).

Segtin Gonzélez (2014: 177) hay varios lugares en los
valles de Miahuatldn y Oaxaca donde se cree que al caer
un rayo en la tierra se transforma en un chintete o Anolis
nebuloides, que es la hija del Rayo o el Rayo mismo. Por
su tamafo pequefo y delgado, y sus franjas o decoracio-
nes en forma de rombo, se parece a la Anolis quercorum o
lagartija del Rayo venerada en Teotitldn del Valle (Gon-
zdlez 2014: 179). La primera de ellas figura en varios re-
latos de Santiago Xanica, donde

En una ocasién llovié mucho, habia viento y re-
limpagos. Un rayo cay6 en la iglesia y quemé el
techo. Todos los santos de la iglesia también se
quemaron, pero Santiago... jha, qué va estar den-
tro de la iglesia! Santiago ya estd parado en frente,
donde ahora estd la escuela de musica [...] Los ra-
yos que cayeron sobre el techo de la iglesia eran

2 En su opusculo sobre el calendario agricola, Fahmel (1995)
discute los ciclos de cultivo anuales y su representacién en la
iconograffa mesoamericana. Gonzélez (2014: 167), por su parte, se-
fiala que “ambas proyecciones del Rayo permiten a los zapotecos
del sur ordenar el temporal y parte del ciclo de lluvia con base en
la cosmovisién, al otorgar atribuciones de apertura y cierre de la
temporada de agua al rayo de lluvia y al rayo seco, respectivamente”.

Figura 3. Campana de Santiago Xanica
(fotografia de Damidn Gonzdlez 2014: 182).

S ST "

& S B A

Figura 4. Campana de San Baltazar Chichicapan
(tomada de Mapsus.net).

secos, por eso las personas no pudieron apagar el
fuego con agua comun, sino que tuvieron que uti-
lizar agua con sal. Un aspecto sumamente signifi-
cativo es que a Santiago se le considera ‘hijo del

Rayo’ (Gonzdlez 2014: 165).

En San Baltazar Chichicapan, en cambio, se asocia la
lagartija con la campana y el personaje que salvé al pue-
blo de la inundacién. Por los detalles del relato que se ha-
lla en el trabajo de Rebollar y Sanjuan (2006: 62-65) no
queda duda que se trata del numen de la lluvia y el ra-



B. W. Fahmel Beyer/Anales de Antropologia 56-2 (julio-diciembre 2022): 55-64 63

Figura 5. Lagartija plasmada en la campana de San Baltazar Chichicapan

(fotografia de Rebollar y Sanjuan 2006: 63).

Figura 6. Imagen de una lagartija esculpida en un monolito
de Huamelulpan, en la regién Mixteca Alta (fotografia
tomada de lugaresdemexico.com).

yo quien se llevé el badajo al lugar de donde fue sustraido,
es decir, el Pueblo Viejo o cabecera del antiguo sefiorio
zapoteco. Si el planteamiento de Carreén (2020: 12) es
correcto, y “en los casos donde s6lo habia un bronce, to-
das las virtudes que se asociaban a los diferentes sonidos
se le atribufan al mismo” se tendria evidencia fehaciente
que los frailes de Oaxaca sobrepusieron las funciones del
instrumento para reforzar las creencias en torno a Cocijo
y proteger los campos y asentamientos indigenas.

Conclusiones

Tras efectuar un recorrido desde el origen de las campanas
hasta su arribo a la Nueva Espana se entiende que el
instrumento tuvo multiples usos en los asentamientos
religiosos y perimetros urbanos. Sin embargo, es poco lo
que se sabe del papel que jugé en los poblados indigenas,
por lo que se requiere un estudio mds detallado de las
fuentes documentales y un registro minucioso de las pie-
zas existentes, por mucho que un sinnimero de ellas

fuera fundido para fabricar otros objetos y pertrechos de
guerra.

Por otro lado cabria profundizar en el estudio del dios
de la lluvia como simbolo de la vida en ciudad, ya que
en general se le mira como un numen asociado a la agri-
cultura. En Oaxaca se le conoce desde la época Monte
Albén I, aunque no fuera representado en forma de lagar-
tija. La serpiente de agua, en cambio, aparece en las le-
yendas de muchas regiones de Mesoamérica pero no ha
sido reconocida como tal en la iconografia. Ya que am-
bas figuras interactdan en los relatos que se refieren a los
cambios climdticos es probable que formen parte de una
misma tradicién oral que tiene su raiz en el imaginario
de los primeros pueblos sedentarios. Los espanoles, por
su parte, habrian plasmado el reptil en las campanas de
tormenta para dar continuidad a las antiguas creencias
y no interrumpir el quehacer de los labradores que los
abastecian con productos del campo.

Ahora bien, una lagartija semejante a la que se halla
en la campana de Chichicapan se encuentra labrada en
un monolito del Edificio C descubierto en las afueras
de San Martin Huamelulpan (figura 6). En este lugar,
situado en una planicie expuesta a los cuatro vientos, se
fundé uno de los asentamientos monumentales mds an-
tiguos de la Mixteca Alta. Las urnas excavadas en el sitio
demuestran que la gente pudiente estreché lazos con las
élites de los valles centrales, que para la época I tardia ya
empleaban los iconos del calendario ritual esculpidos de-
bajo del reptil mencionado (Gaxiola 1976: 93-98)." Si
dicho animal significa lo mismo que la Anolis moldeada
en las campanas virreinales podria decirse que esta forma
de representar al Rayo surgié a finales del Precldsico en el
entorno de las primeras ciudades de Oaxaca.

13 El {cono ubicado en la esquina derecha del monolito representa a
un mono, que en los cédices postcldsicos es el nahual del dios del
viento Ehecatl.



64 B. W. Fahmel Beyer/Anales de Antropologia 56-2 (julio-diciembre 2022): 55-64

Referencias

Barabas, Alicia M. (2004). La construccién de etnoterri-
torios en las culturas indigenas de Oaxaca, Desa-
catos, 14: 1-21.

Bautista y Lopez, A. (1978). Leyendas Oaxaquenas: Voces
recreativas. Oaxaca: Mexique.

Bielza de Ory, V. (2002). De la ciudad ortogonal ara-
gonesa a la cuadricular hispanoamericana como
proceso de innovacién-difusién, condicionado por
la utopia. Scripta Nova. Revista Electrénica de Geo-
grafia y Ciencias Sociales, 6 (106).

Burgoa, E de (1997a). Geogrdfica Descripcion de la parte
septentrional del Polo Artico de la América. Edicién
facsimilar. Oaxaca, México: Gobierno del Estado
de Oaxaca, Universidad Nacional Auténoma de
México, Consejo Nacional para la Cultura y las
Artes y Universidad Auténoma Benito Judrez de
Oaxaca. Grupo Editorial Miguel f\ngel Porrta.

Burgoa, E de (1997b). Palestra Historial de virtudes y
exemplares apostilicos. Edicién facsimilar. México:
Gobierno del Estado de Oaxaca, Universidad Na-
cional Auténoma de México, Consejo Nacional
para la Cultura y las Artes y Universidad Auté-
noma Benito Judrez de Oaxaca, Grupo Editorial
Miguel Angel Porrta.

Calvete, P. (1991). Historia de las Campanas. Campanas
de Catedrales de las di6cesis mds importantes de Es-
pana y de Aragén. Campaners, 4. Disponible en
www.campaners.com [Consulta: 18 de enero de 2021].

Carreén Nieto, Marfa del C. (2020). Nimbum Fugo:
campanas y tormentas en la Nueva Espana. 7zinz-
guntzan: Revista de Estudios Historicos, 71: 7-29.

Caso, A. e 1. Bernal (1952). Urnas de Oaxaca. México:
Instituto Nacional de Antropologia e Historia.

Childe, G. V. (1954). Los origenes de la civilizacién. Méxi-
co: Fondo de Cultura Econémica (Breviario 92).

Dévalos, M. (2011). El lenguaje de las campanas. Revis-
ta de Historia Social y de las Mentalidades, 1 (5):
181-198.

Fahmel Beyer, B. (1995). En el Cruce de Caminos. Bases
de la Relacion entre Monte Albdn y Teotihuacdn.
México: Universidad Nacional Auténoma de México.

Fahmel Beyer, B. (2005). El camino a Tehuantepec. Ana-
les de Antropologia, 39 (2): 9-24.

Gdmez Espinosa, A. (2018). La serpiente de agua en la
cosmovisién y ritualidad de los Ngiguas de San
Marcos Tlayocalco, Puebla, México. Antropologia
Experimental, 18: 121-134.

Garcia Arreola, A. M. (coord.) (2003). El pueblo de las
cuatro varas. Estudio del sistema de cargos en San
Dionisio Ocotepec Oaxaca. México: Servicios para
una Educacién Alternativa, Educa.

Gaxiola, M. (1976). Excavaciones en San Martin Huame-
lulpan, un sitio de la Mixteca Alta, Oaxaca, México.
Tesis. México: Escuela Nacional de Antropologia
e Historia,

Gaxiola Gonzélez, M. (1974). Huamelulpan: un centro
urbano de la Mixteca Alta. Tesis. México: Univer-
sidad Nacional Auténoma de México.

Gonzilez Pérez, D. (2014). Llover en la sierra. Rituali-
dad y cosmovisién en torno al rayo y la lluvia en-
tre los zapotecos del sur de Oaxaca. Tesis. México:
Universidad Nacional Auténoma de México.

Gonzilez, V. (1916). Libro de Providencias de San Dioni-
sio. Copia manuscrita conservada en la Parroquia
de San Dionisio Ocotepec, Oaxaca.

Guevara Herndndez, J. (2004). El paisaje ritual de los
yuhmu de Tlaxcala. A. Barabas (coord.) Didlogos
con el territorio, vol. 4 (pp. 165-181). México: Ins-
tituto Nacional de Antropologfa e Historia.

Hoffmann, B. (s.f.). Entwicklungsgeschichte der Glocken.
Glockenmuseum Stiftskirche Herrenberg. Disponi-
ble en https://www.glockenmuseum-stiftskirche-
herrenberg.de [Consulta: 14 de mayo de 2022].

Hofmeister, K. (2018). Geschichte der Glocken. Stimme
der Gotter, Schrecken der Déimonen (Tradition und
Geftihl: Glocken in Hessen entdecken). Disponi-
ble en www.hr4.de [Consulta: 14 de mayo de 2022].

Lastra, Y. (1997). El otomi de Ixtenco. México: Universi-
dad Nacional Auténoma de México.

Luis del Campo, J. (1988). Algunos aspectos del tocar de
las campanas. Cuadernos de etnologia y etnografia
de Navarra, 51: 165-178.

Millan, S. (2007). El cuerpo dialogado de la nube. Jerar-
quia y simbolismo ritual en la cosmovision de un
pueblo huave. México: Instituto Nacional de An-
tropologia e Historia.

Parsons, E. C. (1936). Mitla. Town of the Souls, and other
Zapoteco-speaking pueblos of Oaxaca, Mexico. Chi-
cago: The University of Chicago Press.

Philipp, A. (2020). Faszination Glocken (Glocken und
Kultur: Geschichte der Glocke). Disponible en
glocken-online.de, www.ekd.de [Consulta: 14 de
mayo de 2022].

Rebollar Sanjuan, I. y E. Sanjuan Vasquez (2006). Mo-
nografia de San Baltazar Chichicapam, Ocotlan,
Oaxaca. Oaxaca: Universidad Auténoma Benito
Judrez de Oaxaca.

Sin autor (2010). Las campanas, voces del México co-
lonial. México Desconocido. Disponible en www.
mexicodesconocido.com.mx [Consulta: 14 de
mayo de 2022].

Unién Tipogréfica Editorial Hispano Americana (UTEHA)
(1953). Leyenda. Diccionario Enciclopédico, tomo
V1. México: Unién Tipogréfica Editorial Hispano
Americana.

Unién Tipogréfica Editorial Hispano Americana (UTEHA)
(1953). Mito, en Diccionario Enciclopédico, tomo
vit. México: Unién Tipogréfica Editorial Hispano
Americana.

Valdovinos Rojas, E. (2009). Bok’yd,la serpiente de lluvia
en la tradicion Nihiii del Valle del Mezquital. Te-
sis. México: Universidad Nacional Auténoma de
México.



