
Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 41-53

Artículo

Repensando las teorías de la memoria desde la etnografía y la arqueología

Rethinking theories of memory from the vantage of ethnography and archaeology

Felix Kupprat*
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas,

Circuito Exterior, Ciudad Univeritaria, Coyoacán, 04510, cdmx, México

Recibido el 8 de enero de 2021; aceptado el 16 de noviembre de 2021; puesto en línea el 15 de junio de 2022

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

Resumen

Este artículo explora la utilidad de una serie de conceptos relaciona-
dos con las teorías de la memoria para la antropología. Primero, se 
discuten los términos básicos de recuerdo y memoria, y conceptos 
derivados como memoria procedural, priming, memoria perceptual, 
memoria semántica, memoria episódica, memoria colectiva, memo-
ria social, memoria histórica y memoria cultural. Posteriormente, se 
establecen pautas metodológicas para el estudio de la memoria cul-
tural a partir de dos estudios de caso, uno etnográfico y otro arqueo- 
lógico. El primer caso ilustra la transmisión intergeneracional de los 
recuerdos de un evento disruptivo y traumático y su integración en 
la memoria cultural de la comunidad a través de un proceso de ins- 
titucionalización y ritualización en prácticas comunitarias y medios 
tangibles. El segundo caso muestra que los cambios en las expresio- 
nes hegemónicas de la memoria cultural pueden revelar transforma-
ciones identitarias y conflictos discursivos que, a su vez, indican la 
complejidad de las relaciones sociales. La discusión metodológica 
pone especial énfasis en los procesos de comunicación y la transmis-
ión de recuerdos. El acercamiento escogido es sólo una de varias vías 
analíticas posibles, pero muestra la utilidad del modelo de memoria 
cultural para abordar los temas de identidad, poder y relaciones so-
ciales en un marco conceptual que facilita la comparación de casos a 
través de varias disciplinas.

* Correo electrónico: kupprat@unam.mx

DOI: 10.22201/iia.24486221e.2022.77993
ISSN: 0185-1225 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo 
la licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Abstract

This paper explores the usefulness of a series of concepts derived 
from theories of memory for anthropology. First, I discuss the basic 
terms recollection and memory, as well as derived concepts such as 
procedural memory, priming, perceptual memory, semantic memory, 
episodic memory, collective memory, social memory, historical me- 
mory, and cultural memory. In a second step, I elaborate on some 
methodological guidelines concerning the study of cultural memory 
parting from two case studies, one ethnographic and one archaeolo- 
gical. The first case illustrates the intergenerational transmission of 
the memory of a disruptive and traumatic event and its integration 
into the community’s cultural memory via a process of institutiona- 
lization and ritualization in communal practices and tangible media. 
The second case shows that changes in the hegemonic expressions of 
cultural memory may reveal identity transformations and discursive 
conflicts, which, in turn, betray the complexity of social relations. 
The methodological discussion emphasizes communication processes 
and the transmission of memories. The path chosen here is only one 
of many possible analytical approaches, but it shows the appropriate-
ness of the model of cultural memory for issues of identities, power 
and social relations in a conceptual framework that enables the com-
parison of cases across different disciplines.

Palabras clave: memoria cultural; prácticas conmemorativas; medios de memoria; símbolos del pasado; identidad cultural.

Keywords: cultural memory; commemorative practices; memory media; symbols of the past; cultural identity.



F. Kupprat/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 41-5342

Introducción

Durante varias décadas, la palabra memoria se ha esta-
blecido firmemente en el canon expresivo de la literatura 
antropológica y arqueológica a nivel mundial. Entre 
1970 y 1989, autores y escuelas en diferentes partes del 
mundo retomaron la obra de autores como Maurice 
Halbwachs (2004 [1925], 1941, 2011 [1950]) y Henri 
Bergson (2006 [1896]) e iniciaron el estudio de los 
diversos pasados en las sociedades humanas. Fueron 
particularmente frecuentes las discusiones sobre la re-
lación entre memoria e historia –un debate que sólo se 
ha podido resolver utilizando definiciones rígidas para 
ambos términos– y la hegemonía discursiva en contextos 
sociopolíticos posguerra. No obstante, las disciplinas de 
las ciencias sociales y las humanidades no tardaron en 
adaptar la noción de memoria para sus propios fines, lo 
que resultó en la creación súbita de conceptos y modelos 
teóricos que, en lugar de crear una teoría unificada de la 
memoria, aumentaron la incompatibilidad terminológica, 
a tal grado que no es posible comparar diferentes textos 
sobre la memoria sin haber analizado de manera meticulosa 
cómo define y utiliza cada autor –muchas veces de manera 
implícita– expresiones como ‘memoria’, ‘memoria social’ 
o ‘memoria cultural’, entre otros. En algunos casos, ‘me-
moria’ simplemente se ha empleado como sinónimo de 
otros fenómenos sociales y, por ende, no aporta nada 
a los debates contemporáneos; mientras que en otros 
casos, la falta de precisión terminológica provoca la 
dilución definitoria de la memoria, la cual se vuelve algo 
tan general, omnipresente e inalcanzable que su estudio 
resulta en banalidades o tratamientos arbitrarios. Este 
desarrollo también ha dado fuerza a las voces que, desde el 
inicio de los debates, habían negado la posibilidad de que 
exista algo como una memoria de un grupo, más allá del 
aparato sensorial y cognitivo del individuo humano (Olick 
1999; Bloch 2012: 186-217). Actualmente, se cuestiona si 
la noción de memoria aún aporta algo al estudio de las 
sociedades presentes y pasadas, o si deberíamos dejarla de 
lado para enfocarnos en conceptos y modelos más nítidos 
y consensuados (Alcock 2017: 31).

Mi respuesta es que aún no agotamos el potencial 
de utilizar el término ‘memoria’ de manera significativa 
e innovadora en la antropología y la arqueología, pero es 
necesario precisar y unificar los conceptos y modelos sub-
yacentes. Además, es necesario repensar para qué sirve 
un análisis de la memoria, es decir, si podemos utilizar el 
concepto, no sólo como objeto de estudio, sino como he-
rramienta para acercarnos a otros ámbitos de la existencia 
humana. 

Este artículo retoma algunos postulados teóricos del 
debate transdisciplinario que considero útiles para el estu-
dio de la memoria en la antropología y plantea una serie de 
pautas y conceptos metodológicos generales que facilitan 
el análisis de la memoria en términos de sus propiedades 
discursivas; todo con el fin de utilizarla como umbral para 
crear nuevas perspectivas hacia el contexto sociopolítico. 

Se ilustra cómo la memoria y sus componentes básicos 
–los recuerdos– pueden fungir como objetos de estudio 
que, a su vez, permiten un acercamiento a las relaciones de 
poder y los procesos identitarios en contextos etnográficos 
y arqueológicos particulares. El objetivo de este texto no es 
resumir los debates teóricos y los diversos conceptos que se 
han desarrollado en las décadas recientes (para resúmenes 
Erll 2008; Linke 2015; Mixter y Henry 2017; Van Dyke 
2019; Saban 2020), sino proponer una vía concreta (entre 
muchas posibles) que permita estudiar las sociedades hu-
manas a partir de lo que ellas mismas comunican y comu-
nicaban respecto a su pasado.

La memoria en las mentes

Existe un consenso general en que la memoria abarca 
recuerdos, es decir recreaciones concretas de aspectos 
específicos del pasado (Ricœur 2004 [2000]: 40-44). 
Así, la memoria se define como un sistema dinámico, 
selectivo y asociativo que, a través de sus operaciones 
básicas –recordar y olvidar–, continuamente (re)produce 
el pasado. Esta definición se ha dado de una u otra forma 
en muchas ocasiones, pero deja sin resolver algunas dudas, 
más urgentemente la de la localización de la memoria. De 
hecho, el principal debate sobre la utilidad del concepto 
de memoria en las ciencias sociales y las humanidades se 
basa en la pregunta de si este sistema es fundamentalmente 
cognitivo, operando en el organismo humano individual, 
o si se reproduce colectivamente de manera más compleja, 
en, entre y más allá de nuestras mentes individuales (Olick 
1999; Bloch 2012).

Las neurociencias correlacionan los recuerdos con los 
engramas –patrones de activación de neuronas como re-
presentación del recuerdo en el cerebro–, pero al mismo 
tiempo reconocen que éstos se generan en estricta code-
pendencia con el entorno del individuo (Welzer 2002; 
Markowitsch 2008; Josselyn et al. 2015). Esta postura 
coincide con el postulado clásico de Halbwachs (2004 
[1925]) que considera que los recuerdos son producto del 
actuar de la sociedad a través del individuo y que la me-
moria opera ante los marcos definidos por la sociedad, así 
que un recuerdo netamente individual, creado de manera 
independiente por el sujeto, empíricamente no existe. En 
consecuencia, cualquier memoria es tanto cognitiva como 
social, pues no son categorías opuestas sino interdepen-
dientes, y es tanto individual como colectiva, en el senti-
do de que las relaciones con otras personas y el contexto 
cultural influyen hasta en los recuerdos más privados. La 
dicotomía entre lo individual y lo colectivo se disuelve 
aún más considerando que el ser humano no solo de- 
pende de engramas para recrear el pasado sino también 
de ‘exogramas’ (Donald 2002: 309), ‘memorias prostéti-
cas’ (Landsberg 2004) o ‘memorias inscritas’ (Connerton 
1989: 73-79), es decir, medios o instrumentos para recor-
dar. Esto ofrece una base teórica para hablar de una di-
mensión material de la memoria, no solo en la arqueología 



F. Kupprat/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 41-53 43

(Van Dyke 2019), sino también en las ciencias sociales y 
humanidades en general (Erll 2011: 113-143).

A pesar de estos avances interdisciplinarios, sigue per-
sistiendo una profunda incomodidad ante la interdepen-
dencia entre cognición y contexto social. Algunos autores 
resuelven este conflicto declarando que usan el término 
‘memoria’ como metáfora teórica (Erll 2011: 9-101; 
Bloch 2012: 213) cuando hablan de la comunicación a 
través de medios o construcciones interindividuales del 
pasado, dando a entender que la memoria verdadera se 
restringe a la mente humana y reflejando las viejas su-
posiciones de la individualidad y la libre voluntad. Sin 
embargo, a causa de la relación estrecha entre lo material 
y lo cognitivo, en la cual los objetos evocan y transmiten 
recuerdos creados y percibidos a partir de representacio-
nes mentales, la distinción entre un nivel metafórico y 
otro literal es contraproducente, especialmente si se in-
tenta establecer un lenguaje preciso que pueda adaptarse 
a diferentes entornos de estudio. Además, los contenidos 
y las formas de los recuerdos son aprendidos y recreados a 
través de la comunicación constante entre los miembros 
de la sociedad (Welzer 2002, 2008). Por ende, una defi-
nición de memoria como sistema exclusivamente mental 
es demasiado estrecha, pues no considera la interdepen-
dencia de las diversas mentes, conectadas a través del 
lenguaje y de otras formas de comunicación, incluyendo 
signos y medios físicos.

De estos aspectos definitorios resulta el problema de 
la creciente incompatibilidad entre el lenguaje cotidiano 
y el académico –tal como ha sucedido con otros térmi-
nos claves de la antropología como cultura, identidad o 
práctica, entre otros. Por un lado, el término ‘memoria’ 
se ha diversificado mucho en los discursos públicos so-
bre los pasados subalternos, la justicia social y los desa-
fíos de los Estados posguerra para enfatizar las verdades 
desde perspectivas diversas y considerar la oralidad como 
fuente histórica; por otro, el trato psicológico, sociológi-
co y antropológico del concepto ha creado modelos más 
complejos que se enfocan en su plasticidad y permeabi-
lidad, sus inexactitudes y sus funciones discursivas. Los 
modelos discutidos en los siguientes párrafos, por ende, 
no reflejan necesariamente las connotaciones amplia-
mente compartidas de la palabra ‘memoria’, ni las nocio-
nes similares de otras lenguas y contextos culturales, sino 
conceptos analíticos que pueden facilitar el desarrollo de 
métodos aplicados a contextos socioculturales diversos y 
servir para un tratamiento crítico de la memoria desde 
una perspectiva selectiva, pero transdisciplinaria.

Los sistemas de la memoria

Otro problema definitorio que ha causado debates y 
problemas en torno al concepto de memoria consiste en 
que, de hecho, no se trata de un solo fenómeno de la existen- 
cia humana sino de varios que tienen propiedades distintas. 
En las neurociencias, por ejemplo, se han identificado 
varios sistemas cognitivos, ubicados en distintas regiones 

cerebrales, que pertenecen a lo comúnmente llamado 
memoria. Aparte de una distinción básica entre memoria 
a corto y a largo plazo, dentro de la última se distinguen, a 
su vez, cinco sistemas hipotéticos particulares que operan 
en diferentes estados de conciencia y a través de patrones 
de estímulos distintos (Tulving 1972, 1983, 2005; 
Markowitsch 2008, 2012: 14-18, 24-28, Markowitsch 
y Staniloiu 2011):

La memoria procedural (Markowitsch 2012: 15-16) 
nos permite recordar los procesos relacionados con la 
motricidad y las acciones que se llevan a cabo sin mayor 
reflexión, desde el acto de caminar hasta el de tejer o ma-
nejar un carro. A grandes rasgos, corresponde al concep-
to de memoria habitual (Bergson 2006 [1896]: 91-146; 
Connerton 1989: 22-25; Ricœur 2004 [2000]: 44- 
46) y ha sido descrita en diversos trabajos antropológicos 
que se enfocan en la reproducción de las prácticas cul-
turales o tradiciones y, a largo plazo, en la continuidad 
cultural (Bradley 2002; Berliner 2005). El concepto de 
memoria incorporada (Connerton 1989: 72-104) refle-
ja esencialmente la memoria procedural, pero con una 
capa simbólica adicional que la relaciona con la memo-
ria semántica. Al tratar la reproducción de estas prácticas 
como memoria procedural, se analiza la práctica en su 
dimensión temporal, desde el aprendizaje hasta la perfec-
ción, y desde la experimentación hasta la costumbre y el 
habitus (Bourdieu 1977 [1972]; Bloch 2012: 191-200). 
Bajo esta perspectiva, la enseñanza y el aprendizaje son 
los vínculos claves entre las generaciones (Markowitsch 
2008: 278-279) que permiten la continuidad de las prác-
ticas a largo plazo.

El priming es un sistema de memoria que describe el 
incremento de probabilidad de reconocer estímulos que 
han sido percibidos anteriormente y es, en gran medida, 
inconsciente. Por la dificultad de reconocer su funciona-
miento en la vida cotidiana, el priming no ha recibido 
mayor atención en los estudios antropológicos.

La memoria perceptual permite reconocer e identifi-
car estímulos y atribuirles la propiedad de familiaridad. 
opuesto al priming, la memoria perceptual es consciente. 
Contrario a la intuición de muchos, estudios experimen-
tales han sugerido que la formas de reconocer son cul-
turalmente transmitidas y compartidas (Roberson et al. 
2006). A pesar de esto, la memoria perceptual ha recibi-
do poca atención fuera de la antropología cognitiva (ex-
cepciones se encuentran en la antropología y arqueología 
de los sentidos; Sutton 2001; Hamilakis 2013).

La memoria semántica es la memoria del conocimien-
to e incluye las presuposiciones y los mecanismos lógicos 
que el sujeto aprende en sus entornos culturales a lo lar-
go de su vida. Este sistema ha recibido mucha atención 
en el quehacer antropológico, ya que abarca los modelos 
culturales y algunos otros modelos cognitivos de índo-
le idiosincrática que adquiere el individuo a través de la 
socialización y la convivencia (Markowitsch 2008: 278-
279; Shore 1996), así que los estudios que se preocu- 
pan por las ontologías, las cosmologías, el conocimiento 
local, la lógica cultural o las taxonomías, entre otros, son 



F. Kupprat/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 41-5344

estudios de (partes de) la memoria semántica. Desde 
otras perspectivas disciplinarias, este sistema se ha des-
crito como memoria cognitiva (Connerton 1989: 22). 
Al utilizar el concepto de memoria semántica en lugar 
de conocimiento u ontología, se enfatiza su origen en el 
pasado, el cual puede estar en la vida propia o generacio-
nes atrás. De la misma manera, se reconoce que el saber 
–por ser memoria– es selectivo y dinámico, preservando 
ciertos conocimientos y olvidando otros.

La memoria episódica (o episódica-autobiográfica) per- 
mite recordar eventos y situarnos en ellos. Es el sistema 
de memoria más consciente y reflexivo y se relaciona ín-
timamente con las emociones y la identidad. Como im-
plica el término, los recuerdos contenidos en la memoria 
episódica relacionan al individuo con diferentes momen-
tos en su pasado, por lo cual este sistema tiene el menor 
potencial de colectividad y también ha sido denominado 
‘memoria personal’ (Connerton 1989: 22). Por defini-
ción, la memoria episódica es subjetiva y permite “viajes 
mentales en el tiempo” (Tulving 2005: 9). No obstante, 
se reconoce que muchas de las experiencias recordadas 
pueden ser muy similares a los recuerdos de otros indivi-
duos y que, además, los recuerdos cambian y se asimilan 
con el tiempo. En casos extremos, los recuerdos episó-
dicos-autobiográficos llegan a inventarse, adaptarse de 
medios externos, implantarse y oprimirse (Welzer 2002; 
Oeberst et al. 2021).

El énfasis en estas distinciones básicas entre los distin-
tos sistemas de memoria es necesario para aclarar el en-
foque de cualquier estudio antropológico, ya que aclara 
que el pasado no sólo existe en la experiencia del pasado 
individual, sino en los hábitos y las habilidades, el cono-
cimiento y el reconocimiento del mundo y la comuni-
cación. Metodológicamente, el análisis de cada uno de 
estos sistemas de memoria pide un acercamiento distin-
to, particularmente contrastando los sistemas implícitos 
o inconscientes (procedural y primining) con los explíci-
tos o conscientes (perceptual, semántica y episódica), es 
decir, estableciendo estrategias analíticas discretas para el 
estudio de la memoria procedural y la memoria semán-
tica y episódica.

Al mismo tiempo, hay que considerar que estos sis-
temas son interdependientes y comparten componentes 
y procesos cognitivos, lo cual presenta problemas adi-
cionales (Tulving 2002). Para facilitar los estudios de la 
memoria en el ámbito de los grupos humanos o socie-
dades enteras, se han propuesto varios modelos tipológi-
cos complementarios de la memoria que se discuten en 
adelante.

Memoria colectiva, social y cultural

Un término sumamente citado, pero vagamente 
definido, que se remonta al trabajo seminal de Maurice 
Halbwachs (2011 [1950]) es el de memoria colectiva, 
planteada como un conjunto de recuerdos que coinciden 
en las memorias de varias personas. Es decir, la ‘memoria 

colectiva’ de Halbwachs no constituye un nivel ontológico 
superior a la ‘memoria individual’, ni una metáfora, 
sin los puntos de contacto entre las memorias de los 
sujetos que interactúan, con un énfasis en la memoria 
episódica. Este modelo es particularmente útil cuando 
se analizan los procesos comunicativos que resultan en 
la creación de un discurso estandarizado o canonizado 
sobre un evento pasado específico, compartido en un 
grupo delimitado. Marianne Hirsch (1996) introdujo el 
término ‘posmemoria’ para describir el fenómeno de la 
transmisión de recuerdos de una generación de testigos 
de un evento a la siguiente, es decir la transmisión 
‘vertical’ en la cual los recuerdos episódicos de unos se 
convierten en recuerdos semánticos de otros (Manier y 
Hirst 2008). De manera similar, se pueden analizar los 
mecanismos de transmisión ‘horizontal’ dentro de una 
misma generación (Hirsch 1996; Pickering y Keightley 
2012).

Otro concepto importante es el de ‘memoria social’ 
que también se encuentra en la obra de Halbwachs, 
aunque sea de uso sumamente ambiguo. De hecho, el 
argumento principal de este autor es que la memoria 
es inherentemente social y se construye ante los mar-
cos definidos por la sociedad en la cual se desenvuelve 
el individuo, lo cual implica que ‘memoria’ y ‘memoria 
social’ deberían ser sinónimos, siendo el segundo inne-
cesariamente complicado. No obstante, el término ‘me-
moria social’ se ha consolidado en la literatura gracias a 
la importante influencia de la obra de Paul Connerton 
(1989), en la cual se entiende como algo que, de ma-
nera más precisa, se podría identificar como ‘memoria 
procedural-semántica’: recuerdos expresados a través de 
la práctica corporal, el performance y las ceremonias con-
memorativas. Actualmente, la utilidad teórica de la ex-
presión ‘memoria social’ está limitada a causa de la gran 
cantidad de redefiniciones, muchas veces implícitas, que 
ha sufrido y del hecho de que persiste en ella una tauto-
logía inherente; no obstante, en varios estudios se sigue 
utilizando la expresión para enfatizar los procesos inter- 
individuales en la construcción del pasado (Van Dyke 
2019: 210).

Un tercer concepto establecido, pero igualmente pro-
blemático, es el de ‘memoria histórica’. Halbwachs usó 
esta noción como sinónimo de historia, la cual se carac-
teriza como el ideal abstracto de una “memoria universal 
de género humano” (Halbwachs 2011 [1950]: 133-134). 
Al mismo tiempo, postula que existe una diferencia en-
tre la historia/memoria histórica y la memoria colectiva, 
destacándose la primera por enfatizar acontecimientos y 
cambios, mientras la segunda se preocupa por similitu-
des y continuidades (Halbwachs 2011 [1950]: 135). El 
mismo Halbwachs reconoce las contradicciones inheren-
tes en este concepto (Halbwachs 2011 [1950]: 127-128).

Halbwachs y otros autores (Nora 1989; Connerton 
1989: 13-21) han sugerido que la memoria se contrapone a 
la historia. Un argumento clave es que la historia, como 
pasado universal producto de la investigación, produce 
una narrativa compleja e inaccesible, mientras que la me-



F. Kupprat/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 41-53 45

moria abarca aquellas representaciones del pasado que 
son ampliamente difundidas, sostenidas y reproducidas 
dentro de una comunidad, desde la familia hasta la na-
ción (Nora 1989). Otra vía por la cual se ha establecido 
una distinción fundamental entre historia y memoria 
está marcada por el paradigma poscolonial que define la 
historia como narrativa hegemónica, construida a partir 
de los intereses de los colonizadores y del Estado-nación, 
ignorando u oprimiendo las versiones subalternas del pa-
sado, y la memoria como contra-historia o historia no 
reconocida, enfatizando la oralidad y el devenir de los 
grupos marginados y oprimidos (LaCapra 2008; Linke 
2015). En este marco terminológico, también se encuen-
tra la expresión ‘memoria histórica’ que relativiza la dis-
tinción inicial y señala que la memoria no es ahistórica 
(Jelin 2002: 63-78). Finalmente, la dicotomía memo-
ria-historia a veces marca la diferencia entre la historia 
oral y la historia basada en fuentes, implicando cierta in-
ferioridad de la historia oral.

No obstante, vale la pena tomar la perspectiva opues-
ta y considerar la noción de historia como una forma 
particular de memoria. Muchos historiadores han reco-
nocido que sus recreaciones del pasado dependen, no só-
lo de una serie de premisas y perspectivas, sino también 
de una narrativa como estructura base que permite or-
ganizar datos y modelos (White 1987; Burke 1989). Al 
mismo tiempo, el conocimiento histórico –ya sea estric-
tamente académico o no (Marwick 1970)– forma parte 
de la memoria semántica, y sus fuentes frecuentemente 
reflejan los recuerdos episódicos de testigos de su época. 
Incluso, el quehacer de la historia como disciplina aca-
démica cabe dentro de la definición básica de recuerdo y 
memoria, pues recrea y sistematiza aspectos particulares 
del pasado. El modo en que lo hace –a través de un análi-
sis crítico, con métodos establecidos y en formatos parti-
culares– refleja las particularidades culturales académicas 
más que una distinción fundamental de todas las demás 
formas humanas de recordar. Por ende, en lugar de tra-
tar de diferenciar los términos o crear expresiones, como 
‘memoria histórica’, que se prestan a abusos o malenten-
didos, conviene definir la historia como uno de muchos 
modos posibles de memoria (A. Assmann 2011 [1999]: 
123-128; Megill 1998) y establecer su relación con otros 
modos de memoria, como la memoria nacional o las me-
morias comunitarias.

Esto nos lleva, finalmente, al modelo influyente de la 
‘memoria cultural’ acuñado por Aleida y Jan Assmann 
en la década de 1980 (J. Assmann 1995 [1988], 2011 
[1992]; A. Assmann 2011 [1999]), con su antecedente 
en la obra de Iuri Lotman (1996 [1984]: 109-111). La me- 
moria cultural es, a grandes rasgos, aquella parte de la 
memoria que organiza los recuerdos fundadores, primor-
diales, míticos y ancestrales de un grupo de personas; una 
memoria que facilita la construcción de una identidad 
colectiva, entendida como el sentimiento de pertenencia 
a un grupo basado en la noción de un pasado común. 
Esta memoria cultural se opone a la ‘memoria comunica-
tiva’, la cual se preocupa por el pasado reciente, cotidiano 

y efímero que cambia constantemente, con el paso de la 
moda y de las generaciones. En términos de los sistemas 
de memoria, la memoria cultural abarca principalmen-
te recuerdos semánticos y procedurales, mientras que la 
memoria comunicativa se basa sobre todo en la memoria 
episódica.

Los Assmann notan que los modos de transmisión 
y perpetuación de estos dos espectros de memoria son 
específicos y, en parte, opuestos. La memoria comuni-
cativa, por un lado, tiene un horizonte limitado por las 
influencias inmediatas de tres o cuatro generaciones, la 
participación en ella es difusa y se transmite en la co-
municación cotidiana, incluyendo los medios de masas y 
los medios digitales. La memoria cultural, por otro lado, 
se concentra en puntos fijos del pasado, se transmite de 
manera relativamente estable a lo largo de varias genera-
ciones y siglos, depende de especialistas que procuran y 
redefinen sus contenidos, y se transmite de forma insti-
tucionalizada, ceremonial o a través de la educación for-
malizada.

En algunas ocasiones, esta definición concreta de me-
moria cultural y memoria comunicativa ha sido ampliada o 
modificada (Erll 2008; Connerton 2009), principalmen-
te porque su división precisa resulta difícil o imposible 
frente a ciertos juegos de datos empíricos (Welzer 2002: 
15). No obstante, la propuesta teórica de los Assmann 
y su terminología ofrecen ciertas ventajas analíticas con 
implicaciones metodológicas importantes. Además, la 
relevancia del modelo de memoria cultural de los Ass-
mann para la antropología es evidente, ya que establece 
conexiones profundas entre la construcción del pasado y 
temas clásicos de la disciplina como las identidades gru-
pales, las relaciones del poder, la ritualidad y la estructura 
social. A grandes rasgos, un estudio más detallado de la 
memoria cultural en un contexto social y cultural parti-
cular puede ser una ventana hacia la cohesión y las rup-
turas de una comunidad, hacia la lógica de su existencia 
y la necesidad de su preservación.

Los potenciales alcances antropológicos del análisis 
de la memoria cultural se pueden ejemplificar tanto en 
contextos contemporáneos como pasados. Para ello reto-
mo los resultados de dos estudios, uno etnográfico y uno 
arqueológico, que exponen las maneras en que la memo-
ria llega a reflejar los discursos identitarios, las estructuras 
del poder y los fundamentos éticos de las comunidades 
humanas. Ambos casos han sido publicados a detalle en 
otras ocasiones (Kupprat 2011a, 2011b, 2015b, 2015c, 
2019; Kupprat y Vázquez López 2018), así que aquí me 
restrinjo a la exposición de algunos datos claves que son 
relevantes para la discusión metodológica subsecuente.

La memoria de la violencia en Río Negro, 
Guatemala

En 1982, durante la guerra civil, la comunidad de Río 
Negro en las tierras altas de Guatemala (figura 1) sufrió 
una serie de masacres por parte de grupos militares y 
paramilitares. Posteriormente, tras vivir perseguidos y es-



F. Kupprat/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 41-5346

condidos en las montañas durante dos años, la mayoría 
de los sobrevivientes regresó a la cabecera municipal de 
Rabinal y se asentó en la colonia modelo Pacux. Durante 
la década de 1990, algunas familias decidieron regresar a 
Río Negro y repoblar el área. Los sucesos violentos de las 
décadas de 1970 y 1980, y las masacres como culminación 
de ellos, ocurrieron en el contexto de la construcción de 
la represa hidroeléctrica Pueblo Viejo-Quixal y de los 
planes gubernamentales de reasentar forzosamente a las 
poblaciones del valle afectado, entre ellas la comunidad 
de Río Negro; también se vieron afectados por el conflicto 
armado guatemalteco, durante el cual gran parte de la 
población rural fue víctima de las operaciones militares 
llevadas a cabo por el ejército y grupos paramilitares. 

La historia reciente de Río Negro ha sido analizada de 
forma extensa y crítica en diversas publicaciones (eafg 
1997; ceh 1999: tomo 6, 45-63; Museo Comunitario 
Rabinal Achi 2003; Johnston et al. 2005; Kupprat 2011a, 
2011b, 2015c; Einbinder 2017; Alburez Gutiérrez 2018), 
por lo que el objetivo principal de mi investigación fue 
el de determinar cómo se transmiten los recuerdos del 
pasado violento de la comunidad y si existen esfuerzos 
para institucionalizar dichos recuerdos como base de la 
identidad comunitaria. Durante una estancia en 2010 se 
realizaron entrevistas abiertas y semi-estructuradas en es-
pañol y achi, lengua materna de todos los habitantes. Es-
tas entrevistas representan un acercamiento experimental 
a la memoria, pues se estableció una situación explícita 
y se documentó cómo las y los interlocutores recuerdan 
en un ambiente en el cual se controlaron variables, como 
el entorno y audiencia, que influyeron en la creación de 
recuerdos y su comunicación.

Las narraciones documentadas de esta manera sobre 
el pasado de Río Negro muestran un alto grado de ca-
nonización. Interlocutores de diferentes familias, edades 
y géneros reprodujeron una narrativa estandarizada que 
coincidía en su estructura secuencial y en los principales 
datos y eventos, tanto en español como en achi. Jóvenes y 
niños que nacieron años y décadas después de los eventos 
claves siguieron el mismo formato narrativo, aunque me-
nos estricto y consistente, indicando que el ‘testimonio’ 
como género discursivo es trasmitido por la generación 
de testigos.

Testimonios similares se encuentran en otros medios, 
muchos de ellos producidos en colaboración con organi-
zaciones no gubernamentales en Rabinal o algunas otras 
organizaciones foráneas; entre ellos destacan dos auto-
biografías en libros publicados (Tecú Osorio 2002; Chen 
Osorio 2009), documentales audiovisuales y dos museos 
conmemorativos, uno en Rabinal y el otro construido 
como proyecto ecoturístico en Río Negro mismo. Estos 
medios son conocidos en la comunidad, pero se dirigen 
principalmente a foráneos, por un lado, debido a las ba-
rreras impuestas por un alto analfabetismo y la falta de 
electricidad requerida para reproducir videos digitales, 
por otro lado, la transmisión oral de los recuerdos de la 
violencia se percibe como un canal más fiel, directo y 
personalizado, por lo cual es preferida por los miembros 
de la comunidad. La transmisión de recuerdos dentro de 
la comunidad no fue observada fuera de situaciones en 
las que los mensajes se dirigían a foráneos, pero muchas 
personas declararon que sí existe una comunicación in-
tergeneracional intencional que tematiza el pasado de la 
comunidad y la violencia.

Varios símbolos del pasado violento han surgido en 
el paisaje de Río Negro, principalmente en forma de lu-
gares. El embalse del Río Chixoy evoca diariamente la 
violencia sufrida durante su construcción como índice 
de los terrenos fértiles inundados que, antes del conflicto 
armado, habían asegurado la prosperidad de la comuni-
dad. También se estableció un sendero que corre desde 
las casas en la orilla del embalse hacia las montañas, al 
lugar de Pak’oxom. En la masacre más cruenta del 13 de 
marzo de 1982, soldados y patrulleros paramilitares lle-
varon a mujeres y niños por este camino para asesinarlos 
en el terreno alto. Una estación en el camino, común-
mente reconocida y constantemente referida en los tes-
timonios, es un terreno aplanado donde se encuentra el 
tronco quemado de un árbol de conacaste. En este lugar, 
los abductores forzaron a las mujeres de Río Negro a bai-
lar al sonido de una grabadora antes de seguir el ascenso. 
El sitio conmemorativo más emblemático en Río Negro 
son las fosas en Pak’oxom, en las cuales fueron tirados 
los cuerpos de las y los asesinados (figura 2). Placas me-
tálicas sencillas y cruces de concreto con inscripciones 
que denuncian los crímenes cometidos y los nombres de 
algunas víctimas marcan el lugar como sitio de memoria 
que es medial y simbólico a la vez. En la noche de cada 
13 de marzo se realizan ceremonias conmemorativas con 

Figura 1. Ubicación de los lugares mencionados. Los 
asentamientos modernos están marcados con círculos, 
los prehispánicos con triángulos (elaboración propia).



F. Kupprat/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 41-53 47

la comunidad en este lugar, este ritual se ha convertido 
en el más importante del ciclo anual.

El caso de Río Negro muestra cómo la memoria de la 
violencia es colectivizada a lo largo del tiempo y se con-
vierte en posmemoria canónica (Hirsch 1996), otorgan-
do una identidad comunitaria, no sólo a los testigos de 
la época, sino también a las subsecuentes generaciones. 
Los principales medios que transmiten estos recuerdos 
son la tradición oral, probablemente con el testimonio 
como género dominante, la simbolización del paisaje y 
las prácticas conmemorativas cíclicas en Pak’oxom. El in-
volucramiento de la comunidad con organizaciones loca-
les jurídicas y culturales, además de movimientos sociales 
y culturales foráneos, probablemente ha influido en la 
consolidación de esta memoria canonizada que tiene el 
potencial de convertirse en una memoria cultural. Con 
respecto a la estructura participativa, la memoria canoni-
zada todavía es difusa, pero da preferencia a los testigos 
de la época. No obstante, algunos de ellos destacan por 
la producción de medios materiales y su voz posiblemen-
te gane más importancia en el proceso de canonización 
e institucionalización de la memoria en décadas subse-
cuentes.

En cuanto a la comunicación que transciende a la 
comunidad misma, la memoria ha adquirido funciones 
legales y económicas, pues ha dado pie no sólo a una 
especie de “turismo del trauma” (Linke 2015: 185) y, en 
consecuencia, un proyecto de etnocomercio (Comaroff y 
Comaroff 2009), sino también a las negociaciones de re- 
paraciones estatales y apoyos económicos a través de 
fondos públicos y privados. De esta manera, es posible 

abarcar la relación compleja entre los discursos de la me-
moria, las políticas identitarias y los sistemas socioeconó-
micos que incluyen a Río Negro dentro de una dinámica 
global.

Memoria cultural e identidad en Copán durante
el periodo Clásico (400-900 dC)

A pesar de estar ubicada en la periferia de la región 
conocida como área maya, la ciudad de Copán, en el 
oeste de Honduras, es uno de los sitios arqueológicos 
más emblemáticos atribuidos a la cultura maya clásica. 
Esta fama parece deberse a un proceso de colonización 
desde las tierras bajas centrales que inició alrededor del 400 
dC bajo el liderazgo de Yax K’uk’ Mo’, quien se convirtió 
en el primer gobernante y fundador de un linaje 
dinástico local que perduró hasta el siglo ix dC (Stuart 
2000: 490-494, 2004, 2007; Sharer 2004; Martin y 
Grube 2008: 191-213; Kupprat 2019). Diferentes 
procesos de memoria de la población de Copán y otros 
centros mayas clásicos pueden rastrearse arqueológicamen-
te en muy diversos juegos de datos (Joyce 2003; Stanton 
y Magnoni 2008; Gillespie 2010; Hendon 2010; 
McAnany 2011; López Varela 2012), pero las evidencias 
más claras de una memoria cultural –en el sentido de 
los Assmann– que operaba en estructuras sociopolíticas 
más amplias se presentan en la esfera pública, en las imá- 
genes y los textos monumentales, y en las prácticas 
asociadas con ellos (Kupprat 2015a). A pesar de tratarse 
de medios producidos por un pequeño segmento de la 
población, las más poderosas familias de Copán permiten 

Figura 2. Lugar conmemorativo en una de las fosas en Pak’oxom (fotografía del autor).



F. Kupprat/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 41-5348

la reconstrucción de un panorama complejo de las 
relaciones interétnicas y la construcción de una identidad 
estatal, particularmente durante el Clásico tardío (siglos 
vii y viii).

Las referencias constantes a temas mitológicos que se 
pueden clasificar como pan-mayas son elementos impor-
tantes de la memoria cultural copaneca. Los gobernantes 
enfatizaron su afiliación directa con las ciudades de las 
tierras bajas mayas y aseguraron la dominación de una 
ideología maya en la esfera pública, particularmente en 
el contexto de la ritualidad estatal. Es interesante que 
algunos temas religiosos que perdieron importancia en 
las tierras bajas centrales en los siglos vi y vii fueran re-
producidos en Copán hasta, al menos, finales del siglo 
viii, lo cual revela el conservadurismo extraordinario de 
la cultura de corte y la construcción de un origen en la 
cultura pan-maya del siglo v.

Un motivo que enfatiza este pasado es la represen-
tación del fundador dinástico Yax K’uk’ Mo’ quien fue 
venerado durante siglos, más prominentemente en las 
diferentes versiones de su adoratorio funerario en el cen-
tro de la acrópolis de la ciudad (Agurcia Fasquelle 2004; 
Taube 2004; Agurcia Fasquelle y Fash 2005) (figura 3). 
Destaca la asociación del fundador con elementos vi-
suales que pertenecen a los cánones de representación 
teotihuacanos, lo cual refleja las relaciones que mantuvo 
este personaje con las elites de este sitio, probablemente 
a partir de su influencia en Tikal a finales del siglo iv 
(Stuart 2000; Martin y Grube 2008: 29-31). Entre los 
siglos vi y viii, Yax K’uk’ Mo’ fue el centro de la memoria 
estatal como personificación del dios solar y fuente om-
nipresente del poder dinástico. 

Al mismo tiempo, el enfoque discursivo en Yax K’uk’ 
Mo’ como héroe cultural de la ciudad permitió que, con 
el paso de los siglos, la identidad estatal copaneca se ex-
presara de manera más idiosincrática, y se abriera hacia 
identidades menos dominantes. Por ejemplo, el panteón 
de las deidades patronas fue ampliado en varias ocasio-
nes, integrando a dioses locales –algunos probablemente 
de origen no maya– en el culto estatal (Baron 2013: 180, 
219-220; Prager 2013: 373-374; Kupprat 2019: 56-57), 
un desarrollo que coincide con un creciente registro de 
migrantes del oeste de Honduras en Copán (Suzuki et al. 
2020). Esto indica que la memoria cultural maya, im-
puesta y controlada por una elite pequeña, fue refutada 
por memorias subalternas y se tuvo que transformar ante 
las presiones sociales para asegurar la integridad de las 
estructuras estatales.

Pautas metodológicas para el estudio 
de la memoria cultural

Los dos casos esbozados brevemente aquí permiten 
la formulación de una serie de pautas metodológicas 
que se pueden aplicar de manera amplia a diversos 
contextos antropológicos. Los estudios de la memoria, 
y particularmente la memoria cultural, comúnmente no 
tienen la finalidad de simplemente describir una serie de 
narrativas y disposiciones recordadas que se consideran 
importantes; además y, sobre todo, analizan discursos 
identitarios y políticos que a su vez fundamentan la 
ideología y la moral, así como las estructuras y prácticas 
sociales.

Figura 3. Reproducción de la estructura Rosalila, adoratorio para Yax K’uk’ Mo’,
en el Museo de Escultura de Copán (fotografía del autor).



F. Kupprat/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 41-53 49

La base de cualquier estudio de la memoria es un 
análisis de las representaciones que plasman recuerdos 
particulares en el ámbito empíricamente observable y de 
procesos de comunicación, ya sean orales o mediales, ver-
bales o no verbales. En el campo etnográfico, estos actos 
de comunicación pueden ser inducidos, creando una si-
tuación experimental en la cual el sujeto crea y comunica 
recuerdos tras un estímulo emitido por el investigador, 
como en las entrevistas realizadas en Río Negro; también 
pueden ser observados directa e indirectamente en la co-
municación inmediata y mediada en situaciones sociales 
específicas, como la convivencia familiar, las reuniones 
públicas o las fiestas, entre otras. En contextos históricos 
y arqueológicos sólo es posible la segunda opción, mien-
tras que las situaciones comunicativas no son observables 
de manera inmediata sino tienen que reconstruirse con 
base en la evidencia material. Aparte de los discursos ora-
les, muchos estudios de la memoria se basan en medios 
de memoria (Erll 2011), mensajes codificados en una es-
tructura material. En Río Negro, estos medios abarcan 
libros, materiales museográficos y medios audiovisuales; 
en Copán son principalmente esculturas monumenta- 
les en piedra o estuco.

El análisis de los procesos de comunicación que (re)pro- 
ducen la memoria gira alrededor de tres ejes: el men-
saje, la autoría y la recepción. Los mensajes pueden ser 
extensos y explícitos o fragmentados y ambiguos. Los tes-
timonios orales y escritos recopilados en Río Negro, por 
ejemplo, son detallados y secuenciales, y existe la posibi-
lidad de incrementar el detalle o aclarar ambigüedades 
en las entrevistas. En cambio, los mensajes registrados en 
imágenes y textos de Copán son parciales y requieren de 
procesos elaborados de reconstrucción a través del uso 
de los códigos múltiples que rigen la composición de las 
imágenes y de los textos; narrativas complejas frecuen-
temente sólo sobreviven en forma de fechas, nombres y 
objetos aislados.

De esta manera, la interpretación de los mensajes 
frecuentemente requiere de un trabajo semiótico para 
identificar e interpretar los “signos del pasado”, o lieux de 
mémoire (Nora 1984, 1989). Debido a que la memoria 
es asociativa y sus recuerdos son activados por estímulos 
externos –un proceso denominado ecforia (Markowitsch 
2008: 280, 2012: 19-20)–, los recuerdos complejos pue-
den ser resumidos y representados en las sensaciones y 
emociones causadas por lugares, objetos móviles y prác-
ticas (Sutton 2001; Hamilakis 2013: 84-90); pero su do-
cumentación por parte del investigador externo depende 
de su propia participación en estos recuerdos. El cona-
caste en Río Negro, por ejemplo, marca un lugar que 
representa un episodio violento; un significado que un 
observador externo sólo reconoce con explicación pre-
via. En Copán, los signos del pasado sólo se reconocen 
cuando son marcados por medios adicionales o prácticas 
conmemorativas. Los santuarios de Yax K’uk’ Mo’ de los 
siglos vi y viii, por ejemplo, fueron identificados como 
tales únicamente a través de representaciones explícitas 
de este personaje en la decoración escultórica (Agurcia 

Fasquelle 2004; Taube 2004; Agurcia Fasquelle y Fash 
2005), evidencias de prácticas rituales que pueden ha-
ber sido conmemorativas, y la presencia de una tumba 
enterrada debajo de estas construcciones que, cronoló-
gica y tipológicamente, puede corresponder al fundador 
dinástico. No obstante, la interpretación de signos del 
pasado ha producido resultados en contextos cultura-
les, particularmente arqueológicos, para los cuales no se 
cuenta con fuentes orales o escritas, o donde las fuentes 
escritas relevantes están lejos en tiempo o espacio (p. ej. 
contribuciones en Bradley y Williams 1998; Van Dyke y 
Alcock 2003; Mills y Walker 2008; Bradley 2002; Hod-
der 2006: 141-168), mostrando que es posible acercarse 
–a veces más, a veces menos– a los significados de objetos 
y prácticas a partir de estudios comparativos, biografías 
de los objetos y el registro de sus recontextualizaciones a 
lo largo del tiempo. A veces, rastros de la manipulación 
intencional y declarativa permiten incluso la reconstruc-
ción de discursos contrahegemónicos (Mixter 2017). De 
esta manera, la reconstrucción de los contenidos de la 
memoria a partir de artefactos, pedazos de imágenes o 
fragmentos textuales depende de un contexto cultural 
más amplio y debe realizarse con las técnicas adecuadas 
para la interpretación de los respectivos materiales em-
píricos.

Luego, el análisis de autoría y recepción de los men-
sajes es un paso de igual o mayor importancia para el 
entendimiento de la memoria, especialmente en térmi-
nos de su “estructura participativa” (J. Assmann 2011: 
38-39). Los recuerdos circulan dentro de un grupo de 
acuerdo con el peso que tienen las voces que los produ-
cen y la medida en que son adaptados y reproducidos por 
sus miembros. Al correlacionar la información disponi-
ble sobre los autores de un mensaje con el contenido, se 
pueden inferir las funciones discursivas de los recuerdos 
grabados, como las de legitimación, deslegitimación o 
cohesión (A. Assmann 2011: 128-132). En el caso de Río 
Negro, los testimonios orales de los testigos de la época 
–recuerdos episódicos– se consideran las representacio-
nes más fieles de la(s) memoria(s) de la violencia. Estos 
testimonios ya presentan un alto grado de canonización 
en cuanto a su estructura, contenidos y omisiones, lo cual 
indica no sólo la transmisión horizontal de los conteni-
dos, sino también la necesidad de congruencia, probable-
mente en función de su uso como contramemoria, una 
herramienta discursiva de reivindicación en el contexto 
nacional. En contraste, la estructura participativa del dis-
curso público copaneco es sumamente centralizada, pues 
refleja la imposición unilateral de recuerdos culturales –y, 
en extensión, una ideología que legitima a los gobernan-
tes– a la población.

Al mismo tiempo es fundamental entender quiénes 
de facto reciben los mensajes y qué reacciones causan. Re-
cuerdos comunicados pueden ser reproducidos, re-me-
diados (Erll y Rigney 2012) y canonizados (A. Assmann 
2008); o pueden ser rechazados, destruidos, ignorados y 
olvidados. En otras palabras, el hecho de que un recuer-
do sea comunicado no significa que sea estable y compar-



F. Kupprat/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 41-5350

tido. La estabilización y canonización de los testimonios 
de Río Negro se expresan en su reproducción, tanto en 
la posmemoria de los jóvenes como en medios durade-
ros, programas museográficos e instituciones culturales 
y educativas. Además, la expresión de los recuerdos de 
la violencia en las prácticas conmemorativas ritualizadas 
que se realizan anualmente el 13 de marzo deja prever que 
éstos posiblemente se integren de manera permanente-
mente a la memoria cultural (semántica y procedural) de 
Río Negro. En el caso de Copán, este mecanismo se ve 
más claro en la integración de la conmemoración institu-
cionalizada de Yax K’uk’ Mo’ en el discurso de identidad 
estatal. El culto al fundador representaba un énfasis local 
y un contraste con los temas culturales pan-mayas que se 
compartían con las ciudades de las tierras bajas centra-
les; se volvió un elemento reconocible y duradero de la 
memoria cultural. Con base en los contextos espaciales 
y estratigráficos de los medios de memoria, el discurso 
estatal puede caracterizarse como público, dirigido hacia 
la población que transitaba por las plazas en el centro 
de la ciudad. En la segunda mitad del siglo vii se nota un 
intento de extender la comunicación cultural aún más 
allá, para abarcar áreas más remotas en el valle de Copán 
e integrar áreas rurales y sitios vecinos en una sola esfera 
ritual a través de la dedicación de estelas y altares. Los 
efectos de estos intentos y la aceptación de los mensa-
jes ideológicos en estas áreas son menos visibles, pero los 
cambios discursivos a lo largo de las siguientes décadas 
indican la presencia de contramemorias subalternas que, 
en varios momentos, lograron penetrar en la ideología 
estatal.

En resumen, el estudio antropológico de la memo-
ria se basa en procesos de comunicación. El enfoque en 
la formación y transformación de la memoria cultural 
expuesto aquí es una entre muchas posibles maneras de 
acercarse a las representaciones del pasado, pero resulta 
óptimo para el estudio de las identidades sociopolíticas 
y la identidad. Bajo esta perspectiva, el estudio se centra 
en la memoria semántica que frecuentemente, como en 
el caso de Río Negro, es derivada de memoria(s) episódi-
ca(s). Los recuerdos semánticos son analizados en cuan-
to a sus funciones discursivas en mensajes concretos, 
haciendo hincapié en la determinación de la estructura 
participativa –las relaciones entre emisores y receptores–, 
así como los contenidos mismos y sus transformaciones.

Conclusiones

Las teorías de la memoria aún son relevantes en el ámbito 
antropológico, pero requieren de conceptos y modelos 
nítidamente definidos. El modelo de la memoria cultural, 
adaptado de Aleida y Jan Assmann, es particularmente 
fructífero, pues proporciona lazos teóricos directos 
con las teorías antropológicas de la identidad, el poder 
y las relaciones sociales. Además, posibilita explorar la 
memoria cultural en contextos socioculturales muy di- 
versos, a través de un método general basado en el aná-

lisis de recuerdos experimentales, medios de memoria 
y símbolos del pasado, ya que toma el mensaje, la au-
toría y la recepción como ejes principales. Este tipo de 
investigación produce modelos para la transmisión de 
recuerdos, la estructura participativa de la memoria y 
la definición de identidades colectivas, los cuales son 
comparables a través de temporalidades y contextos cul-
turales diversos.

Sin embargo, vale la pena considerar algunas mo-
dificaciones al modelo inicial de memoria cultural. En 
el modelo original (J. Assmann 1995 [1988], 2011 
[1992]), la memoria cultural no sólo se distingue de la 
memoria comunicativa por ser canonizada, institucio-
nalizada, especializada y ritualizada, sino también por 
una separación en la temporalidad de los recuerdos: los 
recuerdos comunicativos se refieren al pasado reciente y 
los culturales al pasado remoto. Sin embargo, los estudios 
citados en este artículo, y muchos otros, sugieren que 
eventos disruptivos –como la masacre y el abandono de 
Río Negro o la fundación del Estado maya de Copán por 
Yax K’uk’ Mo’– llegan a pasar de la memoria comunica-
tiva a la memoria cultural en lapsos relativamente cortos, 
siempre y cuando exista un marco de instituciones cultu-
rales que logren estabilizar y canonizar los recuerdos cla-
ves. En estos casos, se puede documentar la emergencia 
de identidades nuevas a partir de la reestructuración del 
pasado común. Además, es pertinente reflexionar sobre 
las interrelaciones sistemáticas de los recuerdos. Los re-
cuerdos comunicativos son, en un inicio, productos de la 
memoria episódica, pero al transitar a la memoria cultu-
ral se convierten en recuerdos semánticos, estabilizados a 
menudo por recuerdos procedurales, expresados a través 
de prácticas rituales o ritualizadas.

Además, es necesario deconstruir la dicotomía entre 
memoria oral y memoria escrita, tan dominante en el 
modelo original. Los recuerdos identitarios y primordia-
les se comunican y comunicaron en diversos códigos en-
tre y más allá de estas dos categorías. Por ende, conviene 
tratar la memoria cultural principalmente en términos 
de su función discursiva, admitiendo una variedad am-
plia de modos de transmisión y referentes temporales. 
Finalmente, la memoria cultural no sólo opera al nivel de 
naciones y estados, sino también en grupos más peque-
ños, como la comunidad de Río Negro, o tal vez incluso 
linajes y casas (Hodder 2006: 141-168), donde produce 
identidades diferenciadas dentro de unidades sociopolí-
ticas más amplias. Así, se abren nuevas vías para explorar, 
no sólo las maneras en las que el pasado cambia en el 
presente, sino también los procesos cognitivos que fun-
damentan la reproducción de las identidades culturales.

Agradecimientos

En primer lugar, quiero agradecer a mis colaboradores y 
amigos de Río Negro, Pacux y Rabinal, por su aportación 
al estudio de la memoria de la violencia en su aldea, 
así como al Instituto Hondureño de Antropología e 
Historia (ihah) y el Centro Regional de Investigaciones 



F. Kupprat/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 41-53 51

Arqueológicas (cria) en Copán por sus permisos y 
apoyo durante mis estancias en Copán. Para apoyos de 
financiamiento en diferentes fases de la investigación 
agradezco al Consejo Nacional de Ciencia y Tecnología 
(Conacyt) y a la Universidad Nacional Autónoma de 
México, y en particular el Programa de Apoyo a Proyectos 
de Investigación e Innovación Tecnológica (papiit) que 
proporciona fondos para el proyecto Resiliencia y memoria: 
La transición del Preclásico al Clásico en Yaxnohcah 
(IA401021). Finalmente, gracias a Verónica Amellali 
Vázquez López por sus correcciones y comentarios, así como 
a tres dictaminadores anónimos que han proporcionado 
críticas constructivas valiosas para mejorar el manuscrito.

Referencias

Agurcia Fasquelle, R. (2004). Rosalila, Temple of the 
Sun-King. E. Bell, M. Canuto y R. Sharer (eds.), 
Understanding Early Classic Copan (pp. 101-111). 
Filadelfia: Museum of Archaeology and Anthro-
pology, University of Pennsylvania.

Agurcia Fasquelle, R. y B. Fash (2005). The Evolution of 
Structure 10L-16, Heart of the Copán Acropolis. 
E. W. Andrews y W. Fash (eds.), Copán: The His-
tory of an Ancient Maya Kingdom (pp. 201-237). 
Santa Fe, Oxford: School of American Research 
Press, James Currey.

Alburez Gutiérrez, D. (2018). Beyond Excess Mortality: 
The Demographic Life of a Mayan Community 
after a War of Massacres. Tesis. Londres: London 
School of Economics.

Alcock, S. (2015). Kaleidoscopes and the Spinning of 
Memory in the Eastern Roman Empire. K. Ga-
linsky y K. Lapatin (eds.), Cultural Memories in 
the Roman Empire (pp. 24-32). Los Ángeles: The 
J. Paul Getty Museum.

Assmann, A. (2008). Canon and Archive. A. Erll, A. 
Nünning y S. Young (eds.), Cultural Memory Stu-
dies: An International and Interdisciplinary Hand-
book (pp. 97-107). Berlín/Nueva York: Walter de 
Gruyter.

Assmann, A. (2011 [1999]). Cultural Memory and Wes-
tern Civilization: Functions, Media, Archives. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Assmann, J. (1995 [1988]). Collective Memory and Cul-
tural Identity. New German Critique, 65: 125-133.

Assmann, J. (2011 [1992]). Cultural Memory and Early 
Civilization: Writing, Remembrance, and Political 
Imagination. Cambridge: Cambridge University 
Press.

Baron, J. (2013). Patrons of La Corona: Deities and 
Power in a Classic Maya Community. Tesis. Fila-
delfia: University of Pennsylvania.

Bergson, H. (2006 [1896]). Materia y memoria. Buenos 
Aires: Cactus.

Berliner, D. (2005). The Abuses of Memory: Reflections 
on the Memory Boom in Anthropology. Anthro-
pological Quarterly, 78 (1): 197-211.

Bloch, M. (2012). Anthropology and the Cognitive Cha-
llenge. Cambridge: Cambridge University Press.

Bourdieu, P. (1977 [1972]). Outline of a Theory of Practi-
ce. Cambridge: Cambridge University Press.

Bradley, R. (2002). The Past in Prehistoric Societies. Lon-
dres/Nueva York: Routledge.

Bradley, R. y H. Williams (eds.) (1998). The Past in the 
Past. World Archaeology, 30 (1).

Burke, P. (1989). History as Social Memory. T. Butler 
(ed.), Memory: History, Culture and the Mind (pp. 
97-113). Malden: Blackwell.

ceh [Comisión para el Esclarecimiento Histórico] 
(1999). Guatemala: memoria del silencio. Guate-
mala: Comisión para el Esclarecimiento Histórico.

Chen Osorio, C. (2009). Historias de Lucha y de Esperan-
za. Rabinal: adivima.

Comaroff, J. L. y J. Comaroff (2009). Ethnicity, Inc. Chi-
cago: University of Chicago Press.

Connerton, P. (1989). How Societies Remember. Cambri-
dge: Cambridge University Press.

Connerton, P. (2009). How Modernity Forgets. Cambrid-
ge: Cambridge University Press.

Donald, M. (2002). A Mind So Rare: The Evolution of 
Human Consciousness. Nueva York: Norton.

eafg [Equipo de Antropología Forense de Guatemala] 
(1997). Las masacres en Rabinal: estudio histórico 
antropológico de las masacres de Plan de Sánchez, 
Chichupac y Río Negro. Guatemala: Equipo de 
Antropología Forense de Guatemala.

Einbinder, N. (2017). Dams, Displacement and Deve-
lopment: Perspectives from Río Negro, Guatemala. 
Cham: Springer.

Erll, A. (2008). Cultural Memory Studies: An Intro-
duction. A. Erll, A. Nünning y S. Young (eds.), 
Cultural Memory Studies: An International and In-
terdisciplinary Handbook (pp. 1-15). Berlín, Nue-
va York: Walter de Gruyter.

Erll, A. (2011). Memory in Culture. Basingstoke: Palgra-
ve Macmillan.

Erll, A. y A. Rigney (2012). Introduction: Cultural Me-
mory and Its Dynamics. A. Erll y A. Rigney (eds.), 
Mediation, Remediation, and the Dynamics of 
Cultural Memory (pp. 1-11). Berlín/Nueva York: 
Walter de Gruyter.

Gillespie, S. (2010). Maya Memory Work. Ancient Me-
soamerica, 21 (2): 401-414.

Halbwachs, M. (2004 [1925]). Los marcos sociales de la 
memoria. Barcelona: Anthropos.

Halbwachs, M. (1941). La topographie légendaire des 
évangiles en Terre sainte: Étude de mémoire collecti-
ve. París: Presses Universitaires de France.

Halbwachs, M. (2011 [1950]). La memoria colectiva. 
Buenos Aires: Miño y Dávila.



F. Kupprat/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 41-5352

Hamilakis, Y. (2013). Archaeology and the Senses: Human 
Experience, Memory, and Affect. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Hendon, J. (2010). Houses in a Landscape: Memory and 
Everyday Life in Mesoamerica. Durham: Duke 
University Press.

Hirsch, M. (1996). Past Lives: Postmemories in Exile. 
Poetics Today, 17 (4): 659-686.

Hodder, I. (2006). The Leopard’s Tale: Revealing the Mys-
teries of Çatalhöyük. Londres: Thames and Hudson.

Jelin, E. (2002). Los trabajos de la memoria. Madrid: Si-
glo XXI.

Johnston, B., A. Bird y A. Martínez Estrada (2005). Estu-
dio de los elementos del legado de la Represa Chixoy. 
Santa Cruz: Center for Political Ecology.

Josselyn, S., S. Köhler y P. Frankland (2015). Finding 
the Engram. Nature Reviews Neuroscience, 16: 
521-534.

Joyce, R. (2003). Concrete Memories: Fragments of the 
Past in the Classic Maya Present (500-1000 AD). 
R. Van Dyke y S. Alcock (eds.), Archaeologies of 
Memory (pp. 104-125). Malden: Blackwell.

Kupprat, F. (2011a). Gewalterinnerungen und ihre Tra-
dition: Das kollektive Gedächtnis in Río Negro, 
Rabinal, Baja Verapaz, Guatemala. Tesis. Bonn: 
Universidad de Bonn. 

Kupprat, F. (2011b). Memorar la cultura: modos de 
mantener y formar las identidades mayas moder-
nas. Estudios de Cultura Maya, 38: 145-166.

Kupprat, F. (2015a). Analyzing the Past of the Past: A 
Methodological Proposal for the Study of Cul-
tural Memory among the Classic Maya. H. Ket-
tunen, C. Helmke y R.-M. Worm Danbo (eds.), 
On Methods: How We Know What We Think We 
Know About the Maya (pp. 21-42). Múnich: An-
ton Saurwein.

Kupprat, F. (2015b). La memoria cultural y la identidad 
maya en el periodo Clásico: una propuesta de mé-
todo y su aplicación a los casos de Copán y Palen-
que en el siglo vii d.C. Tesis. México: Universidad 
Nacional Autónoma de México.

Kupprat, F. (2015c). Las funciones de la memoria de 
la violencia del conflicto armado en Río Negro, 
Guatemala. E. Márquez Espinosa y M. del Ro-
cío Ortiz Herrera (eds.), Sociedades Encauzadas: 
Geografía, Historia y Realidad (pp. 61-80). Tuxtla 
Gutiérrez: Universidad de Ciencias y Artes de 
Chiapas, Consejo Estatal para las Culturas y las 
Artes de Chiapas.

Kupprat, F. (2019). Los mayas y los otros: integración y 
distinción cultural en el paisaje urbano y rural de 
Copán. Journal de la Société des Américanistes, 105 
(1): 41-70.

Kupprat F. y V. Vázquez López (2018). Monumental 
discourse and social distinction: A contextual 
approach to Classic Maya sculpture, H. Kettu-
nen, V. Vázquez López, F. Kupprat, C. Vidal Lo-
renzo, G. Muñoz Cosme y M. Iglesias Ponce de 

León, Tiempo detenido, tiempo suficiente: Ensayos y 
narraciones mesoamericanistas en homenaje a Alfon-
so Lacadena García-Gallo (pp. 687-719). Couvin: 
Wayeb.

LaCapra, D. (2008). Historia y memoria después de Aus-
chwitz. Buenos Aires: Prometeo.

Landsberg, A. (2004). Prosthetic Memory: The Transfor-
mation of American Remembrance in the Age of 
Mass Culture. Nueva York: Columbia University 
Press.

Linke, U. (2015). Anthropology of Collective Memory. 
J. Wright (ed.), International Encyclopedia of the 
Social & Behavioral Sciences, Vol. 4 (pp. 181-187). 
Oxford: Elsevier.

López Varela, S. (2012). Arqueología de la memoria: la 
producción del comal, un elemento mnemónico 
del combate a la pobreza. F. Schmidt-Welle (ed.), 
Culturas de la memoria: teoría, historia y praxis 
simbólica (pp. 81-96). México: Siglo XXI.

Lotman, I. (1996 [1984]). La Semiosfera I: semiótica de 
la cultura y del texto. Madrid: Ediciones Cátedra.

Manier, D. y W. Hirst (2008). A Cognitive Taxonomy 
of Collective Memories. A. Erll, A. Nünning y S. 
Young (eds.), Cultural Memory Studies: An Inter-
national and Interdisciplinary Handbook (pp. 253-
262). Berlín, Nueva York: Walter de Gruyter.

Markowitsch, H. (2008). Cultural Memory and the 
Neurosciences. A. Erll, A. Nünning y S. Young 
(eds.), Cultural Memory Studies: An International 
and Interdisciplinary Handbook (pp. 275-284). 
Berlín, Nueva York: Walter de Gruyter.

Markowitsch, H. (2012). Tras la huella de la memoria: la 
neurofisiología de la memoria autobiográfica. F. 
Schmidt-Welle (ed.), Culturas de la memoria: teo-
ría, historia y praxis simbólica (pp. 13-31). Méxi-
co: Siglo XXI.

Markowitsch, H. y A. Staniloiu (2011). Memory, Auto-
noetic Consciousness, and the Self. Consciousness 
and Cognition, 20 (1): 16-39.

Martin, S. y N. Grube (2008). Chronicle of the Maya 
Kings and Queens. Deciphering the Dynasties of the 
Ancient Maya. Segunda edición. Londres: Thames 
and Hudson.

Marwick, A. (1970). The Nature of History. Nueva York: 
Dell.

McAnany, P. (2011). Identidad y memoria social mate-
rializados en el trabajo y el rito. R. Liendo Stuar-
do y F. Zalaquett Rock (eds.), Representaciones y 
espacios públicos en el área maya: Un estudio inter-
disciplinario (pp. 161-175). México: Universidad 
Nacional Autónoma de México.

Megill, A. (1998). History, Memory, Identity. History of 
the Human Sciences, 11 (3): 37-62.

Mills, B. y W. Walker (eds.) (2008). Memory Work: Ar-
chaeologies of Material Practices. Santa Fe: School 
for Advanced Research Press.

Mixter, D. (2017). Collective Remembering in Archaeo-
logy: A Relational Approach to Ancient Maya 



F. Kupprat/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 41-53 53

Memory. Journal of Archaeological Method and 
Theory, 24: 261-302.

Museo Comunitario Rabinal Achi (2003). Oj k’aslik- 
Estamos vivos: recuperación de la memoria histórica 
de Rabinal, 1944-1996. Rabinal: Museo Comuni-
tario Rabinal Achi.

Nora, P. (1984). Les Lieux de Mémoire. París: Gallimard.
Nora, P. (1989). Between Memory and History: Les 

Lieux de Mémoire. Representations, 26: 7-24.
Oeberst, A., M. Wachendörfer, R. Imhoff y H. Blank 

(2021). Rich False Memories of Autobiographical 
Events Can Be Reversed. Proceedings of the Natio-
nal Academy of Sciencies, 118 (13): e2026447118.

Olick, J. (1999). Collective Memory: The Two Cultures. 
Sociological Theory, 17 (3): 333-348.

Pickering, M. y E. Keightley (2012). Communities of 
Memory and the Problem of Transmission. Euro-
pean Journal of Cultural Studies, 16 (1): 115-131.

Prager, C. (2013). Übernatürliche Akteure in der Klas-
sischen Maya-Religion. Eine Untersuchung zu 
intrakultureller Variation und Stabilität am Beis-
piel des k’uh “Götter”-Konzepts in den religiösen 
Vorstellungen und Überzeugungen Klassischer 
Maya-Eliten (250-900 n. Chr.). Tesis. Bonn: Uni-
versität Bonn.

Ricœur, P. (2004 [2000]). La memoria, la historia, el olvi-
do. México: Fondo de Cultura Económica.

Roberson, D., J. Davidoff, I. Davies y L. Shapiro (2006). 
Colour Categories and Category Acquisition in 
Himba and English. N. Pitchford y C. Biggam 
(eds.), Progress in Colour Studies: Volume II. Psy-
chological Aspects (159-172). Amsterdam, Filadel-
fia: John Benjamins.

Saban, K. (2020). De la memoria cultural a la transcul-
turación de la memoria: un recorrdido teórico. 
Revista Chilena de Literatura, 101: 379-404.

Sharer, R. (1978). External Interaction at Early Classic 
Copan. E. Bell, M. Canuto y R. Sharer (eds.), 
Understanding Early Classic Copan (pp. 299-317). 
Filadelfia: University of Pennsylvania, Museum of 
Archaeology and Anthropology.

Shore, B. (1996). Culture in Mind: Cognition, Culture, 
and the Problem of Meaning. Nueva York, Oxford: 
Oxford University Press.

Stanton, T. y A. Magnoni (eds.) (2008). Ruins of the 
Past: The Use and Perception of Abandoned 
Structures in the Maya Lowlands. Boulder: Uni-
versity Press of Colorado.

Stuart, D. (2000). ‘The arrival of strangers’: Teotihuacan 
and Tollan in Classic Maya history. D. Carrasco, 
L. Jones y S. Sessions (eds.), Mesoamerica’s Classic 
Heritage: From Teotihuacan to the Aztecs (pp. 465-
513). Boulder: University Press of Colorado.

Stuart, D. (2004). The Beginnings of the Copan dynasty. 
E. Bell, M. Canuto y R. Sharer (eds.), Understan-

ding Early Classic Copan (pp. 215-247). Filadelfia: 
University of Pennsylvania, Museum of Archaeo-
logy and Anthropology.

Stuart, D. (2007). “The origin of Copan’s founder”, 
Maya Decipherment. Disponible en https://de-
cipherment.wordpress.com/2007/06/25/the-ori-
gin-of-copans-founder/ [Consulta: 17 de junio de 
2019].

Sutton, D. (2001). Remembrance of Repasts: An Anthro-
pology of Food and Memory. Oxord, Nueva York: 
Berg.

Suzuki, S., S. Nakamura y D. Price (2020). Isotopic Pro-
veniencing at Classic Copan and in the Southern 
Periphery of the Maya Area: a New Perspective 
On Multi-Ethnic Society. Journal of Anthropologi-
cal Archaeology, 60: 101-228.

Taube, K. (2004). Structure 10L-16 and Its Early Clas-
sic Antecedents: Fire and the Evocation and Re-
surrection of K’inich Yax K’uk’ Mo’. E. Bell, M. 
Canuto y R. Sharer (eds.), Understanding Early 
Classic Copan (pp. 265-295). Filadelfia: Museum 
of Archaeology and Anthropology, University of 
Pennsylvania.

Tecú Osorio, J. (2002). Memoria de las masacres de Río 
Negro: recuerdo de mis padres y memoria para mis 
hijos. Rabinal: Fundación Nueva Esperanza.

Tulving, E. (1983). Episodic and Semantic Memory. E. 
Tulving y W. Donaldson (eds.), Organization of 
Memory (pp. 381-403). Nueva York: Academic 
Press.

Tulving, E. (1983). Elements of Episodic Memory. Oxford: 
Clarendon Press.

Tulving, E. (2002). Episodic Memory: From Mind to 
Brain. Annual Review of Psychology, 53: 1-25.

Tulving, E. (2005). Episodic Memory and Autonoesis: 
Uniquely Human? H. Terrace y J. Metcalfe (eds.), 
The Missing Link in Cognition: Evolution of Self-
knowing Consciousness (pp. 3-56). Nueva York: 
Oxford University Press.

Van Dyke, R. (2019). Archaeology and Social Memory. 
Annual Review of Anthropology, 48: 207-425.

Van Dyke, R. y S. Alcock (eds.) (2003). Archaeologies of 
Memory. Malden: Blackwell.

Welzer, H. (2002). Das Kommunikative Gedächtnis: Eine 
Theorie Der Erinnerung. Múnich: C. H. Beck.

Welzer, H. (2008). Communicative Memory. A. Erll, A. 
Nünning y S. Young (eds.), Cultural Memory Stu-
dies: An International and Interdisciplinary Hand-
book (pp. 286-298). Berlín, Nueva York: Walter 
de Gruyter.

White, H. (1987). The Content of the Form: Narrative 
Discourse and Historical Representation. Baltimore, 
Londres: Johns Hopkins University Press.


