
Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 31-40

Artículo

Culto al agua e “idolatría” en una comunidad andina peruana.
El caso de Santiago de Maray en el presente y en el siglo xvii (1677)

Worship of water and “idolatry” in a Peruvian Andean community.
The case of Santiago de Maray in the present and in the seventeenth century (1677)

Agustín Enrique Bardales Padilla*
Av. Carlos Germán Amezaga #375 - Cercado de Lima, Perú

Recibido el 3 de enero de 2021; aceptado el 14 de febrero de 2022; puesto en línea el 30 de abril de 2022

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

Resumen

El culto al agua ha sido uno de los rituales esenciales dentro de las 
culturas andinas y amazónicas en el actual territorio peruano desde 
la época colonial hasta la actualidad. Este artículo tiene como ob-
jetivo describir y explicar cómo el culto al agua, también llamado 
champería o yarqa aspiy, se ha preservado a través del tiempo y ha 
sido un vehículo de cohesión social, reproducción económica, iden-
tidad cultural, rito propiciatorio de la fertilidad y posicionamiento 
político en la comunidad de Santiago de Maray (distrito de Checras, 
provincia de Huaura, departamento de Lima). Para ello, recurrí a tres 
ejes metodológicos asociados con el enfoque micro-histórico, la et-
nohistoria y la observación etnográfica. Esta estrategia metodológica 
permitió comparar dos segmentos temporales en los que se desarrolló 
el culto al agua: 1677, durante la época colonial, y la práctica ritual 
contemporánea. En esta comparación se buscó establecer los cambios 
y las permanencias culturales en la comunidad campesina de Santiago 
de Maray.

* Correo electrónico: agus779@hotmail.com

DOI: 10.22201/iia.24486221e.2022.77964
ISSN: 0185-1225 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo 
la licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Abstract

The cult of water is one of the essential rituals within the Andean 
and Amazonian cultures in the current Peruvian territory both at the 
colonial level and at the present time. The main objective of this ar-
ticle is to describe and explain how the ritual to water, also called 
champería or yarqa aspiy, has been preserved over time, from colonial 
times to the present day, being a vehicle of social cohesion, economic 
reproduction, cultural identity, propitiatory rite of fertility and po-
litical positioning in the community of Santiago de Maray (Checras 
district, Huaura province, Lima department). To achieve this I have 
resorted to three methodological axes associated with the micro-his-
torical approach, ethnohistory and ethnographic observation. This 
methodological strategy will make it possible to compare both time 
segments in which the water ritual was developed, that is, the year 
1677 in the colonial era and contemporary ritual practice seeking to 
establish the changes and cultural permanence that survive to this day 
in the community peasant from Santiago de Maray.

Palabras clave: etnohistoria; etnografía; identidad cultural.

Keywords: ethnohistory; ethnography; cultural identity.



A. E. Bardales Padilla/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 31-4032

Introducción

Este artículo está basado en las investigaciones que realicé 
para sustentar mis tesis de Licenciatura en Historia y 
de Maestría en Antropología (Bardales 2016, 2018) en 
la Universidad Nacional Mayor de San Marcos de Perú. 
El propósito es procesar y sistematizar los aportes meto-
dológicos y académicos con la presencia de la comunidad 
campesina de Santiago de Maray y la persistencia de la 
práctica del ritual dedicada al agua como hilo conductor. 
Se busca también describir, identificar y entender, de ma- 
nera específica, los elementos del ritual que han persistido 
y los que han cambiado a lo largo del tiempo. Se tienen 
como criterio comparativo, 1677 y la práctica ritual con- 
temporánea. El objetivo es demostrar que el culto al agua 
presenta implicancias históricas, socioculturales, econó-
micas, políticas y religiosas, las cuales son compartidas por 
los pobladores del pueblo.

Metodología

He optado por tres estrategias metodológicas que se 
conectan y complementan mutuamente: los aportes de la 
microhistoria, el método etnohistórico y la observación 
etnográfica. En principio, éste es un estudio de micro-
historia focalizado tanto en el año 1677, durante el pe-
riodo colonial, como en el estudio de la vida cotidiana 
y de la comunidad en la actualidad, con la intención de 
captar ciertas particularidades y elementos de análisis 
que suelen pasar desapercibidos en medio de la rutina. 
Es preciso señalar que, para el análisis del periodo 
colonial, se ha utilizado un expediente judicial fechado 
en 16771 proveniente de los juicios por extirpación de 
‘idolatrías’. Estos juicios fueron persecuciones religiosas 
que emprendió la Iglesia Católica en el Perú, desde 1609 
y hasta el siglo xix, con el objetivo de arrancar o ‘extirpar’ 
de la mente de los indígenas todo vestigio de las creencias 
nativas para lograr la colonización del imaginario.

Por otro lado, este artículo también maneja una meto-
dología ligada a la etnohistoria,2 pues analiza los procesos 
legales de los colonizadores para comprender y desentra-

1 Se ha escogido este año por múltiples razones: la riqueza etnohistórica 
del documento (se narran muchos ritos y costumbres), la asociación 
con otros documentos judiciales (este juicio está relacionado con otro 
en el que los mismos pobladores acusan al cura de su pueblo de explo-
tación y malos tratos) y por tratarse de una época “tardía” (como lo 
señala Pierre Duviols) para analizar rituales andinos, como el del agua, 
ya que, en ese periodo se presenta poca incidencia de actividad “idolá-
trica”; sin embargo, esta documentación “tardía” es digna de analizarse 
con más detalle. Un artículo muy influyente fue el de George Kubler, 
quien manifestó que en 1660 se produjo una ruptura en la menta-
lidad de los indígenas. Esto significaba, según él, que la población 
nativa ya se encontraba cristianizada y que las “idolatrías” registradas 
en estos juicios (posteriores a 1660) eran simples rezagos inconexos de 
su estructura social y cultural, ya que la “conversión de los quechuas 
al catolicismo era un hecho” (Kubler 1946: 400; Marzal 1983: 40).

2 La etnohistoria es básicamente un “territorio de frontera” entre la 
antropología y la historia, que usa metodologías de ambas ciencias 
sociales. El término lo usó por primera vez, en 1908, el antropólogo 
Clark Wissler, en los eeuu, en el marco del estudio de los nativos 
norteamericanos.

ñar aspectos determinados de la cultura del colonizado (en 
este caso, el culto al agua), lo cual nos permite comparar 
con la práctica ritual contemporánea sin dejar de lado los 
evidentes y obvios procesos de cambio, ruptura y adapta-
ción que el ritual ha sufrido a lo largo de los años.

Todo lo que se ha señalado, tanto el enfoque microhis-
tórico como el etnohistórico, encuentra su complemen-
to en la observación etnográfica que realicé en el pueblo 
de Santiago de Maray en 2010, 2013, 2016 y 2017. Las 
dos primeras visitas fueron eminentemente exploratorias 
(2010 y 2013), ligadas al conocimiento de las caracterís-
ticas generales de la comunidad actual (ubicación, pobla-
ción, geografía, recursos, etcétera). Ya en 2016 y 2017 visi-
té nuevamente Santiago de Maray con el propósito central 
de analizar el culto al agua, celebrado actualmente, lo cual 
realicé a través del trabajo de campo y entrevistas a los 
miembros de la comunidad. En ese sentido, el análisis de 
la vida cotidiana, sus prácticas y sus discursos en torno al 
ritual del agua me permitieron tener una visión más holís-
tica del ritual y complementarla con datos etnohistóricos 
del pueblo. En este punto, es importante remarcar que se 
busca analizar las fuentes, entrevistas y observaciones en 
torno al culto al agua, como parte de un sistema adapta-
tivo y cambiante, acorde a los profundos cambios estruc-
turales que la sociedad peruana ha atravesado, sin que ello 
signifique perder de vista determinadas recurrencias, rup-
turas o procesos adaptativos que deben ser tomados como 
parte activa de la cultura de los pobladores del Ande, pero 
sin caer en esencialismos históricos. De esta forma, el ejer-
cicio comparativo nos permite revalorar y ampliar el co-
nocimiento de la historia regional del pueblo a través de 
esta práctica ritual.

Santiago de Maray: división administrativa
y descripción geográfica

Actualmente, Santiago de Maray3 es la capital del distrito 
de Checras,4 el cual es uno de los doce distritos de la 
provincia de Huaura que pertenece al Departamento de Li- 
ma (figura 1). Esta comunidad está asentada a 149 km de 
Lima, capital del Perú, y se ubica a 3320 msnm en la zona 
de los Andes centrales, en la margen izquierda del valle 
del río Checras.5 Es un lugar eminentemente agropecuario 
que posee un clima templado-seco que permite el cultivo 
de: maíz, papas, melocotones, trigo, habas oca, olluco y ar- 
veja. La temporada de lluvia empieza en noviembre y cul-
mina en abril, y la estación seca abarca desde mayo hasta 
octubre.

Cabe agregar que, al sur del actual Santiago de Maray, 
sobre la cima de un cerro, se encuentra el denominado 

3 Santiago de Maray lleva este nombre en honor al apóstol Santiago, 
santo patrón del pueblo desde la época colonial.

4 El distrito de Checras está compuesto por cinco comunidades cam-
pesinas: Tulpay, Puñún, Canín, Tongos y Santiago de Maray, capital 
del distrito.

5 Este río conforma una de las principales subcuencas del río Huaura.



A. E. Bardales Padilla//Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 31-40 33

‘Maray Viejo’, a 3700 msnm, entre las coordenadas 299 
564 este y 8 790 682 norte, el cual estuvo habitado desde 
la época colonial hasta 1970, año en el que se cambió su 
ubicación debido al fuerte terremoto de ese año (Noriega 
2015: 340). Esto lo pude corroborar en conversaciones 
informales y entrevistas realizadas a los comuneros, en 
2010, 2013, 2016 y 2017.6 Entre el Maray ‘moderno’ 
y el Maray ‘viejo’ o colonial, hay una distancia de dos 
kilómetros que se pueden recorrer a pie, a través de un 
camino de herradura o en carro (Noriega 2011: 71).

Santiago de Maray durante la colonia

Durante el periodo colonial, Santiago de Maray, también 
conocido como Canchas, era el principal poblado de los 
nueve curatos7 de la provincia o corregimiento de Chancay 
que pertenecían al arzobispado de Lima, fundado en 1548 
(Bueno 1951 [1764]: 17 y 37). En este lugar se produjo 
la descripción del culto al agua en 1677. Actualmente es 
conocido como ‘Maray viejo’ y está deshabitado desde 
1970, queda sólo una iglesia colonial y la plaza del 
pueblo en cuyo interior se ubica una guanca 

8 de piedra 
(de 1.50 m. de longitud) colocada allí durante el periodo 
republicano.

El culto al agua o “champería” durante el periodo 
colonial en 1677

Según la manifestación dada el 4 de septiembre de 1677 
por el doctrinero (párroco del pueblo de Maray) Juan de 
Esquivel y Águila, el ‘descubrimiento’ de las ‘idolatrías’ 

6 Todos los informantes señalaron que el pueblo se ‘mudó’ más ‘abaji-
to’ debido a los estragos ocasionados por el sismo. 

7 Un curato era la residencia del cura doctrinero y la jurisdicción sobre 
la que el párroco tenía autoridad.

8 Piedra oblonga que se colocaba en los caminos o en lugares conside-
rados sagrados. Representaba a un ancestro litificado.

empezó el martes 27 de julio. Juan Gutiérrez, uno de los 
principales acusados, describió de esta manera el culto 
al agua: 

… Ytem declaro que adoraba un puquio nombra-
do Curicalla de donde tiene su origen la asequia 
principal del dicho pueblo de Maray, a un lado de 
un cerro nombrado Guanpucani y a dicho cerro 
adoraba también Yaullatullu que dicen era su pa-
carina de donde deciende, y un hombre de sólo un 
pie que fue el primero que abrió dicha asequia y 
a los tres al puquio Curicalla, cerro Guanpucani 
y a su pacarina Llaullatullu como a dueños del 
agua y de la asequia ofresian sacrificios dos veces 
en cada año una por el mes de octubre al tiempo 
de arar las chacras y otros por el mes de abril al 
tiempo de la limpia de las asequias y los asian en el 
origen de ella que esta media legua antes del naci-
miento de dicho puquio por no atreverse a llegar a 
el de temor y respeto hasiendo una grande oguera 
de fuego degollando dos cuyes se derramaba por 
donde estaban dicho cerro y puquio y de la misma 
forma asperjaban chicha quemando dichos cuyes 
mais y coca y el camachico que asistia poniendo 
sobre una piedra unos polvos de mullu que es una 
concha de mar los ofresia en el origen de la asequia 
y hacer este sacrificio en esta forma de seguir por 
mitas cada año, el dicho Juan Gutierrez, Gonza-
lo Paico, Pedro Nicolás, Francisco Llacuas, como 
sacerdotes y ministros de idolatrías… (aal, Idola-
trías, leg. VII, exp. 14, fols. 2v-3r).

Terminada esta descripción, Gutiérrez también des-
tacó la participación de todo el pueblo en dicha celebra-
ción: 

Primeramente declaro que era uno de los sacerdo-
tes que se seguian por mitas a hacer el dicho sacri-

Figura 1. Fotografía de la comunidad de Santiago de Maray en la actualidad.



A. E. Bardales Padilla/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 31-4034

ficio al puquio Curicalla, cerro Guanpucani y una 
pacarina Yaullatullu. Y ademas deesto le ofresia a 
un cerro nombrado Guacrahirca distante del di-
cho su puquio media legua… y añadio que venía 
el agua por la dicha acequia referida toda la gen-
te del dicho pueblo hazian la fiesta aquella noche 
que llaman el Pacaricui estando todos en vela aiu-
nando a usanza gentilicia jugando un juego de su 
gentilidad que nombran pirca y el dia siguiente los 
gastaban en embriagueses y [ilegible] supersticio-
sos… (aal, Idolatrías, leg. VII, exp. 14, fol. 3v).

Un primer punto a resaltar es que este ritual, durante 
el periodo colonial (1677), se realizaba, según los testi-
monios,9 dos veces al año, primero por el mes de octubre, 
cuando se tenían que “arar las chacras” y luego por el 
mes de abril, cuando se procedía a limpiar las acequias. 
Esto tenía sentido ya que el calendario religioso coincidía 
con el calendario agrícola, que es la actividad económica 
fundamental en Maray hasta la actualidad. Así mismo, 
era una celebración comunitaria en la que “toda la gente 
del pueblo hazian la fiesta”.10 El pueblo era representado 
por el camachico,11 quien acompañaba a cuatro especia-
listas religiosos: Juan Gutiérrez, quien pertenecía al ay-
llu12 Allauca, Gonzalo Paico, Francisco LLacuas, del ayllu 
Ichoca, y Pedro Nicolás del ayllu Quimallanta. En total 
eran cinco personas (los cuatro sacerdotes y el camachi-
co), con una alta jerarquía dentro de la doctrina, los que 
daban inicio a la primera parte del ritual. Éste consistía 
en brindar adoración a los ancestros o ‘dueños del agua’, 
que eran básicamente tres: Curicalla, el puquio donde 
tiene su origen la acequia principal del pueblo de Maray; 
el cerro Guanpucani, ubicado al costado del puquio, y la 
pacarina13 (lugar sagrado vinculado al origen de un héroe 

9 Es importante señalar que este pueblo en específico tenía una impor-
tante presencia de ‘idolatrías’ o cultos paganos, forma en la que los 
españoles llamaban a la religión de la población nativa y que cubre 
un amplio número de actividades rituales, desde el culto al agua, a 
los muertos, a los apus, al sol, etc. Tras una inspección en el Archivo 
Arzobispal de Lima, se han registrado 6 expedientes específicos sobre 
la zona de Checras que van desde 1647 hasta 1804; el expediente de 
1677 es el más rico en descripciones etnohistóricas y el que aborda el 
culto al agua de manera más pormenorizada. 

10 aal, Idolatrías, leg. VII, exp. 14, fol. 3v.
11 En este caso, se usa la forma de escritura empleada en el documento 
de Idolatrías de 1677, en el que se señala textualmente lo siguiente: 
“y que por ser dicho sacrificio en nombre de todo el pueblo el cama-
chico de el representándole le assistia como a ministros ministrándole 
dichas ofrendas” (aal, Idolatrías, leg. VII, exp. 14, 1677 fols. 1v, 
2r). La forma de escritura (camachico) se repite a lo largo de todo el 
documento. Al respecto, cabe señalar que el diccionario de Gonzales 
Holguín da cuenta también de esta forma de escritura, definiendo: 
“Camachic o camachicu como gobernador o corregidor, o mandon, 
o el que manda o el que rige” (Gonzales Holguin 1989 [1608]: 47). 

12 El diccionario de Gonzales Holguín define la palabra ayllu como: 
“Parcialidad, genealogía, linaje, parentesco, o casta” (Gonzales Hol-
guín 1989 [1608]: 39).

13 Sobre la pacarina, Nicholas Griffiths menciona que era: “el mítico 
lugar de origen de cada ayllu” (Griffiths 1998 [1996]: 352); por su 
parte, Pierre Duviols (citando a Albornoz) menciona que una pa-
carina era “el origen de cada ayllu […] la divinidad creadora de la 
descendencia, y su lugar de origen al mismo tiempo. La pacarina 

civilizador) Yaullatullu,14 de donde salió “un hombre de 
sólo un pie que fue el primero que abrió dicha asequia”. 
Los especialistas religiosos se dirigían al origen de la ace-
quia principal (esto es, al puquio Curicalla), pero sólo se 
acercaban a “media legua” (dos kilómetros y medio) por 
“temor y respeto”. Una vez allí hacían una serie de accio-
nes rituales consistentes en realizar “una grande oguera 
de fuego degollando dos cuyes [cuya sangre] se derrama-
ba por donde estaban dicho cerro y puquio y de la misma 
forma asperjaban chicha quemando dichos cuyes mais y 
coca y el camachico que asistia poniendo sobre una piedra 
unos polvos de mullu que es una concha de mar los ofre-
sia en el origen de la asequia”. Terminada esta primera 
parte, toda la gente del pueblo de Maray realizaba, en 
aquella misma noche, una fiesta denominada Pacaricui, 
para la cual hacían una vigilia y jugaban a ‘la usanza gen-
tilicia’ un juego llamado pirca. Al día siguiente realizaban 
una gran celebración. 

Un primer punto a destacar es que la primera parte 
del ritual del agua, estaba reservada sólo para los espe-
cialistas religiosos (cuatro en total) y el representante del 
pueblo (el camachico), quienes eran los únicos autoriza-
dos para acercarse a los ‘dueños del agua’. Se establece, 
de esta manera, una asociación entre el poder religioso 
y político nativo con las deidades dadoras del agua, en 
un contexto colonial. En ese sentido, los especialistas 
religiosos y el camachico adquirían legitimidad ante los 
pobladores indígenas y, por otro lado, el ritual y la lim-
pieza del canal garantizaban el acceso al agua para todo 
el pueblo, lo que les permitía asegurar buenas cosechas y, 
por tanto, su reproducción socio-económica y cultural. 
Así pues, no se trata sólo de un rezago religioso disociado 
con la realidad, sino de todo un sistema de reproducción 
socio-religiosa, histórica, económica y geográfica adapta-
da a condiciones coloniales que, dada su magnitud, era 
conocido por todos.15 	

podía ser una piedra, un manantial, un río, una gruta, o un animal, 
un pájaro, un árbol, etc.” Por lo tanto, el culto a los muertos y a la 
pacarina estaban íntimamente ligados incluso en el periodo colonial 
(Duviols 1977 [1971]: 319). Por su parte, Gary Urton menciona 
que, para el caso del Imperio de los Incas, “cada ayllu y etnia del 
imperio tenía su lugar de origen o paqarina” (Urton 1989: 189).

14 En lo referente al nombre de las deidades: Curicalla, Guanpucani 
y Yaullatullu, me remito a la forma de escritura que se realizó en la 
fuente colonial: aal, Idolatrías, leg. VII, exp. 14.

15 Es importante destacar que el juicio por idolatrías de 1677 (en el 
que se acusó a cuatro ancianos de ser especialistas religiosos nativos, 
quienes confesaron sus ‘delitos’ esto es, practicar el culto al agua, al 
sol, a los muertos, a las estrellas, etc.) constituye una auténtica ven-
tana al pasado desde la que se puede observar, a lo largo del proceso, 
las distintas delaciones y confesiones. Es así que, al final del proceso 
judicial, en una larga lista se registraron los nombres de 33 auto 
inculpados, quienes manifestaron conocer todos los pormenores de 
las ‘idolatrías’ que se realizaba en el pueblo y haber participado en 
ellas (aal, Idolatrías, leg. VII, exp. 14, fol. 60r). Por otro lado, el 
año siguiente (1678), los mismos pobladores de Maray terminaron 
enjuiciando o ‘capitulando’ al cura doctrinero que ‘descubrió’ estas 
‘idolatrías’, lo cual reveló que muchos más pobladores de Maray es-
taban al tanto del culto a las deidades andinas, incluida el agua, cosa 
que los habitantes del pueblo no pudieron negar, razón por la cual 
el cura fue absuelto. De esta forma, la práctica de rituales como el 
agua y otros más eran moneda corriente dentro del sistema colonial, 



A. E. Bardales Padilla//Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 31-40 35

El objetivo primordial de estas acciones rituales es, 
a nivel de la comunidad, asegurar la fertilidad de la tie-
rra a través de la adoración a los ancestros del agua. Por 
lo tanto, son formas de comprender mejor la dinámica 
socio-cultural de pueblos coloniales que, a pesar de la 
subordinación política, encontraron estrategias adaptati-
vas y de resistencia cultural para mantener todo un apa-
rato ideológico que siguió sustentando y manteniendo 
el acceso, por parte de la comunidad, a recursos como el 
agua, aún en contextos fuertemente represivos y expolia-
dores, lo cual era una realidad totalmente documentada 
en Santiago de Maray: el año siguiente, en 1678 (un año 
después del juicio por ‘idolatrías’), el párroco del pueblo 
fue denunciado o ‘capitulado’,16 por sus propios feligreses 
indígenas, acusado de explotación económica y castigos 
físicos.17 Esto demuestra que la colonización española 
expresada en la política de extirpación de ‘idolatrías’ no 
jugó el rol esperado por los colonizadores de transformar 
o ‘convertir’ totalmente al cristianismo a las mentalida-
des indígenas (al menos no como ellos lo esperaban), a 
pesar de las evidentes muestras de represión que se evi-
denciaron en este caso. Muy por el contrario, permitió 
que los pueblos indígenas reelaboraran nuevas formas 
de reproducción socio-económico y cultural, ya no sólo 
para su propio autoconsumo, sino incluso para enfrentar 
las nuevas exigencias de los funcionarios coloniales como 
Juan de Esquivel y Águila, cura doctrinero de Santia- 
go de Maray. Se generó, entonces, un catolicismo andino 
que terminó amalgamando los elementos culturales del 
colonizador, andinizándolos y dándoles una dinámica 
propia.

El culto al agua, ‘Limpia Acequia’ o Champería: 
momentos previos a la festividad en la 
actualidad

Actualmente, la festividad se realiza una vez al año entre 
la quincena de abril o los primeros días de mayo. No 
hay una fecha fija, el marcador para la celebración es el 
periodo en el que culminan las lluvias. Comúnmente 
esta celebración se realizaba los fines de semana, pero el 
presidente de la comunidad profesa la religión adventista18 

incluso a vista y paciencia de los propios curas encargados de evan-
gelizar a estos pueblos (lo cual está bien documentado en Duviols, 
Griffiths. Salomon, Urton, Huertas Vallejos, etc.). 

16 Las causas de capítulos eran juicios entablados, generalmente, por 
la población nativa en contra de aquellos curas que se excedían o 
abusaban de sus funciones.

17 El documento que narra este juicio es el siguiente: Causa de capítu-
los… 1678 fols. 83v-84r. Archivo Arzobispal de Lima.

18 En la comunidad de Santiago de Maray existen dos denominacio-
nes religiosas no católicas: la Iglesia Adventista del Séptimo Día y la 
Alianza Cristiana y Misionera. Entre ambas, el número de feligreses 
suma alrededor de 40 personas, que para un pueblo como Maray, 
con poca concentración de personas, es un número relativamente 
alto; los de mayor número son los adventistas o “sabáticos” como los 
conocen en Maray. Cabe agregar que los feligreses de la Iglesia Cató-
lica son más, cuentan con una pequeña iglesia, en cuyo altar se ubi-
can el Apóstol Santiago y la Virgen de Santa Ana, entre otros santos.

del séptimo día, la cual prohíbe realizar cualquier 
actividad secular o ‘del mundo’ a partir del viernes a 
las 6 p.m. hasta el sábado a las 6 p.m. Hasta hace unos 
años, según información de los propios comuneros, 
también se celebraba por el mes de octubre. Por ejemplo, 
por averiguación propia, pude constatar que el pueblo 
vecino de Andajes, perteneciente a la provincia de Oyón, 
departamento de Lima, celebra la ‘Fiesta del Agua’ en dos 
oportunidades, una por el mes de abril o mayo y otra por 
el mes de octubre o noviembre.

 La eliminación de la celebración al agua en el mes 
de octubre responde a los cambios demográficos que ha 
sufrido y viene sufriendo la comunidad de Maray como 
producto de las migraciones del campo a la ciudad, las 
cuales han llevado a los comuneros a simplificar o con-
centrar el culto en una sola celebración, tal como los 
mismos comuneros lo manifestaron en conversaciones 
informales y entrevistas. Por ejemplo, el presidente de la 
comunidad manifestaba lo siguiente: “Nombramos un 
juez de aguas, quien es el que ordena el agua para que 
riegue cada comunidad… cuando hacemos la champería 
los últimos días que se va la lluvia… No tenemos día 
conocido, puede ser abril o mayo” (Entrevista a Benito 
Silva, 13 de abril de 2017).

No podemos negar los evidentes y obvios cambios es-
tructurales a nivel demográfico y social, que son propios 
de todo proceso histórico. Sin embargo, así como exis-
ten rupturas y cambios, también existen permanencias o 
continuidades que son parte de las dinámicas históricas. 
De esta forma, la celebración del ritual coincide con el 
mes tradicional desde la etapa colonial, tal como lo señala 
la documentación de idolatrías de 1677. Esto se debe en-
tender, no como una permanencia ahistórica, esencializa-
da y romántica, sino más bien como parte de los procesos 
de adaptación y subsistencia de las prácticas culturales de 
las comunidades andinas (asociadas con sus tierras co-
munales y núcleos familiares). Este ritual, entonces, tiene 
por un lado un fin eminentemente práctico (la limpieza 
del canal, sin lo cual el comunero no tendría derecho a 
acceder al agua si no ha participado en la faena) y por 
otro lado es parte de un proceso de identificación cultu-
ral bastante evidente y apreciado entre los miembros de 
la comunidad. Una comunera lo explica de esta manera: 
“Nosotros no queremos que el ritual se muera, que se 
pierda, somos pocos y tratamos de recordarlo todos los 
años, no le dejamos morir, la siembra de maíz y la limpia 
de acequia es importante” (entrevista a la señora Susana 
Ríos Estela, 14 de abril de 2017).

En este punto es importante remarcar lo que seña-
la Gelles en torno a los procesos de identidad cultural 
asociados con el agua: “En los Andes, el agua de riego 
es un componente importante de la producción, una 
fuente tanto de conflictos como de cooperación, y un 
elemento clave de identidad cultural” (Gelles 2006: 81). 
De esta forma el riego le da estructura a los calendarios 
públicos y privados al tiempo que el “agua es básica para 
sus identidades étnicas y comunales” (Gelles 2002). Y, 
efectivamente, un elemento común a lo largo de las en-



A. E. Bardales Padilla/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 31-4036

trevistas y conversaciones informales con los comuneros 
es la profunda importancia afectiva y material que en-
cierra el culto al agua. Otro comunero lo explicaba de 
esta manera: “trataron los españoles de acabar con todo, 
pero nosotros conservamos”. Este comentario, realizado 
de forma empírica en torno a la historia del pueblo, para 
nada está alejado de la verdad, sobre todo si uno revisa 
los juicios por ‘idolatrías’ que se registraron en Santiago 
de Maray, sobre todo la forma, los castigos y el contexto 
en el que se desarrollaron estos procesos. 

Así mismo, la fecha de celebración se fija en una 
asamblea que es convocada por el presidente de la co-
munidad y la junta directiva. Todos los comuneros están 
obligados a asistir, de lo contrario no tendrían acceso al 
agua para sus sembríos y sus animales.

La ‘Limpia de Acequia’ o ‘Campería’ (se llama así por-
que se sacan las ‘champas’ o la mala hierba de los canales 
de irrigación), como también la conocen los pobladores de  
Maray, dura exactamente dos días (puede durar hasta tres 
si el trabajo es abundante), y es, junto con la fiesta de la 
‘Siembra del Maíz’ (celebrada el 7 de enero), una de las 
festividades más importantes de la comunidad.

El primer día: el ritual inicial, el ‘pago’
a las deidades

En el primer día de la celebración, una comitiva se dirige 
a la toma principal, llamada Ucán, la cual está ubicada 
en la parte alta del pueblo desde donde baja el agua para 
la comunidad. La fuente principal de esta ‘toma’ es la 
zona denominada Churincocha19 (que dista 3 km de 
Ucán y está ubicada a una altitud de 4 900 msnm). Ésta 
es un oconal o ‘pantanal’ que se nutre de las aguas que 
bajan de los distintos cerros de los alrededores, entre ellos 
el cerro del mismo nombre: Churincocha. Por lo tan- 
to, Ucán recibe el agua por filtración. Desde el pueblo 
de Santiago de Maray hasta Ucán hay una distancia de 
8 km. Es importante señalar que esta bocatoma es la 
principal, y brinda agua a los pueblos vecinos como 
Puñún. Esto provoca ciertos conflictos debido a la falta 
de colaboración en el mantenimiento y cuidado del canal 
por parte de los miembros de la otra comunidad y dentro 
de la misma (trabajo de campo, 29 de abril de 2016). 
A estos conflictos internos se suman los problemas que 
la comunidad tiene con los organismos estatales en torno 
al mantenimiento o ‘modernización’ de los canales de 
regadío en aras de una mayor ‘productividad y eficiencia’ 
con miras a un posible ingreso de inversiones ajenas 
a la comunidad. El canal de irrigación, desde Ucán 
hasta cierta zona cercana al pueblo de Maray, es de 
cemento, pero hace unos años era empedrado. Esta obra, 
ejecutada por foncodes (Fondo de Cooperación para 
el Desarrollo Social) en 2012, ha generado cierto des- 

19 Actualmente, existe un proyecto en evaluación para realizar una 
represa en dicha zona y así aprovechar el recurso hídrico que baja 
de los cerros. 

contento entre los comuneros ya que las filtraciones 
de agua son constantes por la debilidad del material 
utilizado. Del mismo modo, los comuneros señalan 
que la misma organización gubernamental dispuso que 
ciertos tramos del canal sean cambiados por tuberías 
(desde la zona llamada Quiuqueren hasta el reservorio, al 
que llaman estanco, ubicado al final del pueblo) a cambio 
de ciertas ayudas económicas. Esto, al igual que el uso del 
cemento, ha generado rechazo entre la población que no 
ve estas medidas como una solución eficaz, puesto que 
el empedrado “trae más agua y no malogra nada” 
(entrevista a la señora Rigoberta, 14 de abril de 2016). 
Esto demuestra el constante conflicto en torno al 
recurso hídrico, relacionado con las distintas visiones 
de desarrollo y, por otro lado, es una muestra de cómo 
funciona el sistema económico actual que tiene al Esta-
do (a través de sus organismos gubernamentales) como 
‘palanca’ o nexo de determinados intereses económicos. 
Así mismo, la actual configuración económica del país 
promueve la concentración de tierras en beneficio de 
grupos económicos, lo que trastoca profundamente el 
régimen de propiedad común de la tierra, sus derechos 
de acceso al agua y sus mecanismos de identidad cultural 
(Gelles 1998, 2006). De esta forma, el conflicto entre el 
canal de regadío construido de la manera tradicional y 
el canal hecho de cemento y tubos no es más que la punta 
del iceberg de las relaciones tirantes entre el Estado, con sus 
políticas económicas, y la forma de reproducción socio-
económica y cultural de las comunidades andinas. Por 
lo tanto, la conservación del ritual del agua por parte 
de los comuneros significaría una forma de resistencia 
o posicionamiento frente a las demandas del Estado y 
los grupos económicos de poder, cuyas reformas, según 
las palabras de los propios habitantes, no favorecen a la 
comunidad en su conjunto.

Volviendo a la descripción del ritual, el nombre 
de Ucán hace referencia, según un comunero, al lugar 
“de donde nace el agua” (entrevista al señor Máximo, 14 
de abril de 2016). Es importante remarcar que, a la bo-
catoma de Ucán, asisten jóvenes varones, las comuneras 
viudas, el presidente de la comunidad, el vicepresidente, 
el juez de agua y los regidores. Al respecto, una comu-
nera señala lo siguiente: “Yo soy viuda, mi esposo está 
fallecido, por eso voy a trabajar arriba […] y hay otra 
comunera, también comunera, que es mi tía, pero ella es 
ya pasiva, ella no va, ella tiene más de 80 años, ella da en 
plata y paga, manda sembrar su chacra con gente y cuan-
do no trabaja no le dan agua, por eso ella tiene que pagar 
gente” (entrevista a la señora Susana Ríos Estela, 14 de 
abril de 2017). En este punto, es importante remarcar 
que el ritual del agua es la expresión de dos procesos que 
siempre han estado asociados a lo largo de su desarrollo 
histórico y que persisten en la actualidad. Por un lado, el 
culto al agua implica una dimensión ritual, simbólica 
y cultural, que para nada está reñida con un carácter emi-
nentemente práctico de la celebración, esto es, su pro-
funda relación e interdependencia con la organización 



A. E. Bardales Padilla//Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 31-40 37

de la vida social, supervisión, cuidado y mantenimien- 
to de los sistemas hidráulicos.20 

Siguiendo con esta parte del ritual, el presidente y el 
vicepresidente llevan su vara como símbolo de autoridad. 
Las mujeres (viudas y solteras) se encargan de elaborar 
una bonita corona de flores silvestres que colocan en el 
sombrero del presidente, quien también lleva unas varas 
largas llamadas topos que se utilizan para sectorizar el tra-
bajo de la limpieza de los canales. El camino es escarpado 
y difícil, puesto que la bocatoma se encuentra en la par-
te más elevada, generalmente los comuneros salen muy 
temprano (4 am) y llegan a Ucán en un promedio de dos 
horas y media a paso rápido. Una vez que se ha llegado 
a la bocatoma, se realiza un ritual en donde se mata un 
cuy y se derrama su sangre, una parte va hacia la boca-
toma y otra se dedica al cerro. También preparan chicha 
a base de maíz negro. Posteriormente, el presidente de 
la comunidad hace el reparto de la coca, el alcohol y el 
cigarrillo a los presentes, primero a los regidores, al juez 
de agua y luego a todos los asistentes, con ello le disipan a 
los abuelos por espacio de una hora en medio de una at-
mósfera de mucho respeto. Un comunero señalaba que, 
hasta hace unos años, los jóvenes “ponían una cruz frente 
a la bocatoma, con flores de la altura; la cruz se colocaba 
en una peña” (trabajo de campo, 13 de abril de 2017). 
En este punto, es bueno recordar que, en el pasado, la ac-
ción de colocar cruces en los lugares sagrados (que ahora 
es una práctica totalmente normal) tenía connotaciones 
de persecución y agresión cultural hacia las deidades y 
espacios sagrados andinos. Por ejemplo, en el proceso 
de idolatrías de 1677 se señalaba que el párroco Juan de 
Esquivel y Águila mandó a destruir y quemar todos los 
‘ídolos’, del pueblo y colocar cruces en su lugar.21 Con 
base en esto, es interesante notar que esta comunidad 
andina contemporánea ha sacralizado, cristianizado, le-
gitimado y complementado acciones y símbolos que en 
otras épocas eran totalmente incompatibles. En ese sen-
tido, la interacción religiosa y los procesos adaptativos 
han terminado por convertir un acto de agresión cultural 
(colocar una cruz frente a un adoratorio o lugar sagrado 
andino) en parte de las costumbres que le dan cohesión 
al pueblo desde una perspectiva andina; es decir, se ha 
producido una andinización de los símbolos y acciones 
foráneos, transformándolos en parte de su proceso ritual 
y, por tanto, en elementos importantes de su cohesión 
social después de reinterpretarlos desde su perspectiva y 
necesidades culturales particulares. Volviendo al ritual 
actual, debemos remarcar que la acción de ‘disipar a los 
abuelos’ significa rendir tributo a los apus tutelares o ce-
rros principales de la comunidad de Maray, por ser los 
dadores del agua, lo cual garantiza buenas cosechas y la 
subsistencia de las distintas familias (entrevista a la se-
ñora Susana, 14 de abril de 2017). También se define 

20 Sobre la relación entre ritualidad y sistemas hídricos, ver Gelles 
(1984, 1986, 1998, 2002, 2004 y 2006), Oré (2005) y Valderrama 
y Escalante (1988).

21 aal, Idolatrías, leg. VII, exp. 14, fol. 5r.

disipar a los abuelos como “dar la coca, el ron al campo, 
al apu, éstos son de la altura que dan el agua y el pasto”. 
Este proceso de ‘disipar a los abuelos’ también es llamado 
“harapacur, que en castellano es dar de comer al campo” 
o “darle a los viejos” (entrevista a los señores Máximo 
y Andrés, 13 de abril de 2017). Otro testimonio señala 
que, cuando se llega a la bocatoma de Ucan se “le ofrece 
coca al cerro, al río, al agua y al puquio de donde sale el 
agua. El agua de donde baja al cerro se llama Churincocha 
y el cerro de al frente se llama Tampucancha y para el otro 
lado es Tarugayo” (entrevista al señor Melvin, 13 de abril 
de 2017). 

Este agradecimiento a los cerros y al puquio no es 
nuevo, en Santiago de Maray está bien documentado 
para la época colonial, específicamente en 1677 donde se 
menciona los cerros con sus nombres y su ritual respecti-
vo.22 También es importante señalar que, en cuanto a la 
celebración del ritual, algunos comuneros manifestaron 
su disconformidad con el comportamiento de los evan-
gélicos y adventistas. Así lo explica una comunera: “por 
ejemplo, los que estudian la Biblia, los que son hermanos, 
no quieren cumplir ese pago a la tierra, al agua […] acá 
hay de dominical y adventista, sabático, participan del 
trabajo, pero no del pago a los apus; se ponen a un costa-
do, entre ellos, y no comparten con nosotros, no catipan 
la coca, no toman, y en la celebración de la presentación 
de la nuera no bailan y se ponen a un costado” (entrevis-
ta a la señora Susana, 14 de abril de 2017). Del mismo 
modo, otro comunero de mayor edad nos comentaba, 
con evidente fastidio, que los integrantes de estos grupos 
religiosos: “no quieren hacer nada, en una comunidad 
debemos trabajar todos juntos, todos [debemos realizar] 
los usos y costumbres, debemos cumplir, pero ellos no. 
En la faena sí participan, pero en las costumbres (catipar, 
beber) se van a un lado y nos dicen: sigan nomás uste-
des” (entrevista al señor Tomás, 14 de abril de 2016). La 
negativa de estos grupos a practicar los rituales está aso-
ciada con una interpretación fundamentalista y literal de 
la Biblia que sitúa estas celebraciones, según ellos, como 
auténticas expresiones paganas o, si se quiere, demonia-
cas, en las que se entremezclan la invocación a fuerzas 
contrarias a Dios y comportamientos que no dejan un 
‘buen testimonio’ a los demás, en especial en lo referente 
a la ingesta de licor y la embriaguez propia de estas fes-
tividades. Es interesante notar como estos grupos, en su 
lenguaje, reeditan viejos discursos coloniales en torno a 
las prácticas rituales andinas, equiparándolas con ‘idola-
trías demoniacas’ o ‘paganismo puro’ pero esta vez desde 
el fundamentalismo evangélico o adventista importado 
desde Estados Unidos de América. En este aspecto, estos 
grupos resultan, a veces, mucho más absorbentes en las 
exigencias a sus feligreses que la doctrina católica. Con la 
ausencia total de un cura, es fácil darse cuenta por qué 
los adventistas siguen creciendo en número, al igual 
que los evangélicos, cuyos operadores están más al pen-
diente de las ‘almas’ de sus seguidores y procuran que 

22 aal, Idolatrías, leg. VII, exp. 14, fols. 2v-3r.



A. E. Bardales Padilla/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 31-4038

sigan la ‘buena doctrina’ y no practiquen cultos o rituales 
considerados satánicos o contrarios a las enseñanzas bí-
blicas.

La limpieza del canal en el primer día

Una vez que se ha procedido a dar tributo a las deidades 
respectivas en las partes altas del pueblo, en el mismo día, 
se empieza a limpiar los canales de irrigación, por tramos. 
Para realizar esta labor los comuneros se dividen en dos 
grupos bien marcados. El primero desde la bocatoma de 
Ucán hasta una zona llamada Quimallanta y el segundo 
desde Quimallanta hasta una zona muy próxima al pue-
blo llamado Amogotun. Esta parte les corresponde a los 
comuneros más ancianos y las labores son dirigidas por 
el vicepresidente de la comunidad llegando a limpiar el 
canal hasta la plaza central del pueblo. Por su parte los 
trabajos de la zona más alta están a cargo del presidente, 
los jóvenes varones y las comuneras viudas (trabajo 
de campo, 29 de abril de 2016). Tanto el presidente 
como el vicepresidente portan sus respectivas varas de 
mando en señal de autoridad. Avanzado el trabajo, más 
o menos a medio día, se procede a realizar un almuerzo 
comunitario en donde las mujeres llevan diferentes clases 
de comida, chicha y gaseosas. Se tiende una mesa y 
entre todos comparten lo que han traído. Los platos van 
desde pachamanca,23 patasca24 y carnero. El ambiente, 
es distendido y festivo. Cuando el alguacil del pueblo 
observa, que el primer grupo se acerca al pueblo, empieza 
con el “repique de campanas” para recibir a la gente, 
dando por culminado el primer día de trabajo.

El segundo día de trabajo

Al día siguiente, se procede a realizar la limpieza del canal 
en la parte baja que comprende desde el pueblo (la plaza 
para ser más exactos) hasta los límites de la comunidad 
que se llama Wircoy. En este proceso participan todos 
los comuneros sin excepción. Antes de comenzar, los 
comuneros realizan un pago a la tierra en la plaza, 
chacchando25 coca y tomando ron. En esta parte, las 
mujeres casadas y las que tienen hijos forman dos grupos: 
las de arriba y las de abajo. El grupo de arriba recibe el 
nombre de Allaucán, mientras que el de abajo, Ichocán. 
Una comunera señala lo siguiente: las mujeres de Ichocán 
competimos con los otros [Allaucán], nos dicen una 
cosa, otra cosa, al gana, gana limpiamos la acequia, los 
más ancianos son los que dirigen, a veces te vienes, te 
pasas (entrevista a la señora Elvira, 13 de abril de 2017). 

23 La pachamanca es un plato típico de la sierra del Perú que se pre-
para en un hoyo bajo tierra, asando, entre piedras calientes, distintos 
tipos de carne, papas, habas, etc. Todo se tapa con hierbas, mantas 
y tierra. 

24 La patasca es una sopa típica de la sierra del Perú hecha a base de 
vísceras (mondongo), patas de res, mote y papas. 

25 Masticar de manera continuada hojas de coca, mezcladas a veces 
con pedacitos de cal u otros componentes e ir formando poco a poco 
una bola.

Así mismo, una comunera señalaba que, hasta hace 
unos años, no sólo eran dos grupos sino tres: Allaucán, 
Ichocán y Quimallanta pero este último desapareció con 
el transcurrir del tiempo. La función ritual de estos tres 
grupos era mucho más elaborada; una comunera que decía 
pertenecer a Ichocán la describe de la siguiente manera: 
“Ellos [los tres grupos] hacían una catipada, llevan el cuy 
y, después que le llaman la maccha, le preparan una jarra 
de barro con maíz negro, coca, cigarro… todo le preparan 
y después le disipan a los abuelos agarrando una flor... con 
eso todo le dan el pago a la tierra, la pachamama, todo a 
los apus, por las alturas para que el agua avance a regar las 
cementeras para no penar” (entrevista a la señora Susana, 
14 de abril de 2017). Incluso se comentó que el juez de 
agua tenía “una rienda y una honda, con la honda tiraban 
al estanco y con la rienda pegaban al agua, a la acequia, 
la castigaban para que avance el agua”. Sin embargo, 
esta práctica ha caído en desuso según lo relatado por la 
señora Susana durante la entrevista. Las menciones a estos 
grupos (Allaucán, Ichocán y Quimallanta) encuentran 
importantes antecedentes históricos-culturales en el 
periodo colonial, cuando su funcionalidad era aún más 
clara, pues se asociaban con los nombres de tres antiguos 
ayllus: Allauca, Ichoca y Quimallanta, que se encuentran 
registrados en el expediente de idolatrías de 1677, en el 
que incluso se menciona el nombre de los pobladores 
asociados con cada ayllu.26

La presentación de la “nueva nuera”
a la comunidad

También durante el segundo día, cada grupo de mujeres 
(Allaucán e Ichocán) debe presentar una o varias nueras, 
lunchuy o mushuc lunchuy (nuera nueva) a la comunidad, 
quienes se convertirán en nuevas integrantes de la 
misma.27 La nueva nuera es presentada por la madre de 
uno de los comuneros (con la que se casará la mujer) 
o por la mujer más anciana, es vestida y atendida de 
manera especial en cada uno de los grupos a los que 
pertenece, no participa de la faena y, si tiene un bebé, 
incluso le ayudan a cargarlo, ya que ella es considerada 
una ‘invitada de honor’. 

Ambos grupos llevan a su respectiva nuera a un al-
muerzo en el campo, en el que cada mujer lleva sus me-
jores comidas, “haciendo una especie de competencia 
quien hace mejor el de arriba o el de abajo” (trabajo de 
campo, 29 de abril de 2016). Terminado el almuerzo, la 
comitiva de ambos grupos continúa con su recorrido lim-
piando las malezas del canal de regadío. Posteriormente, 
el alguacil de la comunidad anuncia la llegada al pueblo 
de ambos grupos a través del repique de campanas.

26 aal, Idolatrías, leg. VII, exp. 14.
27 La adscripción de las mujeres, que participan en el rito, a los grupos 
Allaucán e Ichocan, está asociado con el grupo al que pertenece su 
esposo. De esta forma si el esposo es de Allaucán su mujer también 
deberá ser de Allaucán, convirtiéndose en una comunera nueva de 
la comunidad. 



A. E. Bardales Padilla//Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 31-40 39

La comunidad, en su conjunto, hace su ingreso en 
medio de una atmósfera festiva llena de bailes y acompa-
ñada de los yaravíes entonados por las mujeres. Luego el 
grupo se dirige a la plaza del pueblo para que, de uno en 
uno, los comuneros ‘paguen su pasaje’, por todo lo que la 
comunidad (su espacio, agua, pastos y tierras) pone a su 
disposición. Es en la plaza del pueblo donde los regidores 
del pueblo gritan: “¡pasaje! ¡pasaje!”. Los ‘pagos’ pueden 
consistir en: chicha, vino, ron, gaseosas o caramelos, pero 
nunca en dinero. Estos productos se colocan al centro de 
la plaza junto a una vasija grande que adorna el lugar y 
se comparte entre todos los presentes. El presidente de la 
comunidad nos lo explica de esta manera: “uno es cons-
ciente, por ejemplo, mi vaca pasa por la calle, va a ocupar 
la calle, mi vaca va a tomar el agua, y esa agua viene de 
lejos, ¿no?, entonces cuál es la gracia […] esto es como 
un agradecimiento a la naturaleza que por allí va a llegar 
el agua y la vaca va a tomar, entonces tienes que pagar” 
(entrevista al señor Benito, 29 de abril de 2017). La ce-
remonia es seguida con atención por el presidente de la 
comunidad, el juez de agua, el alguacil y, a veces, por el 
alcalde, quienes llevan a los comuneros chicha, coca y 
cigarro para que catipen. Entrada ya la noche, se procede 
a presentar a la nueva nuera o lunchuy ante la comuni-
dad y es, simbólicamente,  entregada al presidente por la 
madre del esposo o por la mujer de mayor edad de uno 
de los grupos (quien, por su edad, se considera como 
‘conocedora de las costumbres’). Posteriormente, el pre-
sidente de la comunidad baila con la nuera (o las nueras 
de haber más) de cada grupo. Un comunero nos señala 
que “el grupo que tiene más es mejor” (entrevista al señor 
Melvin, 13 de abril de 2017). Este proceso es conoci-
do como ‘hacer pasar nuera’ o ‘hacer pasar lunchuy’. Por 
ejemplo, el presidente de la comunidad nos comentaba 
que su esposa era de Puñún, un pueblo vecino a Maray 
y, siendo su madre de Ichocán, su mujer también debería 
ser de Ichocán. Al respecto se agrega que: “una vez que 
llegó a su grupo [la nueva nuera] ya de por vida va a estar 
en su grupo, no se va a separar de ellos […], estos grupos 
funcionan siempre para la fiesta, pero más para la cham-
pería […] esos grupos siempre van a estar familiarmente 
unidos” (entrevista al señor Benito, 29 de abril de 2017). 
Una vez que la nuera está en ‘poder’ del presidente, el 
esposo debe ‘sacar a su mujer, pagándole a la comunidad’, 
para que ellos la puedan ‘soltar’. Este pago puede consis-
tir en una caja de cerveza, medio kilo de coca, cigarros o 
caramelos. Terminado ese momento, se aprovecha para 
levantar el “Acta de la reunión costumbrista de la limpia 
acequia”, donde se nombra al juez de agua para el próxi-
mo año. Éste se elige de entre los comuneros que no han 
recibido el cargo en los últimos años. Las funciones de 
dicho juez son las de repartir de la mejor manera el agua 
entre los comuneros, revisar durante todo el año el es- 
tado del canal de regadío y solucionar cualquier proble-
ma que se pueda suscitar en torno a la distribución del 
agua. Luego de esta reunión, se procede a realizar una 
fiesta general en el local de la comunidad.

Conclusiones

La vigencia del culto al agua en la comunidad de Santiago 
de Maray se explica por la dependencia del recurso hídrico 
para sus actividades agropecuarias, la consolidación, 
a través del proceso histórico local, de una identidad 
cultural que cohesiona la comunidad y la posiciona 
frente a los cambios estructurales que ha atravesado 
la sociedad peruana. Por otro lado, el ritual aún es 
funcional como un rito propiciatorio de la fertilidad a 
nivel de los integrantes de la comunidad, lo cual persiste 
a lo largo de los años y a pesar de los evidentes cambios 
y problemas que ha sufrido la comunidad (migraciones, 
despoblamiento y conflictos con el Estado). A su vez, no 
se puede entender el ritual sin considerar que forma parte 
de un largo proceso histórico no lineal, sino lleno de adap- 
taciones, resistencias y cambios desde 1677, año del regis- 
tro más antiguo, a nivel colonial, de su celebración. 

La presentación de la lunchuy o ‘nueva novia’, no sólo 
implica un rito de unión matrimonial simbólica o de fer-
tilidad, sino también asegura la reproducción social del 
pueblo, ya que consolida la cohesión de la comunidad y 
la inclusión de una nueva familia cuyos nuevos integran-
tes pasarán a formar parte de la fuerza de trabajo de la 
comunidad.

Las iglesias, tanto evangélica como adventista, que 
operan en la comunidad de Santiago de Maray han con-
tribuido a consolidar un lento y progresivo proceso de 
desestructuración de los rituales comunitarios bajo una 
prédica que desarticula sus tradiciones y hace un llamado 
a una pureza religiosa que excluye toda acción conside-
rada ‘demoniaca’. Algunos comuneros que forman parte 
de estas congregaciones ya no asisten a sus obligaciones 
rituales por considerar que atentan contra su nueva fe, o 
cumplen las faenas mas no las tradiciones culturales que 
unifican y cohesionan a toda comunidad. 

Los cambios y las continuidades del ritual de la limpia 
acequia en Santiago de Maray deben ser entendidos den-
tro del marco del desarrollo histórico que atraviesa el país 
y como parte del impacto del proceso de globalización. 
Sin embargo, estos factores no sólo influyen en dinámi-
cas de permanencia o ruptura de la práctica ritual, sino 
también en la reinterpretación y reinvención del mismo, 
adaptándolo o simplificándolo a las necesidades actua-
les de la comunidad, sin dejar de lado un marco históri-
co-cultural que le da una dinámica particular.

Referencias

Bardales, A. (2016). Idolatría y Resistencia indígena. El 
caso de Santiago de Maray (1677-1678). Tesis. Li-
ma: Universidad Nacional Mayor de San Marcos. 

Bardales, A. (2018). Culto al agua en la comunidad de 
Santiago de Maray en la actualidad y en el siglo 
xvii (1677), un estudio de caso. Lima: Universi-
dad Nacional Mayor de San Marcos.



A. E. Bardales Padilla/Anales de Antropología 56-2 (julio-diciembre 2022): 31-4040

Bueno, C. (1951 [1764]). Geografía del Perú Virreinal: 
siglo xviii. Lima: Azángaro.

Duviols, P. (1977 [1971]). La Destrucción de las Religio-
nes Andinas (Conquista y Colonia). México: Uni-
versidad Nacional Autónoma de México.

Gelles, P. (1984). Agua, faenas y organización comunal: 
San Pedro de Casta, Huarochirí. Anthropologica, 
2: 305-334.

Gelles, P. (1986). Sociedades hidráulicas en los Andes: 
algunas perspectivas de Huarochirí. Allpanchis, 
27: 99-147.

Gelles, P. (1998). Canales de poder, terrenos de conflicto: 
políticas de riego y recuperación de tierras en una 
comunidad andina. Anthropologica, 16: 149-194.

Gelles, P. (2002). Agua y poder en la sierra peruana: La 
historia política cultural el riego, rito y desarrollo. 
Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú.

Gelles, P. (2004). Etnohidrología, desarrollo y política 
cultural en la sierra peruana. F. Peña (comp.), Los 
pueblos indígenas y el agua: desafíos del siglo xxi (pp. 
37-59). México: El Colegio de San Luis.

Gelles, P. (2006). Pueblos Indígenas, identidad cultu-
ral, y derechos de agua en las naciones andinas. 
R. Boelens, D. Getches y A. Guevara Gil, Agua y 
derecho. Políticas hídricas, derechos consuetudinarios 
e identidades locales (pp. 83-128). Lima: Instituto 
de Estudios de Posgrado, Water Law and Indige-
nous Rights.

Gonzalez Holguín, D. (1989 [1608]). Vocabulario de 
la lengua general de todo el Perú llamada Lengua 
Qquichua o del Inca. Reproducción de la edición 
de Raúl Porras Barrenechea, 1951. Lima: Edi-
torial de la Universidad Nacional Mayor de San 
Marcos.

Griffiths, N. (1998 [1996]). La Cruz y la Serpiente. La 
represión y el resurgimiento religioso en el Perú co-
lonial. Traducción de Carlos Baliñas Pérez. Lima: 
Pontificia Universidad Católica del Perú.

Huertas Vallejos, L. (1981). La Religión en una sociedad 
rural andina (siglo xvii). Huamanga: Universidad 
Nacional San Cristóbal de Huamanga.

Kubler, G. (1946). The Quechua in the Colonial World. 
Handbook of South American Indians, 2, 331-410.

Marzal, M. (1983). La Transformación Religiosa Peruana. 
Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú.

Noriega, A. (2011). Informe final del Proyecto de investi-
gación y delimitación arqueológica Maray (Checras- 
Huaura-Lima). Lima: Presentado al Ministerio de 
Cultura.

Noriega, A. (2015). Excavaciones arqueológicas explora-
torias en Maray viejo. Un asentamiento colonial 
en la región Checras. Arqueología y Sociedad, 29: 
339-364.

Oré, M. T. (2005). Agua: bien común y usos privados. 
Riego, Estado y conflictos en La Achirana del Inca. 
Lima: Fondo Editorial de la Pontificia Universi-
dad Católica del Perú, Wageningen University 
and Research, Institución Técnico Diversificado 
Grajales y Water Law and Indigenous Rights.

Salomon, F. (1995). The Beautiful Grandparents. Tom 
Dillehay (ed.), Tombs for the Living. Andean Mor-
tuary Practices (pp. 247-281). Washington D.C.
Dumbarton Oaks.

Valderrama, R. y C. Escalante (1988). Del Tata Mallku a 
la Mama Pacha. Riego, sociedad y ritos en los Andes 
peruanos. Lima: Desco.

Urton G. (1989). La historia de un mito: Pacariqtambo y el 
origen de los incas. Revista Andina, 13: 129-216.

Fuentes documentales:

Archivo del Arzobispado de Lima (aal) Checras.Causa 
criminal serca de la ydolatria en que coperaron al-
guno yndios del pueblo de Santiago de Maray, re-
partimiento de Checras, corregimiento de Chan-
cay. Licenciado don Juan de Esquivel y Águila. 66 
folios, carátula. Legajo VII. Expediente 14. 


