CrossMark

ANALES DE 17‘
ANTROPOLOGIA

INSTITUTO DE
INVESTIGACIONES
ANTROPOLOGICAS

Anales de Antropologia 56-2 (julio-diciembre 2022): 31-40

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Articulo

Culto al agua e “idolatria” en una comunidad andina peruana.
El caso de Santiago de Maray en el presente y en el siglo xvi (1677)

Worship of water and “idolatry” in a Peruvian Andean community.
The case of Santiago de Maray in the present and in the seventeenth century (1677)

Agustin Enrique Bardales Padilla*
Av. Carlos Germdn Amezaga #375 - Cercado de Lima, Perii

Recibido el 3 de enero de 2021; aceptado el 14 de febrero de 2022; puesto en linea el 30 de abril de 2022

Resumen

El culto al agua ha sido uno de los rituales esenciales dentro de las
culturas andinas y amazénicas en el actual territorio peruano desde
la época colonial hasta la actualidad. Este articulo tiene como ob-
jetivo describir y explicar como el culto al agua, también llamado
champeria o yarga aspiy, se ha preservado a través del tiempo y ha
sido un vehiculo de cohesidn social, reproduccion econémica, iden-
tidad cultural, rito propiciatorio de la fertilidad y posicionamiento
politico en la comunidad de Santiago de Maray (distrito de Checras,
provincia de Huaura, departamento de Lima). Para ello, recurri a tres
cjes metodoldgicos asociados con el enfoque micro-histdrico, la et-
nohistoria y la observacién etnografica. Esta estrategia metodoldgica
permitié comparar dos segmentos temporales en los que se desarrollé
el culto al agua: 1677, durante la época colonial, y la prictica ritual
contempordnea. En esta comparacién se buscé establecer los cambios
y las permanencias culturales en la comunidad campesina de Santiago
de Maray.

Palabras clave: etnohistoria; etnografia; identidad cultural.

Keywords: ethnohistory; ethnography; cultural identity.

Abstract

The cult of water is one of the essential rituals within the Andean
and Amazonian cultures in the current Peruvian territory both at the
colonial level and at the present time. The main objective of this ar-
ticle is to describe and explain how the ritual to water, also called
champeria or yarqa aspiy, has been preserved over time, from colonial
times to the present day, being a vehicle of social cohesion, economic
reproduction, cultural identity, propitiatory rite of fertility and po-
litical positioning in the community of Santiago de Maray (Checras
district, Huaura province, Lima department). To achieve this I have
resorted to three methodological axes associated with the micro-his-
torical approach, ethnohistory and ethnographic observation. This
methodological strategy will make it possible to compare both time
segments in which the water ritual was developed, that is, the year
1677 in the colonial era and contemporary ritual practice seeking to
establish the changes and cultural permanence that survive to this day
in the community peasant from Santiago de Maray.

* Correo electronico: agus779@hotmail.com

DOI: 10.22201/iia.24486221e.2022.77964

ISSN: 0185-1225 Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas. FEste es un articulo Open Access bajo

la licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).



32 A. E. Bardales Padilla/Anales de Antropologfa 56-2 (julio-diciembre 2022): 31-40

Introduccién

Este articulo estd basado en las investigaciones que realicé
para sustentar mis tesis de Licenciatura en Historia y
de Maestria en Antropologia (Bardales 2016, 2018) en
la Universidad Nacional Mayor de San Marcos de Pert.
El propésito es procesar y sistematizar los aportes meto-
doldgicos y académicos con la presencia de la comunidad
campesina de Santiago de Maray y la persistencia de la
practica del ritual dedicada al agua como hilo conductor.
Se busca también describir, identificar y entender, de ma-
nera especifica, los elementos del ritual que han persistido
y los que han cambiado a lo largo del tiempo. Se tienen
como criterio comparativo, 1677 y la prictica ritual con-
tempordnea. El objetivo es demostrar que el culto al agua
presenta implicancias histdricas, socioculturales, econé-
micas, politicas y religiosas, las cuales son compartidas por

los pobladores del pueblo.

Metodologia

He optado por tres estrategias metodoldgicas que se
conectan y complementan mutuamente: los aportes de la
microhistoria, el método etnohistérico y la observacién
etnografica. En principio, éste es un estudio de micro-
historia focalizado tanto en el afio 1677, durante el pe-
riodo colonial, como en el estudio de la vida cotidiana
y de la comunidad en la actualidad, con la intencién de
captar ciertas particularidades y elementos de anilisis
que suelen pasar desapercibidos en medio de la rutina.
Es preciso sefalar que, para el andlisis del periodo
colonial, se ha utilizado un expediente judicial fechado
en 1677 proveniente de los juicios por extirpacién de
‘idolatrias’. Estos juicios fueron persecuciones religiosas
que emprendid la Iglesia Catélica en el Pert, desde 1609
y hasta el siglo x1x, con el objetivo de arrancar o ‘extirpar’
de la mente de los indigenas todo vestigio de las creencias
nativas para lograr la colonizacién del imaginario.

Por otro lado, este articulo también maneja una meto-
dologia ligada a la etnohistoria,” pues analiza los procesos
legales de los colonizadores para comprender y desentra-

! Se ha escogido este afio por multiples razones: la riqueza etnohistérica
del documento (se narran muchos ritos y costumbres), la asociaciéon
con otros documentos judiciales (este juicio estd relacionado con otro
en el que los mismos pobladores acusan al cura de su pueblo de explo-
tacién y malos tratos) y por tratarse de una época “tardia” (como lo
sefiala Pierre Duviols) para analizar rituales andinos, como el del agua,
ya que, en ese periodo se presenta poca incidencia de actividad “idol4-
trica”; sin embargo, esta documentacién “tardia” es digna de analizarse
con mds detalle. Un articulo muy influyente fue el de George Kubler,
quien manifesté que en 1660 se produjo una ruptura en la menta-
lidad de los indigenas. Esto significaba, segtin él, que la poblacién
nativa ya se encontraba cristianizada y que las “idolatrias” registradas
en estos juicios (posteriores a 1660) eran simples rezagos inconexos de
su estructura social y cultural, ya que la “conversion de los quechuas

al catolicismo era un hecho” (Kubler 1946: 400; Marzal 1983: 40).

% La etnohistoria es bdsicamente un “territorio de frontera” entre la
antropologfa y la historia, que usa metodologfas de ambas ciencias
sociales. El término lo usé por primera vez, en 1908, el antropdlogo
Clark Wissler, en los EEuU, en el marco del estudio de los nativos
norteamericanos.

fiar aspectos determinados de la cultura del colonizado (en
este caso, el culto al agua), lo cual nos permite comparar
con la préctica ritual contempordnea sin dejar de lado los
evidentes y obvios procesos de cambio, ruptura y adapta-
cién que el ritual ha sufrido a lo largo de los afos.

Todo lo que se ha sefalado, tanto el enfoque microhis-
térico como el etnohistérico, encuentra su complemen-
to en la observacién etnogrifica que realicé en el pueblo
de Santiago de Maray en 2010, 2013, 2016 y 2017. Las
dos primeras visitas fueron eminentemente exploratorias
(2010 y 2013), ligadas al conocimiento de las caracteris-
ticas generales de la comunidad actual (ubicacién, pobla-
cién, geografia, recursos, etcétera). Yaen 2016y 2017 visi-
té nuevamente Santiago de Maray con el propésito central
de analizar el culto al agua, celebrado actualmente, lo cual
realicé a través del trabajo de campo y entrevistas a los
miembros de la comunidad. En ese sentido, el andlisis de
la vida cotidiana, sus practicas y sus discursos en torno al
ritual del agua me permitieron tener una visién mds holis-
tica del ritual y complementarla con datos etnohistéricos
del pueblo. En este punto, es importante remarcar que se
busca analizar las fuentes, entrevistas y observaciones en
torno al culto al agua, como parte de un sistema adapta-
tivo y cambiante, acorde a los profundos cambios estruc-
turales que la sociedad peruana ha atravesado, sin que ello
signifique perder de vista determinadas recurrencias, rup-
turas o procesos adaptativos que deben ser tomados como
parte activa de la cultura de los pobladores del Ande, pero
sin caer en esencialismos histéricos. De esta forma, el ejer-
cicio comparativo nos permite revalorar y ampliar el co-
nocimiento de la historia regional del pueblo a través de
esta préctica ritual.

Santiago de Maray: divisién administrativa
y descripcién geogréfica

Actualmente, Santiago de Maray” es la capital del distrito
de Checras,* el cual es uno de los doce distritos de la
provincia de Huaura que pertenece al Departamento de Li-
ma (figura 1). Esta comunidad estd asentada a 149 km de
Lima, capital del Pert, y se ubica a 3320 msnm en la zona
de los Andes centrales, en la margen izquierda del valle
del rio Checras.’ Es un lugar eminentemente agropecuario
que posee un clima templado-seco que permite el cultivo
de: maiz, papas, melocotones, trigo, habas oca, olluco y ar-
veja. La temporada de lluvia empieza en noviembre y cul-
mina en abril, y la estacién seca abarca desde mayo hasta
octubre.

Cabe agregar que, al sur del actual Santiago de Maray,
sobre la cima de un cerro, se encuentra el denominado

3 Santiago de Maray lleva este nombre en honor al apéstol Santiago,
santo patrén del pueblo desde la época colonial.

* El distrito de Checras estd compuesto por cinco comunidades cam-
pesinas: Tulpay, Pufidn, Canin, Tongos y Santiago de Maray, capital
del distrito.

> Este rio conforma una de las principales subcuencas del rio Huaura.



A. E. Bardales Padilla//Anales de Antropologia 56-2 (julio-diciembre 2022): 31-40 33

Figura 1. Fotografia de la comunidad de Santiago de Maray en la actualidad.

‘Maray Viejo’, a 3700 msnm, entre las coordenadas 299
564 este y 8 790 682 norte, el cual estuvo habitado desde
la época colonial hasta 1970, afio en el que se cambié su
ubicacién debido al fuerte terremoto de ese ano (Noriega
2015: 340). Esto lo pude corroborar en conversaciones
informales y entrevistas realizadas a los comuneros, en
2010, 2013, 2016 y 2017.° Entre el Maray ‘moderno’
y el Maray ‘viejo’ o colonial, hay una distancia de dos
kilémetros que se pueden recorrer a pie, a través de un
camino de herradura o en carro (Noriega 2011: 71).

Santiago de Maray durante la colonia

Durante el periodo colonial, Santiago de Maray, también
conocido como Canchas, era el principal poblado de los
nueve curatos’ de la provincia o corregimiento de Chancay
que pertenecian al arzobispado de Lima, fundado en 1548
(Bueno 1951 [1764]: 17 y 37). En este lugar se produjo
la descripcién del culto al agua en 1677. Actualmente es
conocido como ‘Maray viejo' y estd deshabitado desde
1970, queda s6lo una iglesia colonial y la plaza del
pueblo en cuyo interior se ubica una guanca® de piedra
(de 1.50 m. de longitud) colocada alli durante el periodo
republicano.

El culto al agua o “champeria” durante el periodo
colonial en 1677

Segtin la manifestacion dada el 4 de septiembre de 1677
por el doctrinero (parroco del pueblo de Maray) Juan de
Esquivel y Aguila, el ‘descubrimiento’ de las ‘idolatrias’

¢Todos los informantes sefialaron que el pueblo se ‘mudé’ mds ‘abaji-
to’ debido a los estragos ocasionados por el sismo.

7 Un curato era la residencia del cura doctrinero y la jurisdiccién sobre
la que el pérroco tenia autoridad.

8 Piedra oblonga que se colocaba en los caminos o en lugares conside-
rados sagrados. Representaba a un ancestro litificado.

empezé el martes 27 de julio. Juan Gutiérrez, uno de los
principales acusados, describié de esta manera el culto

al agua:

... Ytem declaro que adoraba un puquio nombra-
do Curicalla de donde tiene su origen la asequia
principal del dicho pueblo de Maray, a un lado de
un cerro nombrado Guanpucani y a dicho cerro
adoraba también Yaullatullu que dicen era su pa-
carina de donde deciende, y un hombre de sélo un
pie que fue el primero que abrié dicha asequia y
a los tres al puquio Curicalla, cerro Guanpucani
y a su pacarina Llaullatullu como a duenos del
agua y de la asequia ofresian sacrificios dos veces
en cada ano una por el mes de octubre al tiempo
de arar las chacras y otros por el mes de abril al
tiempo de la limpia de las asequias y los asian en el
origen de ella que esta media legua antes del naci-
miento de dicho puquio por no atreverse a llegar a
el de temor y respeto hasiendo una grande oguera
de fuego degollando dos cuyes se derramaba por
donde estaban dicho cerro y puquio y de la misma
forma asperjaban chicha quemando dichos cuyes
mais y coca y el camachico que asistia poniendo
sobre una piedra unos polvos de mullu que es una
concha de mar los ofresia en el origen de la asequia
y hacer este sacrificio en esta forma de seguir por
mitas cada afio, el dicho Juan Gutierrez, Gonza-
lo Paico, Pedro Nicolds, Francisco Llacuas, como
sacerdotes y ministros de idolatrfas. .. (AAL, Idola-
trias, leg. VII, exp. 14, fols. 2v-3r).

Terminada esta descripcidn, Gutiérrez también des-
tacd la participacién de todo el pueblo en dicha celebra-
cion:

Primeramente declaro que era uno de los sacerdo-
tes que se seguian por mitas a hacer el dicho sacri-



34 A. E. Bardales Padilla/Anales de Antropologfa 56-2 (julio-diciembre 2022): 31-40

ficio al puquio Curicalla, cerro Guanpucani 'y una
pacarina Yaullatullu. Y ademas deesto le ofresia a
un cerro nombrado Guacrahirca distante del di-
cho su puquio media legua... y anadio que venia
el agua por la dicha acequia referida toda la gen-
te del dicho pueblo hazian la fiesta aquella noche
que llaman el Pacaricui estando todos en vela aiu-
nando a usanza gentilicia jugando un juego de su
gentilidad que nombran pirca y el dia siguiente los
gastaban en embriagueses y [ilegible] supersticio-
sos... (AAL, Idolatrias, leg. VII, exp. 14, fol. 3v).

Un primer punto a resaltar es que este ritual, durante
el periodo colonial (1677), se realizaba, segin los testi-
monios,’ dos veces al afo, primero por el mes de octubre,
cuando se tenfan que “arar las chacras” y luego por el
mes de abril, cuando se procedia a limpiar las acequias.
Esto tenia sentido ya que el calendario religioso coincidia
con el calendario agricola, que es la actividad econémica
fundamental en Maray hasta la actualidad. Asi mismo,
era una celebracién comunitaria en la que “toda la gente
del pueblo hazian la fiesta”.'® El pueblo era representado
por el camachico," quien acompafiaba a cuatro especia-
listas religiosos: Juan Gutiérrez, quien pertenecia al ay-
llu'? Allauca, Gonzalo Paico, Francisco LLacuas, del ayllu
Ichoca, y Pedro Nicolds del ayllu Quimallanta. En total
eran cinco personas (los cuatro sacerdotes y el camachi-
¢0), con una alta jerarquia dentro de la doctrina, los que
daban inicio a la primera parte del ritual. Este consistia
en brindar adoracién a los ancestros o ‘duefios del agua,
que eran bdsicamente tres: Curicalla, el puquio donde
tiene su origen la acequia principal del pueblo de Maray;
el cerro Guanpucani, ubicado al costado del puquio, y la
pacarina® (lugar sagrado vinculado al origen de un héroe

? Es importante sefialar que este pueblo en especifico tenfa una impor-
tante presencia de ‘idolatrias’ o cultos paganos, forma en la que los
espaiioles llamaban a la religion de la poblacién nativa y que cubre
un amplio ndmero de actividades rituales, desde el culto al agua, a
los muertos, a los apus, al sol, etc. Tras una inspeccién en el Archivo
Arzobispal de Lima, se han registrado 6 expedientes especificos sobre
la zona de Checras que van desde 1647 hasta 1804; el expediente de
1677 es el mis rico en descripciones etnohistéricas y el que aborda el
culto al agua de manera mds pormenorizada.

1 AAL, Idolatrias, leg. VII, exp. 14, fol. 3v.

" En este caso, se usa la forma de escritura empleada en el documento
de Idolatrias de 1677, en el que se sefiala textualmente lo siguiente:
“y que por ser dicho sacrificio en nombre de todo el pueblo el cama-
chico de el representdndole le assistia como a ministros ministrdndole
dichas ofrendas” (AAL, Idolatrias, leg. VII, exp. 14, 1677 fols. v,
2r). La forma de escritura (camachico) se repite a lo largo de todo el
documento. Al respecto, cabe sefialar que el diccionario de Gonzales
Holguin da cuenta también de esta forma de escritura, definiendo:
“Camachic o camachicu como gobernador o corregidor, o mandon,
o el que manda o el que rige” (Gonzales Holguin 1989 [1608]: 47).

12 El diccionario de Gonzales Holguin define la palabra ayllu como:
“Parcialidad, genealogia, linaje, parentesco, o casta” (Gonzales Hol-

guin 1989 [1608]: 39).

13 Sobre la pacarina, Nicholas Griffiths menciona que era: “el mitico
lugar de origen de cada ayllu” (Griffiths 1998 [1996]: 352); por su
parte, Pierre Duviols (citando a Albornoz) menciona que una pa-
carina era “el origen de cada ayllu [...] la divinidad creadora de la
descendencia, y su lugar de origen al mismo tiempo. La pacarina

civilizador) Yaullatullu,"* de donde salié6 “un hombre de
s6lo un pie que fue el primero que abrié dicha asequia”.
Los especialistas religiosos se dirigian al origen de la ace-
quia principal (esto es, al puquio Curicalla), pero sélo se
acercaban a “media legua” (dos kilémetros y medio) por
“temor y respeto’. Una vez alli hacfan una serie de accio-
nes rituales consistentes en realizar “una grande oguera
de fuego degollando dos cuyes [cuya sangre] se derrama-
ba por donde estaban dicho cerro y puquio y de la misma
forma asperjaban chicha quemando dichos cuyes mais y
cocay el camachico que asistia poniendo sobre una piedra
unos polvos de mullu que es una concha de mar los ofre-
sia en el origen de la asequia”. Terminada esta primera
parte, toda la gente del pueblo de Maray realizaba, en
aquella misma noche, una fiesta denominada Pacaricui,
para la cual hacian una vigilia y jugaban a ‘la usanza gen-
tilicia’ un juego llamado pirca. Al dia siguiente realizaban
una gran celebracién.

Un primer punto a destacar es que la primera parte
del ritual del agua, estaba reservada sélo para los espe-
cialistas religiosos (cuatro en total) y el representante del
pueblo (el camachico), quienes eran los Gnicos autoriza-
dos para acercarse a los ‘duenos del agua’. Se establece,
de esta manera, una asociacién entre el poder religioso
y politico nativo con las deidades dadoras del agua, en
un contexto colonial. En ese sentido, los especialistas
religiosos y el camachico adquirfan legitimidad ante los
pobladores indigenas y, por otro lado, el ritual y la lim-
pieza del canal garantizaban el acceso al agua para todo
el pueblo, lo que les permitia asegurar buenas cosechas y,
por tanto, su reproduccién socio-econémica y cultural.
Asi pues, no se trata sélo de un rezago religioso disociado
con la realidad, sino de todo un sistema de reproduccién
socio-religiosa, histérica, econdmica y geografica adapta-
da a condiciones coloniales que, dada su magnitud, era
conocido por todos."

podia ser una piedra, un manantial, un rio, una gruta, o un animal,
un pdjaro, un drbol, etc.” Por lo tanto, el culto a los muertos y a la
pacarina estaban intimamente ligados incluso en el periodo colonial
(Duviols 1977 [1971]: 319). Por su parte, Gary Urton menciona
que, para el caso del Imperio de los Incas, “cada ayllu y etnia del
imperio tenfa su lugar de origen o paqarina” (Urton 1989: 189).

" En lo referente al nombre de las deidades: Curicalla, Guanpucani
y Yaullatullu, me remito a la forma de escritura que se realizé en la
fuente colonial: AAL, Idolatrias, leg. VII, exp. 14.

15 Es importante destacar que el juicio por idolatrias de 1677 (en el
que se acusé a cuatro ancianos cfe ser especialistas religiosos nativos,
quienes confesaron sus ‘delitos’ esto es, practicar el culto al agua, al
sol, a los muertos, a las estrellas, etc.) constituye una auténtica ven-
tana al pasado desde la que se puede observar, a lo largo del proceso,
las distintas delaciones y confesiones. Es asi que, al final del proceso
judicial, en una larga lista se registraron los nombres de 33 auto
inculpados, quienes manifestaron conocer todos los pormenores de
las ‘idolatrias’ que se realizaba en el pueblo y haber participado en
ellas (AAL, Idolatrias, leg. VII, exp. 14, fol. 60r). Por otro lado, el
afio siguiente (1678), los mismos pobladores de Maray terminaron
enjuiciando o ‘capitulando’ al cura doctrinero que ‘descubrid’ estas
‘idolatrias’, lo cual revel6 que muchos mds pobladores de Maray es-
taban al tanto del culto a las deidades andinas, incluida el agua, cosa
que los habitantes del pueblo no pudieron negar, razén por la cual
el cura fue absuelto. De esta forma, la préctica de rituales como el
agua y otros mds eran moneda corriente dentro del sistema colonial,



A. E. Bardales Padilla//Anales de Antropologia 56-2 (julio-diciembre 2022): 31-40 35

El objetivo primordial de estas acciones rituales es,
a nivel de la comunidad, asegurar la fertilidad de la tie-
rra a través de la adoracién a los ancestros del agua. Por
lo tanto, son formas de comprender mejor la dindmica
socio-cultural de pueblos coloniales que, a pesar de la
subordinacién politica, encontraron estrategias adaptati-
vas y de resistencia cultural para mantener todo un apa-
rato ideolégico que siguié sustentando y manteniendo
el acceso, por parte de la comunidad, a recursos como el
agua, alin en contextos fuertemente represivos y expolia-
dores, lo cual era una realidad totalmente documentada
en Santiago de Maray: el afio siguiente, en 1678 (un afo
después del juicio por ‘idolatrias’), el parroco del pueblo
fue denunciado o ‘capitulado’,' por sus propios feligreses
indigenas, acusado de explotacién econdmica y castigos
fisicos.!” Esto demuestra que la colonizacién espanola
expresada en la politica de extirpacién de ‘idolatrias’ no
jugb el rol esperado por los colonizadores de transformar
o ‘convertir’ totalmente al cristianismo a las mentalida-
des indigenas (al menos no como ellos lo esperaban), a
pesar de las evidentes muestras de represién que se evi-
denciaron en este caso. Muy por el contrario, permitié
que los pueblos indigenas reelaboraran nuevas formas
de reproduccién socio-econémico y cultural, ya no sélo
para su propio autoconsumo, sino incluso para enfrentar
las nuevas exigencias de los funcionarios coloniales como
Juan de Esquivel y Aguila, cura doctrinero de Santia-
go de Maray. Se generd, entonces, un catolicismo andino
que terminé amalgamando los elementos culturales del
colonizador, andinizdndolos y ddndoles una dindmica

propia.

El culto al agua, ‘Limpia Acequia’ o Champeria:
momentos previos a la festividad en la

actualidad

Actualmente, la festividad se realiza una vez al afio entre
la quincena de abril o los primeros dias de mayo. No
hay una fecha fija, el marcador para la celebracién es el
periodo en el que culminan las lluvias. ComtGnmente
esta celebracion se realizaba los fines de semana, pero el
presidente de la comunidad profesa la religién adventista'®

incluso a vista y paciencia de los propios curas encargados de evan-
gelizar a estos pueblos (lo cual estd bien documentado en Duviols,
Grifliths. Salomon, Urton, Huertas Vallejos, etc.).

' Las causas de capitulos eran juicios entablados, generalmente, por

la poblacién nativa en contra de aquellos curas que se excedian o
abusaban de sus funciones.

17 El documento que narra este juicio es el siguiente: Causa de capitu-
los... 1678 fols. 83v-84r. Archivo Arzobispal de Lima.

'8 En la comunidad de Santiago de Maray existen dos denominacio-
nes religiosas no catdlicas: la Iglesia Adventista del Séptimo Dia y la
Alianza Cristiana y Misionera. Entre ambas, el nimero de feligreses
suma alrededor de 40 personas, que para un pueblo como Maray,
con poca concentracion de personas, es un nimero relativamente
alto; los de mayor niimero son los adventistas o “sabéticos” como los
conocen en Maray. Cabe agregar que los feligreses de la Iglesia Caté-
lica son mds, cuentan con una pequefa iglesia, en cuyo altar se ubi-
can el Apéstol Santiago y la Virgen de Santa Ana, entre otros santos.

del séptimo dia, la cual prohibe realizar cualquier
actividad secular o ‘del mundo’ a partir del viernes a
las 6 p.m. hasta el sdbado a las 6 p.m. Hasta hace unos
afos, segin informacién de los propios comuneros,
también se celebraba por el mes de octubre. Por ejemplo,
por averiguacién propia, pude constatar que el pueblo
vecino de Andajes, perteneciente a la provincia de Oyén,
departamento de Lima, celebra la ‘Fiesta del Agua’ en dos
oportunidades, una por el mes de abril o mayo y otra por
el mes de octubre o noviembre.

La eliminacién de la celebracién al agua en el mes
de octubre responde a los cambios demogrificos que ha
sufrido y viene sufriendo la comunidad de Maray como
producto de las migraciones del campo a la ciudad, las
cuales han llevado a los comuneros a simplificar o con-
centrar el culto en una sola celebracién, tal como los
mismos comuneros lo manifestaron en conversaciones
informales y entrevistas. Por ejemplo, el presidente de la
comunidad manifestaba lo siguiente: “Nombramos un
juez de aguas, quien es el que ordena el agua para que
riegue cada comunidad... cuando hacemos la champeria
los tltimos dias que se va la lluvia... No tenemos dia
conocido, puede ser abril o mayo” (Entrevista a Benito
Silva, 13 de abril de 2017).

No podemos negar los evidentes y obvios cambios es-
tructurales a nivel demogrifico y social, que son propios
de todo proceso histérico. Sin embargo, asi como exis-
ten rupturas y cambios, también existen permanencias o
continuidades que son parte de las dindmicas histéricas.
De esta forma, la celebracién del ritual coincide con el
mes tradicional desde la etapa colonial, tal como lo senala
la documentacién de idolatrias de 1677. Esto se debe en-
tender, no como una permanencia ahistorica, esencializa-
day romdntica, sino mds bien como parte de los procesos
de adaptacién y subsistencia de las précticas culturales de
las comunidades andinas (asociadas con sus tierras co-
munales y ndcleos familiares). Este ritual, entonces, tiene
por un lado un fin eminentemente prictico (la limpieza
del canal, sin lo cual el comunero no tendria derecho a
acceder al agua si no ha participado en la faena) y por
otro lado es parte de un proceso de identificacién cultu-
ral bastante evidente y apreciado entre los miembros de
la comunidad. Una comunera lo explica de esta manera:
“Nosotros no queremos que el ritual se muera, que se
pierda, somos pocos y tratamos de recordarlo todos los
afnos, no le dejamos morir, la siembra de maiz y la limpia
de acequia es importante” (entrevista a la sefiora Susana
Rios Estela, 14 de abril de 2017).

En este punto es importante remarcar lo que sefa-
la Gelles en torno a los procesos de identidad cultural
asociados con el agua: “En los Andes, el agua de riego
es un componente importante de la produccién, una
fuente tanto de conflictos como de cooperacién, y un
elemento clave de identidad cultural” (Gelles 2006: 81).
De esta forma el riego le da estructura a los calendarios
publicos y privados al tiempo que el “agua es bdsica para
sus identidades étnicas y comunales” (Gelles 2002). Y,
efectivamente, un elemento comdn a lo largo de las en-



36 A. E. Bardales Padilla/Anales de Antropologfa 56-2 (julio-diciembre 2022): 31-40

trevistas y conversaciones informales con los comuneros
es la profunda importancia afectiva y material que en-
cierra el culto al agua. Otro comunero lo explicaba de
esta manera: ‘trataron los espanoles de acabar con todo,
pero nosotros conservamos . Este comentario, realizado
de forma empirica en torno a la historia del pueblo, para
nada estd alejado de la verdad, sobre todo si uno revisa
los juicios por ‘idolatrias’ que se registraron en Santiago
de Maray, sobre todo la forma, los castigos y el contexto
en el que se desarrollaron estos procesos.

Asi mismo, la fecha de celebracién se fija en una
asamblea que es convocada por el presidente de la co-
munidad y la junta directiva. Todos los comuneros estin
obligados a asistir, de lo contrario no tendrian acceso al
agua para sus sembrios y sus animales.

La ‘Limpia de Acequia o ‘Camperia’ (se llama asi por-
que se sacan las ‘champas’ 0 la mala hierba de los canales
deirrigacién), como también la conocen los pobladores de
Maray, dura exactamente dos dias (puede durar hasta tres
si el trabajo es abundante), y es, junto con la fiesta de la
‘Siembra del Maiz' (celebrada el 7 de enero), una de las
festividades mds importantes de la comunidad.

El primer dfa: el ritual inicial, el ‘pago’
a las deidades

En el primer dfa de la celebracién, una comitiva se dirige
a la toma principal, llamada Ucdn, la cual estd ubicada
en la parte alta del pueblo desde donde baja el agua para
la comunidad. La fuente principal de esta ‘toma’ es la
zona denominada Churincocha” (que dista 3 km de
Ucidn'y esté ubicada a una altitud de 4 900 msnm). Esta
es un oconal o ‘pantanal’ que se nutre de las aguas que
bajan de los distintos cerros de los alrededores, entre ellos
el cerro del mismo nombre: Churincocha. Por lo tan-
to, Ucdn recibe el agua por filtracién. Desde el pueblo
de Santiago de Maray hasta Ucdn hay una distancia de
8 km. Es importante sefialar que esta bocatoma es la
principal, y brinda agua a los pueblos vecinos como
Punun. Esto provoca ciertos conflictos debido a la falta
de colaboracién en el mantenimiento y cuidado del canal
por parte de los miembros de la otra comunidad y dentro
de la misma (trabajo de campo, 29 de abril de 2016).
A estos conflictos internos se suman los problemas que
la comunidad tiene con los organismos estatales en torno
al mantenimiento o ‘modernizacién’ de los canales de
regadio en aras de una mayor ‘productividad y eficiencia
con miras a un posible ingreso de inversiones ajenas
a la comunidad. El canal de irrigacién, desde Ucdn
hasta cierta zona cercana al pueblo de Maray, es de
cemento, pero hace unos afos era empedrado. Esta obra,
ejecutada por rFoNcoDes (Fondo de Cooperacién para
el Desarrollo Social) en 2012, ha generado cierto des-

Y Actualmente, existe un proyecto en evaluacién para realizar una
represa en dicha zona y asi aprovechar el recurso hidrico que baja
de los cerros.

contento entre los comuneros ya que las filtraciones
de agua son constantes por la debilidad del material
utilizado. Del mismo modo, los comuneros sehalan
que la misma organizacién gubernamental dispuso que
ciertos tramos del canal sean cambiados por tuberias
(desde la zona llamada Quiugueren hasta el reservorio, al
que llaman estanco, ubicado al final del pueblo) a cambio
de ciertas ayudas econémicas. Esto, al igual que el uso del
cemento, ha generado rechazo entre la poblacién que no
ve estas medidas como una solucién eficaz, puesto que
el empedrado “trae mds agua y no malogra nada”
(entrevista a la sefora Rigoberta, 14 de abril de 2016).
Esto demuestra el constante conflicto en torno al
recurso hidrico, relacionado con las distintas visiones
de desarrollo y, por otro lado, es una muestra de cémo
funciona el sistema econémico actual que tiene al Esta-
do (a través de sus organismos gubernamentales) como
‘palanca’ o nexo de determinados intereses econémicos.
Asi mismo, la actual configuracién econémica del pais
promueve la concentracion de tierras en beneficio de
grupos econémicos, lo que trastoca profundamente el
régimen de propiedad comun de la tierra, sus derechos
de acceso al agua y sus mecanismos de identidad cultural
(Gelles 1998, 2006). De esta forma, el conflicto entre el
canal de regadio construido de la manera tradicional y
el canal hecho de cemento y tubos no es mds que la punta
deliceberg delas relaciones tirantes entre el Estado, con sus
politicas econdmicas, y la forma de reproduccién socio-
econémica y cultural de las comunidades andinas. Por
lo tanto, la conservacién del ritual del agua por parte
de los comuneros significaria una forma de resistencia
o posicionamiento frente a las demandas del Estado y
los grupos econémicos de poder, cuyas reformas, segiin
las palabras de los propios habitantes, no favorecen a la
comunidad en su conjunto.

Volviendo a la descripcién del ritual, el nombre
de Ucdn hace referencia, segin un comunero, al lugar
“de donde nace el agua” (entrevista al senor Mdximo, 14
de abril de 2016). Es importante remarcar que, a la bo-
catoma de Ucdn, asisten jévenes varones, las comuneras
viudas, el presidente de la comunidad, el vicepresidente,
el juez de agua y los regidores. Al respecto, una comu-
nera senala lo siguiente: “Yo soy viuda, mi esposo estd
fallecido, por eso voy a trabajar arriba [...] y hay otra
comunera, también comunera, que es mi tia, pero ella es
ya pasiva, ella no va, ella tiene mds de 80 afios, ella da en
plata y paga, manda sembrar su chacra con gente y cuan-
do no trabaja no le dan agua, por eso ella tiene que pagar
gente” (entrevista a la sefiora Susana Rios Estela, 14 de
abril de 2017). En este punto, es importante remarcar
que el ritual del agua es la expresién de dos procesos que
siempre han estado asociados a lo largo de su desarrollo
histérico y que persisten en la actualidad. Por un lado, el
culto al agua implica una dimensién ritual, simbdélica
y cultural, que para nada estd refiida con un cardcter emi-
nentemente préctico de la celebracién, esto es, su pro-
funda relacién e interdependencia con la organizacién



A. E. Bardales Padilla//Anales de Antropologia 56-2 (julio-diciembre 2022): 31-40 37

de la vida social, supervisién, cuidado y mantenimien-
to de los sistemas hidrdulicos.?

Siguiendo con esta parte del ritual, el presidente y el
vicepresidente llevan su vara como simbolo de autoridad.
Las mujeres (viudas y solteras) se encargan de elaborar
una bonita corona de flores silvestres que colocan en el
sombrero del presidente, quien también lleva unas varas
largas llamadas zopos que se utilizan para sectorizar el tra-
bajo de la limpieza de los canales. El camino es escarpado
y dificil, puesto que la bocatoma se encuentra en la par-
te mds elevada, generalmente los comuneros salen muy
temprano (4 am) y llegan a Ucdn en un promedio de dos
horas y media a paso rdpido. Una vez que se ha llegado
a la bocatoma, se realiza un ritual en donde se mata un
cuy y se derrama su sangre, una parte va hacia la boca-
toma y otra se dedica al cerro. También preparan chicha
a base de maiz negro. Posteriormente, el presidente de
la comunidad hace el reparto de la coca, el alcohol y el
cigarrillo a los presentes, primero a los regidores, al juez
de agua y luego a todos los asistentes, con ello le disipan a
los abuelos por espacio de una hora en medio de una at-
mosfera de mucho respeto. Un comunero sehalaba que,
hasta hace unos afos, los jévenes “ponian una cruz frente
a la bocatoma, con flores de la altura; la cruz se colocaba
en una pena’ (trabajo de campo, 13 de abril de 2017).
En este punto, es bueno recordar que, en el pasado, la ac-
cién de colocar cruces en los lugares sagrados (que ahora
es una prictica totalmente normal) tenfa connotaciones
de persecucién y agresién cultural hacia las deidades y
espacios sagrados andinos. Por ejemplo, en el proceso
de idolatrias de 1677 se senalaba que el parroco Juan de
Esquivel y Aguila mandé a destruir y quemar todos los
‘idolos’, del pueblo y colocar cruces en su lugar.”’ Con
base en esto, es interesante notar que esta comunidad
andina contempordnea ha sacralizado, cristianizado, le-
gitimado y complementado acciones y simbolos que en
otras épocas eran totalmente incompatibles. En ese sen-
tido, la interaccién religiosa y los procesos adaptativos
han terminado por convertir un acto de agresién cultural
(colocar una cruz frente a un adoratorio o lugar sagrado
andino) en parte de las costumbres que le dan cohesién
al pueblo desde una perspectiva andina; es decir, se ha
producido una andinizacién de los simbolos y acciones
fordneos, transformandolos en parte de su proceso ritual
y, por tanto, en elementos importantes de su cohesién
social después de reinterpretarlos desde su perspectiva y
necesidades culturales particulares. Volviendo al ritual
actual, debemos remarcar que la accién de ‘disipar a los
abuelos’ significa rendir tributo a los apus tutelares o ce-
rros principales de la comunidad de Maray, por ser los
dadores del agua, lo cual garantiza buenas cosechas y la
subsistencia de las distintas familias (entrevista a la se-
fiora Susana, 14 de abril de 2017). También se define

2 Sobre la relacién entre ritualidad y sistemas hidricos, ver Gelles
(1984, 1986, 1998, 2002, 2004 y 2006), Oré (2005) y Valderrama
y Escalante (1988).

2 AAL, Idolatrias, leg. VII, exp. 14, fol. 5r.

disipar a los abuelos como “dar la coca, el ron al campo,
al apu, éstos son de la altura que dan el agua y el pasto”.
Este proceso de ‘disipar a los abuelos’ también es llamado
“harapacur, que en castellano es dar de comer al campo”
o “darle a los viejos” (entrevista a los senores Mdximo
y Andrés, 13 de abril de 2017). Otro testimonio senala
que, cuando se llega a la bocatoma de Ucan se “le ofrece
coca al cerro, al rio, al agua y al puquio de donde sale el
agua. El agua de donde baja al cerro se llama Churincocha
y el cerro de al frente se llama Zampucanchay para el otro
lado es 7arugayo” (entrevista al sefior Melvin, 13 de abril
de 2017).

Este agradecimiento a los cerros y al puquio no es
nuevo, en Santiago de Maray estd bien documentado
para la época colonial, especificamente en 1677 donde se
menciona los cerros con sus nombres y su ritual respecti-
vo.” También es importante sefialar que, en cuanto a la
celebracién del ritual, algunos comuneros manifestaron
su disconformidad con el comportamiento de los evan-
gélicos y adventistas. Asi lo explica una comunera: “por
ejemplo, los que estudian la Biblia, los que son hermanos,
no quieren cumplir ese pago a la tierra, al agua [...] acd
hay de dominical y adventista, sabdtico, participan del
trabajo, pero no del pago a los apus; se ponen a un costa-
do, entre ellos, y no comparten con nosotros, no catipan
la coca, no toman, y en la celebracién de la presentacién
de la nuera no bailan y se ponen a un costado” (entrevis-
ta a la sefiora Susana, 14 de abril de 2017). Del mismo
modo, otro comunero de mayor edad nos comentaba,
con evidente fastidio, que los integrantes de estos grupos
religiosos: “no quieren hacer nada, en una comunidad
debemos trabajar todos juntos, todos [debemos realizar]
los usos y costumbres, debemos cumplir, pero ellos no.
En la faena si participan, pero en las costumbres (catipar,
beber) se van a un lado y nos dicen: sigan nomds uste-
des” (entrevista al sefior Tomds, 14 de abril de 2016). La
negativa de estos grupos a practicar los rituales estd aso-
ciada con una interpretacién fundamentalista y literal de
la Biblia que sitta estas celebraciones, segtin ellos, como
auténticas expresiones paganas o, si se quiere, demonia-
cas, en las que se entremezclan la invocacién a fuerzas
contrarias a Dios y comportamientos que no dejan un
‘buen testimonio’ a los demds, en especial en lo referente
a la ingesta de licor y la embriaguez propia de estas fes-
tividades. Es interesante notar como estos grupos, en su
lenguaje, reeditan viejos discursos coloniales en torno a
las précticas rituales andinas, equipardndolas con ‘idola-
trias demoniacas’ o ‘paganismo puro’ pero esta vez desde
el fundamentalismo evangélico o adventista importado
desde Estados Unidos de América. En este aspecto, estos
grupos resultan, a veces, mucho mds absorbentes en las
exigencias a sus feligreses que la doctrina catélica. Con la
ausencia total de un cura, es ficil darse cuenta por qué
los adventistas siguen creciendo en ndmero, al igual
que los evanggélicos, cuyos operadores estin mds al pen-
diente de las ‘almas’ de sus seguidores y procuran que

2 AAL, Idolatrias, leg. VII, exp. 14, fols. 2v-3r.



38 A. E. Bardales Padilla/Anales de Antropologfa 56-2 (julio-diciembre 2022): 31-40

sigan la ‘buena doctrina’ y no practiquen cultos o rituales
considerados satdnicos o contrarios a las ensefianzas bi-
blicas.

La limpieza del canal en el primer dia

Una vez que se ha procedido a dar tributo a las deidades
respectivas en las partes altas del pueblo, en el mismo dia,
se empieza a limpiar los canales de irrigacién, por tramos.
Para realizar esta labor los comuneros se dividen en dos
grupos bien marcados. El primero desde la bocatoma de
Utcdn hasta una zona llamada Quimallanta y el segundo
desde Quimallanta hasta una zona muy préxima al pue-
blo llamado Amogotun. Esta parte les corresponde a los
comuneros mds ancianos y las labores son dirigidas por
el vicepresidente de la comunidad llegando a limpiar el
canal hasta la plaza central del pueblo. Por su parte los
trabajos de la zona mds alta estdn a cargo del presidente,
los jévenes varones y las comuneras viudas (trabajo
de campo, 29 de abril de 2016). Tanto el presidente
como el vicepresidente portan sus respectivas varas de
mando en senal de autoridad. Avanzado el trabajo, mds
o menos a medio dia, se procede a realizar un almuerzo
comunitario en donde las mujeres llevan diferentes clases
de comida, chicha y gaseosas. Se tiende una mesa y
entre todos comparten lo que han traido. Los platos van
desde pachamanca,” patasca® y carnero. El ambiente,
es distendido y festivo. Cuando el alguacil del pueblo
observa, que el primer grupo se acerca al pueblo, empieza
con el “repique de campanas” para recibir a la gente,
dando por culminado el primer dia de trabajo.

El segundo dia de trabajo

Al dia siguiente, se procede a realizar la limpieza del canal
en la parte baja que comprende desde el pueblo (la plaza
para ser mds exactos) hasta los limites de la comunidad
que se llama Wircoy. En este proceso participan todos
los comuneros sin excepcién. Antes de comenzar, los
comuneros realizan un pago a la terra en la plaza,
chacchando” coca y tomando ron. En esta parte, las
mujeres casadas y las que tienen hijos forman dos grupos:
las de arriba y las de abajo. El grupo de arriba recibe el
nombre de Allaucdn, mientras que el de abajo, Ichocdn.
Una comunera sefiala lo siguiente: las mujeres de Ichocin
competimos con los otros [Allaucdn], nos dicen una
cosa, otra cosa, al gana, gana limpiamos la acequia, los
mas ancianos son los que dirigen, a veces te vienes, te
pasas (entrevista a la sefiora Elvira, 13 de abril de 2017).

% La pachamanca es un plato tipico de la sierra del Perti que se pre-
para en un hoyo bajo tierra, asando, entre piedras calientes, distintos
tipos de carne, papas, habas, etc. Todo se tapa con hierbas, mantas
y tierra.

% La patasca es una sopa tipica de la sierra del Perti hecha a base de
visceras (mondongo), patas de res, mote y papas.

» Masticar de manera continuada hojas de coca, mezcladas a veces
con pedacitos de cal u otros componentes e ir formando poco a poco
una bola.

Asi mismo, una comunera sefialaba que, hasta hace
unos anos, no sélo eran dos grupos sino tres: Allaucdn,
Ichocdn y Quimallanta pero este Gltimo desapareci6 con
el transcurrir del tiempo. La funcién ritual de estos tres
grupos era mucho mds elaborada; una comunera que decia
pertenecer a Ichocdn la describe de la siguiente manera:
“Ellos [los tres grupos] hacian una catipada, llevan el cuy
y, después que le llaman la maccha, le preparan una jarra
de barro con maiz negro, coca, cigarro... todo le preparan
y después le disipan a los abuelos agarrando una flor... con
eso todo le dan el pago a la tierra, la pachamama, todo a
los apus, por las alturas para que el agua avance a regar las
cementeras para no penar’ (entrevista a la sefiora Susana,
14 de abril de 2017). Incluso se coment6 que el juez de
agua tenfa “una rienda y una honda, con la honda tiraban
al estanco y con la rienda pegaban al agua, a la acequia,
la castigaban para que avance el agua”. Sin embargo,
esta prdctica ha caido en desuso segin lo relatado por la
sefiora Susana durante la entrevista. Las menciones a estos
grupos (Allaucdn, Ichocin y Quimallanta) encuentran
importantes antecedentes histéricos-culturales en el
periodo colonial, cuando su funcionalidad era atin mds
clara, pues se asociaban con los nombres de tres antiguos
ayllus: Allauca, Ichoca y Quimallanta, que se encuentran
registrados en el expediente de idolatrias de 1677, en el
que incluso se menciona el nombre de los pobladores
asociados con cada ayllu.*

La presentacién de la “nueva nuera”
p
a la comunidad

También durante el segundo dia, cada grupo de mujeres
(Allaucdn e Ichocdn) debe presentar una o varias nueras,
lunchuy o mushuc lunchuy (nuera nueva) a la comunidad,
quienes se convertirin en nuevas integrantes de la
misma.” La nueva nuera es presentada por la madre de
uno de los comuneros (con la que se casard la mujer)
o por la mujer méds anciana, es vestida y atendida de
manera especial en cada uno de los grupos a los que
pertenece, no participa de la faena y, si tiene un bebé,
incluso le ayudan a cargarlo, ya que ella es considerada
una ‘invitada de honor’.

Ambos grupos llevan a su respectiva nuera a un al-
muerzo en el campo, en el que cada mujer lleva sus me-
jores comidas, “haciendo una especie de competencia
quien hace mejor el de arriba o el de abajo” (trabajo de
campo, 29 de abril de 2016). Terminado el almuerzo, la
comitiva de ambos grupos contintia con su recorrido lim-
piando las malezas del canal de regadio. Posteriormente,
el alguacil de la comunidad anuncia la llegada al pueblo
de ambos grupos a través del repique de campanas.

% AAL, Idolatrias, leg. VII, exp. 14.

%7 La adscripcién de las mujeres, que participan en el rito, a los grupos
Allaucdn e Ichocan, estd asociado con el grupo al que pertenece su
esposo. De esta forma si el esposo es de Allaucdn su mujer también
deberd ser de Allaucdn, convirtiéndose en una comunera nueva de
la comunidad.



A. E. Bardales Padilla//Anales de Antropologia 56-2 (julio-diciembre 2022): 31-40 39

La comunidad, en su conjunto, hace su ingreso en
medio de una atmdsfera festiva llena de bailes y acompa-
fiada de los yaravies entonados por las mujeres. Luego el
grupo se dirige a la plaza del pueblo para que, de uno en
uno, los comuneros ‘paguen su pasaje’, por todo lo que la
comunidad (su espacio, agua, pastos y tierras) pone a su
disposicién. Es en la plaza del pueblo donde los regidores
del pueblo gritan: “ipasaje! jpasaje!”. Los ‘pagos’ pueden
consistir en: chicha, vino, ron, gaseosas o caramelos, pero
nunca en dinero. Estos productos se colocan al centro de
la plaza junto a una vasija grande que adorna el lugar y
se comparte entre todos los presentes. El presidente de la
comunidad nos lo explica de esta manera: “uno es cons-
ciente, por ejemplo, mi vaca pasa por la calle, va a ocupar
la calle, mi vaca va a tomar el agua, y esa agua viene de
lejos, ;no?, entonces cudl es la gracia [...] esto es como
un agradecimiento a la naturaleza que por alli va a llegar
el agua y la vaca va a tomar, entonces tienes que pagar”
(entrevista al sefior Benito, 29 de abril de 2017). La ce-
remonia es seguida con atencién por el presidente de la
comunidad, el juez de agua, el alguacil y, a veces, por el
alcalde, quienes llevan a los comuneros chicha, coca y
cigarro para que catipen. Entrada ya la noche, se procede
a presentar a la nueva nuera o lunchuy ante la comuni-
dad y es, simbélicamente, entregada al presidente por la
madre del esposo o por la mujer de mayor edad de uno
de los grupos (quien, por su edad, se considera como
‘conocedora de las costumbres’). Posteriormente, el pre-
sidente de la comunidad baila con la nuera (o las nueras
de haber mds) de cada grupo. Un comunero nos senala
que “el grupo que tiene més es mejor” (entrevista al sefior
Melvin, 13 de abril de 2017). Este proceso es conoci-
do como ‘hacer pasar nuera’ o ‘hacer pasar lunchuy'. Por
ejemplo, el presidente de la comunidad nos comentaba
que su esposa era de Pufidn, un pueblo vecino a Maray
y; siendo su madre de Ichocdn, su mujer también deberia
ser de Ichocdn. Al respecto se agrega que: “una vez que
llegé a su grupo [la nueva nuera] ya de por vida va a estar
en su grupo, no se va a separar de ellos [...], estos grupos
funcionan siempre para la fiesta, pero mds para la cham-
peria [...] esos grupos siempre van a estar familiarmente
unidos” (entrevista al sefior Benito, 29 de abril de 2017).
Una vez que la nuera estd en ‘poder’ del presidente, el
esposo debe ‘sacar a su mujer, pagdndole a la comunidad’,
para que ellos la puedan ‘soltar’. Este pago puede consis-
tir en una caja de cerveza, medio kilo de coca, cigarros o
caramelos. Terminado ese momento, se aprovecha para
levantar el “Acta de la reunién costumbrista de la limpia
acequia”, donde se nombra al juez de agua para el préxi-
mo afo. Este se elige de entre los comuneros que no han
recibido el cargo en los dltimos anos. Las funciones de
dicho juez son las de repartir de la mejor manera el agua
entre los comuneros, revisar durante todo el afo el es-
tado del canal de regadio y solucionar cualquier proble-
ma que se pueda suscitar en torno a la distribucién del
agua. Luego de esta reunién, se procede a realizar una
fiesta general en el local de la comunidad.

Conclusiones

La vigencia del culto al agua en la comunidad de Santiago
de Maray se explica por la dependencia del recurso hidrico
para sus actividades agropecuarias, la consolidacién,
a través del proceso histérico local, de una identidad
cultural que cohesiona la comunidad y la posiciona
frente a los cambios estructurales que ha atravesado
la sociedad peruana. Por otro lado, el ritual ain es
funcional como un rito propiciatorio de la fertilidad a
nivel de los integrantes de la comunidad, lo cual persiste
a lo largo de los afos y a pesar de los evidentes cambios
y problemas que ha sufrido la comunidad (migraciones,
despoblamiento y conflictos con el Estado). A su vez, no
se puede entender el ritual sin considerar que forma parte
de un largo proceso histérico no lineal, sino lleno de adap-
taciones, resistencias y cambios desde 1677, afio del regis-
tro mds antiguo, a nivel colonial, de su celebracién.

La presentacién de la /unchuy o ‘nueva novia, no sélo
implica un rito de unién matrimonial simbdlica o de fer-
tilidad, sino también asegura la reproduccién social del
pueblo, ya que consolida la cohesién de la comunidad y
la inclusién de una nueva familia cuyos nuevos integran-
tes pasardn a formar parte de la fuerza de trabajo de la
comunidad.

Las iglesias, tanto evangélica como adventista, que
operan en la comunidad de Santiago de Maray han con-
tribuido a consolidar un lento y progresivo proceso de
desestructuracién de los rituales comunitarios bajo una
prédica que desarticula sus tradiciones y hace un llamado
a una pureza religiosa que excluye toda accién conside-
rada ‘demoniaca’. Algunos comuneros que forman parte
de estas congregaciones ya no asisten a sus obligaciones
rituales por considerar que atentan contra su nueva fe, o
cumplen las faenas mas no las tradiciones culturales que
unifican y cohesionan a toda comunidad.

Los cambios y las continuidades del ritual de la limpia
acequia en Santiago de Maray deben ser entendidos den-
tro del marco del desarrollo histérico que atraviesa el pais
y como parte del impacto del proceso de globalizacién.
Sin embargo, estos factores no sélo influyen en dindmi-
cas de permanencia o ruptura de la prictica ritual, sino
también en la reinterpretacién y reinvencién del mismo,
adaptdndolo o simplificindolo a las necesidades actua-
les de la comunidad, sin dejar de lado un marco histéri-
co-cultural que le da una dindmica particular.

Referencias

Bardales, A. (2016). Idolatria y Resistencia indigena. El
caso de Santiago de Maray (1677-1678). Tesis. Li-
ma: Universidad Nacional Mayor de San Marcos.

Bardales, A. (2018). Culto al agua en la comunidad de
Santiago de Maray en la actualidad y en el siglo

xvi1 (1677), un estudio de caso. Lima: Universi-
dad Nacional Mayor de San Marcos.



40 A. E. Bardales Padilla/Anales de Antropologfa 56-2 (julio-diciembre 2022): 31-40

Bueno, C. (1951 [1764]). Geografia del Persi Virreinal:
siglo xvirr. Lima: Azdngaro.

Duviols, P. (1977 [1971]). La Destruccién de las Religio-
nes Andinas (Conquista y Colonia). México: Uni-
versidad Nacional Auténoma de México.

Gelles, P. (1984). Agua, faenas y organizacién comunal:
San Pedro de Casta, Huarochiri. Anthropologica,
2: 305-334.

Gelles, P. (1986). Sociedades hidrdulicas en los Andes:
algunas perspectivas de Huarochiri. Allpanchis,
27:99-147.

Gelles, P (1998). Canales de poder, terrenos de conflicto:
politicas de riego y recuperacion de tierras en una
comunidad andina. Anthropologica, 16: 149-194.

Gelles, P. (2002). Agua y poder en la sierra peruana: La
historia politica cultural el riego, rito y desarrollo.
Lima: Pontificia Universidad Catélica del Pert.

Gelles, P. (2004). Etnohidrologia, desarrollo y politica
cultural en la sierra peruana. E Pefa (comp.), Los
pueblos indigenas y el agua: desafios del siglo xx1 (pp.
37-59). México: El Colegio de San Luis.

Gelles, P. (2006). Pueblos Indigenas, identidad cultu-
ral, y derechos de agua en las naciones andinas.
R. Boelens, D. Getches y A. Guevara Gil, Agua y
derecho. Politicas hidricas, derechos consuetudinarios
e identidades locales (pp. 83-128). Lima: Instituto
de Estudios de Posgrado, Water Law and Indige-
nous Rights.

Gonzalez Holguin, D. (1989 [1608]). Vocabulario de
la lengua general de todo el Perii llamada Lengua
Qquichua o del Inca. Reproduccién de la edicién
de Radl Porras Barrenechea, 1951. Lima: Edi-
torial de la Universidad Nacional Mayor de San
Marcos.

Griffiths, N. (1998 [1996]). La Cruz y la Serpiente. La
represion y el resurgimiento religioso en el Perii co-
lonial. Traduccién de Carlos Balifas Pérez. Lima:
Pontificia Universidad Catélica del Pert.

Huertas Vallejos, L. (1981). La Religion en una sociedad
rural andina (siglo xviy). Huamanga: Universidad
Nacional San Cristébal de Huamanga.

Kubler, G. (1946). The Quechua in the Colonial World.
Handbook of South American Indians, 2, 331-410.

Marzal, M. (1983). La Transformacién Religiosa Peruana.
Lima: Pontificia Universidad Catélica del Peru.

Noriega, A. (2011). Informe final del Proyecto de investi-
gacion y delimitacion arqueoldgica Maray (Checras-
Huaura-Lima). Lima: Presentado al Ministerio de
Cultura.

Noriega, A. (2015). Excavaciones arqueoldgicas explora-
torias en Maray viejo. Un asentamiento colonial
en la regiéon Checras. Arqueologia y Sociedad, 29:
339-364.

Oré, M. T. (2005). Agua: bien comiin y usos privados.
Riego, Estado y conflictos en La Achirana del Inca.
Lima: Fondo Editorial de la Pontificia Universi-
dad Catélica del Pertd, Wageningen University
and Research, Institucién Técnico Diversificado
Grajales y Water Law and Indigenous Rights.

Salomon, E (1995). The Beautiful Grandparents. Tom
Dillehay (ed.), Tombs for the Living. Andean Mor-
tuary Practices (pp. 247-281). Washington D.C.
Dumbarton Oaks.

Valderrama, R. y C. Escalante (1988). Del Tata Mallku a
la Mama Pacha. Riego, sociedad y ritos en los Andes
peruanos. Lima: Desco.

Urton G. (1989). La historiade un mito: Pacariqgtamboy el
origen de los incas. Revista Andina, 13: 129-216.

Fuentes documentales:

Archivo del Arzobispado de Lima (aaL) Checras.Causa
criminal serca de la ydolatria en que coperaron al-
guno yndios del pueblo de Santiago de Maray, re-
partimiento de Checras, corregimiento de Chan-
cay. Licenciado don Juan de Esquivel y Aguila. 66
folios, cardtula. Legajo VII. Expediente 14.



