CrossMark

ANALES DE 17‘
ANTROPOLOGIA

INSTITUTO DE
INVESTIGACIONES
ANTROPOLOGICAS

Anales de Antropologfa 56-1 (enero-junio 2022): 7-22

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Articulo

Cosmologias nahua (maseual) y totonaca (tutunaki) de la Sierra Norte de Puebla (México).
Segunda parte: las ‘almas’, los duefos, las fuerzas maléficas

Nahua (maseunal) and Totonac (tutunaki) cosmologies of the Sierra Norte de Puebla
(Mexico). Part two: souls, owners, evil forces

Pierre Beaucage™®
Université de Montréal, Département danthropologie, CP 6128, Suc. Centre-Ville, Montreal, Que., H3C 3]7 Canadi.

Xanath Rojas Mora

Tecnoldgico Nacional de México, campus Zacapoaxtla. Carretera a Cuetzalan niim. 7, Colonia La Cortadura, Zacapoaxtla, Puebla, México.

Recibido el 20 de agosto de 2020; aceptado el 17 de febrero de 2021; puesto en linea el 30 de agosto de 2021.

Resumen

Continuando nuestra comparacién entre las cosmologias indigenas
de la Sierra Norte de Puebla (Beaucage y Rojas 2021), examinamos
aqui, a partir de relatos y testimonios, los encuentros entre los hu-
manos y los entes sobrenaturales que quedaron en el mundo una vez
terminado el tiempo de la creacién: Duenos de la Tierra, del Agua, del
Fuego, y también seres malignos como los Aires y los tepeuanij. Esos
encuentros a menudo tienen consecuencias sobre la salud, el ‘susto’
siendo la mds comun, pero no la tnica. Para entender esa patologia
espiritual y los tratamientos realizados por curanderos y chamanes,
empezamos por aclarar la concepcién de los ‘centros y entidades
animicas’ en las culturas nahua y totonaca. Distinguimos a tres: el
‘espiritu/corazén/alma’, la ‘sombra’ y el ‘doble animal’. Las fuerzas
cosmicas afectan estas entidades de forma distinta y los tratamien-
tos varfan en consecuencia. Nuestro estudio pone a la luz diferencias
importantes en conceptos y practicas entre nahuas y totonacos, pero
también variaciones entre comunidades de una etnia determinada. Se
necesitan mds estudios de caso para poder estimar bien la amplitud
de estas diferencias.

Abstract

Continuing our comparative study of indigenous cosmologies on
the basis of narratives and interviews in the Sierra Norte de Puebla
(Beaucage & Rojas Mora 2021), we here examine encounters be-
tween humans and those supernatural beings which remained on the
earth when the time of creation ended: Owners of Earth, Water, and
Fire, as well as evil beings such as the “Winds' and the tepeuanij.
These encounters often have consequences on health, with fright or
‘susto’ being the most common, but not the only one. In order to
understand this spiritual pathology and the treatments which are still
carried out by healers and shamans, we shall first explain the concep-
tion of ‘animistic centers and entities’ in Nahua and Totonac cultures,
identifying three of these: the ‘mind/heart/soul’, the ‘shadow,” and the
‘animal double’. As cosmic forces affect these entities in a different
way, treatments will vary. Our study sheds light on important diffe-
rences in concept and practice between Nahua and Totonac, as well as
on variations between communities which belong to the same ethnic
group. More studies are needed in order to assess the extent of these
variations correctly.

Palabras clave: centros y entidades animicas; susto; curanderos; chamanes; pueblos indigenas

Keywords: animistic centers and entities; fright (susto); healers; shamans; indigenous peoples

* Correo electrénico: pierre.beaucage@umontreal.ca

DOI: 10.22201/iia.24486221e.2021.76853

eISSN: 2448-6221 Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas. Este es un articulo Open Access bajo la

licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).



Introduccién

En un articulo anterior (Beaucage y Rojas 2021), com-
paramos relatos cosmogoénicos de los nahuas y totonacos
de la Sierra Norte de Puebla. Mds alld de las diferencias
en su contenido explicito, un andlisis estructural sac6 a
la luz el paralelismo entre los grandes ciclos de relatos
de creacién en una y otra cultura: la sucesién de mun-
dos, los protagonistas e incluso los relatos como narra-
tivas. Hasta el punto que nos parecieron mds bien dos
variantes de una misma cosmogonia, con especificidades
propias de cada cultura. Continuaremos aqui esta com-
paracién con los Duenos y Guardianes sobrenaturales
que quedaron a cargo del mundo una vez terminado el
tiempo de la creacién. Son espiritus antropomorfos que
a veces se identifican con algin santo catdlico. También
pueden fusionarse con el elemento que controlan: la tierra,
el agua, el fuego. Esos Duefos y Guardianes castigan al
que, sin pedir su permiso, usa determinados recursos (p.
¢j. cortar un drbol, cazar) o entra en una zona sobrena-
tural que estd bajo su dominio (p. ¢j. uno de los varios
rumbos “ojkan” del inframundo). También existen en el
mundo fuerzas espirituales malévolas que tienen que ser
aplacadas. La naturaleza de esos Duefios, Guardianes y
entes malignas se revela principalmente en relatos y tes-
timonios que narran sus contactos sobre los humanos y
sus consecuencias. Para entender bien la naturaleza de
esos contactos e impactos, presentaremos brevemente la
concepcién indigena del ser humano y de la salud y com-
pararemos los resultados de nuestras investigaciones' con
las de otros investigadores de la regidn.

Tanto entre los nahuas como entre los totonacos de
la Sierra, el ser humano, aparte del cuerpo (nah.: rona-
kayo ‘el conjunto de nuestra carne’), tiene componentes
espirituales. Alfredo Lépez Austin encontré que, para los
aztecas, el cuerpo tenia varios principios vitales que dis-
tinguid entre ‘centros animicos’ y ‘entidades animicas’. El
centro animico es “la parte del organismo humano [...]
en la que se generan los impulsos bésicos de los proce-
sos que dan vida y movimiento al organismo y permiten
la realizacién de las funciones psiquicas [...] el asiento
normal de la fuerza” (Lépez Austin 1984: 197). En cam-
bio, la entidad animica es la “unidad estructurada de esta
fuerza”. Las entidades animicas pueden ser singulares o
plurales [...] materiales o inmaterales (p. 198). Identificé
tres centros animicos mayores: el corazén (yolotl), sede de
los afectos y de los pensamientos, la cabeza (cuaitl), sede
del juicio, el higado (e/li), sede del vigor y de la pasién
(pp. 207-212). Entre las entidades animicas no arraiga-
das en un érgano particular, estaba el zonalli, que daba su
calor y su energfa al cuerpo (pp. 236-239).

' Entre los nahuas, estas investigaciones fueron realizadas principal-
mente en San Miguel Tzinacapan, municipio de Cuetzalan, Puebla,
por P. Beaucage en colaboracién con el Taller de Tradicién Oral del
cepPEC y el Grupo Youalxochit, entre 1985 y 1990 (Beaucage y Taller
de Tradicién Oral del cepec 1988, 2012; Beaucage, Tabares, Taller
de Tradicién Oral del cerec y Grupo Youalxochit 1997). Entre los
totonacos, Paul Roy efectué una investigacion sobre la farmacopea
y la medicina tradicional en Huehuetla (Roy 1992). Xanath Rojas
Mora efectud entrevistas sobre relatos totonacos en 2019.

P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 56-1 (enero-junio 2022): 7-22

En su libro sobre las concepciones de los nahuas
contempordneos en Santiago Yancuictlalpan, en la Sierra
Norte de Puebla, Signorini y Lupo identificaron una tria-
da de componentes animicos. El mds importante, el co-
razén (yolot), se asemeja al alma inmortal de la ensenanza
cristiana; es indisociable del cuerpo durante toda la vida,
junto con la cabeza, es la sede del pensamiento y de las
emociones; yolpoliui (lit. ‘se pierde el corazén’) es sinéni-
mo de locura. Después de la muerte, el yoloz, ya como
‘dnima’, deja la tierra y regresa una vez al afio, el Dia de
Todos Santos, a nutrirse del olor de las ofrendas en los
altares domésticos. Otros componentes espirituales son
el tonaly el ecauil, que los autores definen como estrecha-
mente interrelacionados. La sombra (ecauil) serfa el here-
dero del antiguo ronalli de los aztecas. Dotado de cierta
autonomia (viaja en los suenos), puede ser accidental-
mente separado del cuerpo, provocando la enfermedad
del ‘susto’. Mientras que el animal companero (tonal)
nace al mismo tiempo que la persona cuyo destino queda
intimamente ligado al suyo (Signorini y Lupo 1989: 47-
70). Segun los autores, la ‘sombra’ es el eje que conecta el
corazén-alma (yolot) con el animal companero ronal, que
a su vez, lo relaciona con el medio circundante (p. 57).
El susto, que resulta del choque entre la persona y fuerzas
héstiles, produce una ‘caida de la sombra’ en la tierra; el
curandero debe ‘levantarla’ para que el individuo recu-
pere la salud (pp. 82 y ss.) Es interesante notar que esta
descripcién corresponde bastante con los dos casos de
tratamiento del susto presentados por Ichon entre los to-
tonacos de Mecapalapa (Ichon 1969: 291-296); aunque
las causas hayan sido identificadas como el Arco Iris y un
Aire, respectivamente, se procedio a ‘levantar de la som-
bra’ a los afectados en el lugar mismo del encuentro con
las fuerzas maléficas. Esa similitud refuerza nuesta tesis
de una correspondencia profunda entre los dos sistemas
cosmolégicos.

Segtn Isabel Kelly, los totonacos de San Marcos
Eloxochitldn consideran que los humanos tienen dos
centros animicos (‘almas’) que estdn localizados en el co-
razén y en la cabeza, respectivamente: el primero no deja
el cuerpo sino en la muerte, pero el ‘alma de la cabeza’
viaja durante los suefios y puede ser raptada por un es-
piritu maligno, lo cual provoca el debilitamiento progre-
sivo de la persona (1966: 402).

Nuestras propias investigaciones con los nahuas de
San Miguel Tzinacapan, otra comunidad nahua de la
Sierra Norte de Puebla, ilustran las diferencias entre las
dos etnias y una importante variacion interna en los na-
huas. En primer lugar, nuestros interlocutores insistieron
sobre la unidad necesaria de la pareja corazén-cabeza.
El corazén (yolot) es la base de la vida misma (yo/7, ‘na-
cer’), del pensamiento profundo (yolnemilia ‘pensar con
el corazén’, preocuparse) y del afecto; la cabeza es esen-
cial para una relacién cognitiva correcta con el mundo
(Beaucage er al. 2012: 229-230). En cuanto al tonal, la
tercera entidad animica, es exterior al cuerpo y bastante
auténomo: los dobles animales andan por su cuenta en
alguna regién del mds alld. Mientras que los totonacos



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 56-1 (enero-junio 2022): 7-22 9

consideran que cada individuo tiene doce (Ichon 1969:
13; Harvey y Kelly 1969: 679), los nahuas de Cuetzalan,
creen mds bien que cada persona tiene solo uno (Signo-
rini y Lupo 1989: 55 ss.; Beaucage er al. 2012: 283 ss.).
Si al doble animal lo hiere una fiera o un ave de presa (el
tonal de un brujo) la persona cae enferma y se aliviard
cuando un curandero pueda ‘llamar’ y encontrar al tonal
herido y convencer a los Duefios del lugar donde estd
para liberarlo (Zamora 1988).

Para los nahuas de San Miguel, el cuerpo humano
es templado como lo es su alimento principal, el mafz.
Su salud reside en el mantenimiento de ese equilibrio
entre calor y frio y la enfermedad proviene de su rup-
tura: hay enfermedades de calor y otras de frio. A nivel
etioldgico, las enfermedades se pueden dividir en dos
grandes categorias. En primer lugar, estdn las que tienen
causas naturales, que son la gran mayorfa: se designan
como ‘enfermedad no mas’ (kokolis saj). Provienen de la
alimentacién inadecuada, de la intensidad del trabajo,
de la exposicién excesiva al sol, al aire, a la lluvia... Las
curanderas nahuas de San Miguel Tzinacapan entrevista-
das por el grupo Youalxochit identificaron unas 102 de
esas enfermedades y dolencias (Beaucage ez a/. 1997). Los
dos curanderos totonacos entrevistados por Paul Roy en
Huehuetla distinguieron 115 (Roy 1992: 140-147). Las
enfermedades naturales se curan con tés, bafios, cataplas-
mas, masajes, utilizando una extensa herbolaria: 232
plantas identificadas en San Miguel, 264 en Huchuetla.

Si el enfermo no se alivia con la medicina de las plan-
tas, se buscan causas sobrenaturales, la mds comun es
el ‘susto’ (nah.: nemoujtil; tot.: pekwa). Algunas fuerzas
sobrenaturales son malévolas de por si y atacan a los que
encuentran. En cuanto a los Duefios del inframundo y
a los que habitan en la superficie de la tierra, a menudo
cruzan el mundo de los humanos y pueden impactar, por
su mera fuerza o intencionalmente, sobre la salud y el
bienestar. También hay Duefios que castigan a los hu-
manos por infringir normas morales (Kelly 1966: 402;
Beaucage er al. 2012: 200 ss.): es lo que Descola llamé
‘animismo’ en un sentido renovado (2005: 183).

Los nahuas de San Miguel distinguen tres clases de
susto: el ‘susto de tierra’ (talnemoujtil), el ‘susto de agua’
(anemougtil) y el ‘susto de fuego’ o mds propiamente ‘de
fogén’ (tikotenonemoujtil). En cuanto al aire, en su di-
mension sobrenatural, se concibe con un conjunto de
entes individualizados, ‘los Aires” que agreden a una per-
sona causando el mal aire (nah. ejekakokolis; tot. paxtok-
gna’un). Estos son ‘frios’ como el susto de tierra y el de
agua; solamente el susto de fuego es ‘de calor.” Cuando su
impacto es ligero, se pueden curar con la medicina de las
hierbas (xiujpajmej); generalmente, es lo que se intenta
primero. Si persiste el mal, hay que acudir a curanderos
especializados que saben hacer ‘llamadas’ (zanotsalis). Sus
suefios adivinatorios les permiten diagnosticar si la ‘som-
bra’ de una persona se qued6 en un sitio donde cayd, si
el ‘alma-corazén’ de un nifio ha sido capturado por el
agua del rio o por el fuego de la casa, o en qué lugar estd
detenido un ‘doble animal’ extraviado por una accién de

brujerfa. Entonces se hardn oraciones, pidiendo ayuda de
fuerzas sobrenaturales benévolas, segiin modalidades que
examinamos a continuacion.

La Tierra (nah. 7al; tot. Tiyat) y el susto de
tierra (nah. talnemoujtil; tot. pekwa)

Entre los nahuas, la Tierra misma (Tal) estd personaliza-
da: es una potencia benévola, dotada de intencionalidad,
y que se debe tratar con mucho respeto. “La Tierra es
la que mds sabe/puede (in Tal kachi kimati), por eso lo
protege”. Un anciano nahua explica por qué es peligroso
perseguir un armadillo que se hace bola para rodar cues-
ta abajo de la siguiente manera: “Si uno se porta mal,
se transforma en serpiente” (Pedro Toral en Beaucage
y Taller de Tradicion Oral del cepec 2012: 204). A ni-
vel doméstico, no se puede tirar fuera de la casa la ba-
sura (zajsol) que se barrié en el piso de tierra después del
anochecer, porque “se va a ir toda la riqueza de la casa”.?

Por su fuerza misma, la Tierra puede provocar un susto
o espanto, deteniendo en un sitio a la ‘sombra’ (ekawil)
de una persona que se cay6 alli. Explica una curandera
(tapajtikej): “Se asusta una al caer porque la Tierra tam-
bién es viva (nentok in 1al)” “Donde se cae una, hay que
llamarse una misma, pero no hay que enojarse porque si
te enojas, pues alli te quedas, te asustas, porque el espiritu
que tienes no es muy fuerte. Debes decir: ‘Padre Tierra,
Madre Tierra, déjeme, que no quiero estar aqui.” Eso es
todo”. Cuando una curandera busca la ‘sombra’ cautiva
de otra persona, tiene suefios adivinatorios: “Si la Tierra
lo tiene agarrado, entonces verds a una arribena (komare-
jtsin) con su enagua de lana negra y un arribeno (kom-
parejtsin) con su cotdn café claro.” Los verds que te lo
traen [al paciente] y sélo se lo pedirds y les dirds: ‘Ese es
mio (Yon ne noaxka). ;Por qué alli lo estds entreteniendo?
Ese es mi hijo. ;Porqué alli lo estds agarrando. Si ese es
mio, yo me lo voy a llevar’. Entonces ¢l te dira: ;Y quién
es?” Entonces, y si es ‘por las buenas” [sin brujeria], te lo
van a traer y te lo van a entregar”. El didlogo onirico entre
la curandera y las personificaciones nahuas de la Tierra
muestra el respeto y también la familiaridad con la que
se negocia la liberacién de la ‘sombra’. Existe una practica
preventiva, también: “Cuando yo era nifio, mi padre me
llevaba con €l al monte. Si me caia, él pegaba fuerte en
el suelo con un palo, donde me habia caido, ordenando:
“Xipankisa’! (jLevntate!) para para que mi sombra no
se quedara alli” (Ceferino Ortigoza en Beaucage ez al.
2012: 282). A la sombra (ekauil), que pertenece al indivi-
duo, no se le pide, se le ordena con fuerza, pegindole; a
la Tierra nunca se le pega.

Si por adivinacién, la curandera descubre que la
‘sombra’ de un enfermo estd detenida en una region del
inframundo, se la pedird a los Duefios de este ‘rumbo’
(ojkan). Por ejemplo, si es en Talokan “Para los que se

? Investigadora: Yolanda Argueta Mereles, comunicacién personal.

3 Los nahuas de la sierra baja llaman familiarmente a los nahuas de
la sierra alta ‘compadritos’ y ‘comadritas’ o ‘arribefios’ (ajkopanani).



10 P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 56-1 (enero-junio 2022): 7-22

asustan en la tierra, pues le reza uno a la Madre de Ta-
lokan (7alokan Nanaj), al Padre de Talokan (7alokan 1a-
taj) y a Antonio Martin. Le dice uno: ‘Sefor Antonio
Martin, deje libre a este hijo de ustedes, para que no esté
sufriendo”.

En tercer lugar, se puede también invocar santos cris-
tianos ‘fuertes’ para incitar a la Tierra a devolver la som-
bra: “Hay que rezar, pedirle a la Madre Santisima y la
virgen de Guadalupe y el Sefior San José para que ese hijo
no lo tengan ahi, que lo dejen libre y también hay que
pedirle a la Tierra. Se ‘entrega’ (kimaktilia) una oracién:
‘Padre Trinidad, Madre Trinidad, deja libre a tu hijo (xi-
kaua in mokoneuj)’”.* Se busca establecer un didlogo con
la Tierra, que ‘detiene’ la sombra que se cayé y se le pide
devolverla; la contraparte son las oraciones.

Los totonacos también conocen el ‘susto de tierra
(pekwa) y lo definen como una enfermedad ‘fria’. Cuan-
do se piensa que se trata solamente de un choque leve,
se acudird a la medicina herbolaria; ademds del impres-
cindible aguardiente, se usardn bafios y tés de plantas
‘calientes’ (Roy 1992: 99).> En caso de persistencia de
los sintomas, habrd que buscar un curandero (nah. zapa-
jtikej; tot. makuchind) que sepa ‘levantar la sombra’ del
enfermo a través de un ritual curativo que se llevard a
cabo en el lugar donde se qued6 cuando ocurrié el susto.
En un caso observado por Ichon, la curandera identificé
como responsable al Arco Iris, Duefio del arroyo vecino,
que aparecié bajo la forma de una serpiente a una nifia que
iba por agua. Durante la ceremonia, la curandera se di-
rigi a esa potencia nefasta,’ a la que se le ofrecié aguar-
diente, mientras que, con un pollo negro y estafiate, se
‘limpiaba’ a la paciente y a su hermana, ‘contagiada’ del
susto (Ichon 1969: 291-294). En este caso, se debe hacer
una ofrenda al Arco Iris para que suelte la ‘sombra’.

Mientras que la medicina de las hierbas cura el susto,
por el contrario, el chamdn determina una causa sobre-
natural al susto de tierra: la ‘caida de la sombra’. Para los
nahuas, el responsable dltimo es uno mismo, al caerse.
La Tierra estd representada por una pareja de ancianos
indigenas y la Santa Trinidad cristiana, bisexuada y las
curanderas nahuas discuten con ella, le piden y le ‘rega-
lan oraciones’. En el caso totonaco reportado por Ichon,
el responsable es una potencia maligna, el Arco Iris. La
curandera totonaca tiene que ofrecer un sacrificio. En
ambos casos, la ‘sombra’ es una entidad animica distinta

4 Luis Judrez, Martina Leyva, Maria de Jesus Gallardo, curanderos.
Investigadoras: Oligaria Saldana, Elia Toral Cayetano, Teresa Do-
minguez, San Miguel Tzinacapan.

> El autor menciona la hierba del susto o maltanzin (pekwa rmwan,
Satureja brownii (Swartz), Briq.) el omequelite (jimana, Piper au-
ritum HBK) y el muitle (limanin. Jacobinia spicigera) (p. 99). Entre
los nahuas, se recomienda el mismo maltanzin, el gordolobo (Boc-
conia frutescens L.), el estafiate (Artemisia mexicana Willd.), el ajenjo
(Artemisium absinthum L.), el mozote (Bidens pilosa L.). Todas son
‘calientes’. Contra el susto de rayo, se usa el kioujteyoxokoyoli (una
begonidcea ‘fria’).

¢ Al mencionar el adjetivo nefasto, nos referimos a algo que causa una
desgracia, mas no en el sentido detestable del término.

Cuadro 1. El ‘susto de tierra’ entre nahuas y totonacos

Nahuas (San Miguel
Tzinacapan)

Totonacos (Mecapalapa)

Uno se cae / Tierra detiene
‘sombra’

Arco iris provocé ‘caida de
sombra’

Curandera dialoga con Tierra, Curandera ofrece sacrificio,
ofrece oraciones limpia al enfermo

‘Levanta la sombra’ ‘Levanta la sombra’

Fuente: Elaboracién propia a partir de Luis Judrez, Martina Leyva,
Maria de Jestis Gallardo, curanderos, 2006; Ichon 1969.

del cuerpo y de su alma-corazdn; de alli la regafiada a la
‘sombra’ para que no se quede separada del cuerpo.

Los Duenos de los cerros’

La Tierra encierra potencias nefastas, seres peligrosos que
viven debajo de los cerros, de donde salen por las cuevas.

Tepeyolot, el ‘Corazén de la Montana’

Para los nahuas de la sierra baja, el mds poderoso y mds
temido de los Duefios de los cerros es el Zepeyolot, el
‘Corazén de la Montafa.® Por ejemplo, si unos quieren
volar una ladera con dinamita para construir una carre-
tera, su ira provocard avalanchas, causando accidentes
mortales. Se nos conté que, una vez, salié de una cueva
bajo la forma de un anciano vestido de un traje indigena,
para amenazar a los que construfan una carretera abajo
de Cuetzalan. Los trabajadores prefirieron abandonar la
obra. Para los totonacos de Eloxochitlin, el ‘Duefio de
los cerros’ se llama Masapihna. Se dice que a veces hace
caer a los que caminan por las empinadas laderas (Kelly
1966: 401). Esa fuerza temible no es objeto de ningtin
culto; se busca no ofenderlo y mejor ni se menciona su
nombre.

1epeuanimej, los Duefios de las montafias (nahuas)

En un articulo anterior (Beaucage y Rojas Mora 2021),
mencionamos que, en el Tiempo de la Creacidn, algunos
hombres no quisieron recibir la luz del sol, porque eso
les iba hacer mortales, por eso se metieron en las cuevas.
Actualmente son los Duenos de las montafas (zepeuna-
nimej). De noche salen a la superficie por medio de las
cuevas. En un relato, vestidos como extranjeros, llegaron
a caballo a una casa a reclamar ‘un pollito’, es decir una
victima humana, para comérsela. El hombre, para sal-

7 Nuestros interlocutores nunca dijeron que “cada cerro tiene su due-
fio y ese duefio es un ‘aire’” tal como lo encontré Lourdes Baez en
Naupan, comunidad nahua del extremo noroeste de la Sierra Norte
de Puebla (Baez 2006: 126). Los nahuas de Cuetzalan atribuyen a
los ‘aires’ funciones mds limitadas, como veremos mds adelante.

8 Para los aztecas, el Tepeyollotl, era representado con la figura de un
jaguar. Avatar de Tezcaltipoca, “primer sol”, su tiempo-espacio era la
noche y las profundidades de la tierra (Olivier 1998: 106).



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 56-1 (enero-junio 2022): 7-22 11

var su vida y la de su esposa, ofreci6 a su hijo adoptivo
‘al que acababan de cortar el pelo porque tenia piojos’.
Este se libr6 rezando y persigndndose toda la noche y al
amanecer, huyé. En otro relato, los repenanime;j tienen
grandes riquezas y ofrecen dinero a los mortales a cam-
bio de sus almas. Entregando el dinero dirdn: “Dentro
de diez o veinte anos te venimos a buscar.” Y la persona
morird cuando termine el plazo. (Reynoso Rabago et al.
2006: 219-226). En ambos casos, buscan apoderarse del
alma-corazén de una persona y hay una referencia a la
antropofagia de la era sin sol.

También los zepenanimej pueden apoderarse del doble
animal de una persona, causando una enfermedad que
no se cura con hierbas medicinales. Algunos curanderos
logran identificar la causa y rescatar al zona/ por medio de
ofrendas. Cuenta la hija de una célebre curandera de San
Miguel Tzinacapan que su mamd, después de rezar mu-
cho, iba a dejar una ofrenda de comida (zajpalol ‘saludo’)
incluyendo “un guajolote bien llegado, chile, jitomate,
canela y clavo” en una cueva donde llegaban los zepeua-
nimej. Si se quedaba, los veia llegar, “nublados, borrosos”
con aspecto de extranjeros, a oler la comida y a llevarsela.
Cuando estaban satisfechos, se curaba el enfermo, si no,
se moria (Elena Islas en Sdnchez 1987: 190-191). En to-
dos esos casos, los tepenanimej quieren “comer carne™ la
de una victima humana o de un sustituto, el guajolote.
La relacién que los zepeuanimej tienen con los humanos
es de depredacién: a cambio de ofrendas, aceptan no
llevarse a uno.” Es de notar que a estos seres de ‘antes
del sol’ se les lleva solo comida cruda, mientras que las
dnimas se nutren del olor de las velas y de los alimentos
cocinados (los tamales de Todos Santos).

Masakamej, el ‘Pueblo-Venado’, los duendes

También de las cuevas salen los masakamej (‘Pueblo-Ve-
nado’) o duendes. A diferencia de los tepenanimej, a
menudo parecen nifios pequenos, vestidos a lo indige-
na. {Pero es un engano!: “los masakamej no son nuestros
hermanos (amo tokniuan). Son animales daninos (okui-
limej)” (Knab 1983: 318). Salen de noche e intentan
extraviar a los transetntes, tipicamente a un campesino
que regresa, borracho, a su casa. En un relato, éste se
da cuenta a tiempo que lo llevan a una barranca, para
ahuyentarlos, enciende un puro porque sabe que no so-
portan el humo del tabaco. En otra variante, despierta ya
en una cueva y sale siguiendo los murciélagos. Cuando
cuenta su desventura a su esposa, ella lo interpreta como
un castigo por su borrachera (Knab 1983: 305-328; Rey-
noso Rabago ez al. 2006: 19-20, 25). Los masakamej son
de ambos sexos, pueden aparecer en la forma de una mu-
jer guapa que invita al caminante nocturno a venir a su
casa “{Cuidado! Lo va llevar a una gruta para devorarlo!”.

? A ese tipo de ofrenda se refiere Johanna Broda cuando dice que es
un obsequio que busca establecer una comunicacién con unas po-
tencias sobrenaturales “que representan constantes peligros y han de
ser aplacadas” (Broda 2016: 535).

Otras veces, los masakamej se limitan a hacer bromas
pesadas a los humanos. Un interlocutor relaté c6mo, una
mafana, unos aserradores encontraron sus sierras dentro
de los surcos, pero jcon los dientes para arriba! (RN1).
También, dos cazadores nahuas de Veracruz, quienes
decidieron pasar la noche en el bosque para ahumar la
carne del animal que acababan de matar, fueron espan-
tados por un grito que cesé solo con la invocacién de
Dios: era el duende (RN2) (Martinez Morales 1982).

Sin embargo, en los cerros no solo habitan seres pe-
ligrosos o duendes traviesos. Los nahuas de la sierra alta
relatan que cada cerro tiene un dueno protector (tiotsin,
‘diosito’), con forma de reptil, que regula la lluvia, tan
esencial como escasa en la parte suroccidental de la sierra
(RN3).1°

También, para los nahuas, salen de las cuevas los 7a-
lokej taskaltianij. lalokej, porque vienen de Talokan, el
lugar subterrdneo fuente de toda abundancia; taskaltiani
significa ‘los que hacen crecer’ [el maiz]. Los antepasa-
dos, que iban a trabajar muy temprano, los distingufan a
veces, entre las milpas (Alfonso Reynoso Rdbago, comu-
nicacién personal 1985).

El Agua, sus duenos y duefias. El ‘susto de agua’

Las aguas de los rios grandes, de las lagunas y del mar
tienen otros duenos, ademds del agua de lluvia, que las
controlan Aueuejcho (nahuas) y Akzsini (totonacos).

Para los totonacos de Eloxochitlan, el Duefio de las
tuentes es Xachisku-chuchur (‘hombre-agua’); es muy sus-
ceptible, no hay que ir por agua al mediodia porque es
el momento en que el Duefio descansa. Protege también
las serpientes y regana en suefio al hombre que mat6 una
vibora que no lo amenazaba (Kelly 1966: 401). Para los
de Mecapalapa, el Duefo de los arroyos es el Arco Iris,
Maxtkulit. Bastante maléfico, es responsable de muchos
sustos; aparece bajo la forma de una vibora (Ichon 1969:
292-293)." De alli su nombre Ma xitaka, ‘el Enojado’. A
la vez, en su punta, se encuentra el metapile, indispensa-
ble en la molienda del maiz.

Para los nahuas de la sierra baja y de la costa, en el
mar impera Aachane (‘moradora del agua’) a quien
pertenecen los peces. En un relato nahua de Veracruz
(RN4), Aachane acepta entregar muchos peces a un pes-
cador, con la condicién de que “ya no toque a su mu-
jer”. No puede respetar la condicién y finalmente, se va
a vivir con Aachane en su casa al fondo del mar “donde
los asientos son conchas de tortugas” (Garcia de Leén
1987). La Duena del agua también puede exigir una
victima humana a cambio de sus peces. Un relato des-
cribe una siuamichin (‘mujer-pez’, sirena) que le exije a
un pescador entregar a su hijo a cambio de los peces que
le proporciona; el nifio se entera y se escapa (Reynoso

1 Isabel Gonzdlez Valera (Huixcolotla, Ixtacamaxtitlan). Investigado-
ra: Alma Yohaly Morales Gonzélez.

' Marcelo Rojas Morales. Investigadora: Xanath Rojas Mora.



12 P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 56-1 (enero-junio 2022): 7-22

et al. 1986, T2: 72). En ambos casos, es la Duefa del
Agua quien fija los términos del contrato: a cambio de
peces, el pescador tiene que entregar a su hijo o dejar a su
esposa. Igual que sus duenos y duenas, los grandes cuer-
pos de agua son peligrosos. Un andlisis de los topénimos
del territorio de San Miguel Tzinacapan nos revelé que
numerosos ‘encantos’, donde se espantan los transeuntes
y las mulas, estdn situados cerca de los rios grandes. Un
interlocutor nos explicé: “Es encanto porque es rio (ika
in at) y los rios acarrean muchos muertos” (Beaucage ez
al. 1992: 126).

Sin embargo, también puede ser generosa la Duefa
del Agua. En otro relato nahua, Auane/Asiuat acepta dar
a su hija a un campesino que busca una esposa (Knab
1983: 397 ss.). La Princesa del Agua va a vivir con él a su
pueblo y le regala un tejido que le salvard la vida cuando
los Murciélagos lo quieran comer. Aqui el contrato, que
también implica una relacién matrimonial, es libre y no
impuesto. Es significativo que se trata de un campesino
que, a diferencia de los pescadores, no tiene deuda con la

Duena del Mar.

Cuadro 2. Las Duefias del Agua y sus contratos

El pescador no puede ‘tocar a

Regala pecesa  su mujer’.

Aachane pescador Se va a vivir con Aachane en
el fondo del mar.
Da su hifa a un El se la lleva a su casa; ella
Auane/Asiuat ) cocina y teje.

campesino Ella le salva la vida.

Fuente: Elaboracién propia a partir de Garcia de Ledn 1987;
Reynoso Rébago ez al. 1986.

Asociadas a los rios y lagunas, encontramos serpientes
fantdsticas como el quetzalcoate (kuesalkouat), guardiin
de las lagunas de montafa:

Es una serpiente grande con crines detrds de la ca-
beza. Vive en las lagunas de montafa, donde hay
pozas (axoxouil). Se encuentra muy poco. Cuida la
laguna: dicen que cuando se va, se seca la laguna.
Cuando golpea el agua con su cola, se ve encima
del kuesalkouat un arcoiris (ixkosantsin). Sale mas
cuando hace calor (taxiujtata), de febrero a mayo.
Si tarda mds de veinte dias sin llover, sale a la orilla
y pega las piedras con su cola; suena como si fuera
el tambor de los cuetzalines:'? entonces llueve. No
hace malos efectos ni hipnotiza (Natividad Tomas,
Juan de los Santos y Rosaria Sierra en Beaucage ez

al. 2020: 39)

Otras de estas serpientes pueden representar una ame-
naza grave para la gente. La ‘Serpiente de la lluvia’ (kiaui-

12 Danzantes rituales. Sus trajes simbolizan ‘aves de plumas preciosas
y su danza, el cortejo que hace el macho a la hembra. Es una de las
danzas rituales més directamente relacionadas con la cultura preco-
lonial.

kouat) junto con los Rayos provocé la primera lluvia en
el mundo y la gente la recuerda cuando vienen lluvias
torrenciales que hacen desbordar los rios [como en sep-
tiembre de 1999] (Juan José Garcia en Beaucage et al.
2020: 21).

Al mismo grupo pertenece la ‘Serpiente de fuego’ de
la tradicién totonaca (RT1). Esta serpiente enorme salié
de la poza de un rio y se comia la gente que queria cru-
zar. Las personas mayores de un pueblo vecino hicieron
contacto con otros ‘hombres’, los #ipskgoyat, quienes co-
mieron brasas candentes y volaron sobre los montes hasta
llegar donde estaba la serpiente. La vibora se los tragd
y explotd.” Si bien la llaman ‘la Serpiente de fuego’ en
realidad vive en el agua. Los ‘hombres’ a quienes la gente
pidié ayuda son Duefios del Fuego y aumentan su fuerza
comiendo brasas.

Se dice que en cada pueblo totonaco hay de esos
Duenos del fuego (zipskgoyat, también llamados zagsk-
goyat o tagsjoyut) que lo protegen del agua (infra).

Los nahuas tienen un relato parecido donde los Rayos
tienen esta funcién protectora (RN5). Una ‘boa’ enorme
sale de una laguna y se lleva al hijo de una mujer. Ella
acude a la autoridad, quien pide a los Rayos intervenir.
Para vencer a la boa de la laguna, éstos acuden al mismo
gesto mdgico que los Tipskgoyar. tragarse fuego bajo la
forma de olotes encendidos, que son los que se usan para
encender el fuego doméstico. Logran secar la laguna,
pero el nifio ya estd muerto (Rafael Vizquez en Reynoso
Rébago ez al. 2006: 75).

En otro relato totonaco (RT2), una vibora grande
llamada Ayacat salié de una poza profunda del rio y se
convirtié en un ser humano. Pidié ir a vivir en tres pue-
blos, pero se lo negaron. Al final se instal6 en el campana-
rio de Ixtepec. Alli cay6é un Rayo y lo maté, destruyendo
también el campanario. Al morir, se convirtié en una
fuente de aguas verde oscuro; la gente del pueblo que la
tomo se volvié mala.'*

En los tres relatos anteriores, se observa la misma
estructura. Los protagonistas se sittian en los dos extre-
mos del eje césmico. Por una parte, el ‘frio’: la serpiente
amenazadora estd asociada a las frias pozas de rio o a la
laguna, y no al monte donde viven los reptiles normales.
Los humanos no pueden solos y las autoridades tienen
que buscar el extremo opuesto: el Fuego, representado
por los Duenos del Fuego (totonacos) y por los Rayos
(nahuas). Ambos tienen relacién con el fuego domésti-
co (brasas y olotes encendidos) cargado de simbolismo
madgico.

'* Marcelo Rojas Morales. Investigadora: Xanath Rojas Mora.

!4 Marcelo Rojas Morales, quien lo escuchd de Fernando Lucas, de
Tuxtla en 1975 o 1976. Investigadora: Xanath Rojas Mora. En la
versiéon nahua publicada por Taggart, el extranjero se quedé. El rio
que nacié era un monstruo que se tragaba la gente y los animales.
Hasta que los totonacos de Ixtepec pidieron ayuda a una anciana na-
hua de Huitzilan, quien fue y, con ayuda de los Rayos, hizo regresar
el rio de donde venia. El autor ve alli una metéfora de las luchas que
acompafaron la invasién de los mestizos en el territorio indigena a
fines del siglo x1x (Taggart 1983: 68-75). El mal nombre totonaco
para los extranjeros es precisamente /i 'uan, ‘vibora'.



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 56-1 (enero-junio 2022): 7-22 13

Las tres historias de serpientes ilustran, una vez mis,
el cardcter peligroso del agua de los grandes rios y la-
gunas.

El agua tiene el poder de causar susto, ‘susto frio” (-
moujtil sesek). La victima puede ser una persona adul-
ta: “Una sabe que tiene susto porque no da hambre, no
quiere una comer nada, no se saborea, nada estd sabroso
(amo teyi uelik). Pero cuando uno estd sano, come, comes
todo lo que quieras; pero si uno ya no come, es cuando
uno sabe que estd espantado (se momoujtitok). Al fumar
te das cuenta (komo tichichinas, tenamekas), si se siente
escalofrio, se da una cuenta que tiene susto de agua”. Si
se considera que es leve, que el desequilibrio afecta sola-
mente al cuerpo (fonakayo), como es ‘susto frio’, se curard
con tés y bafios de hierbas ‘calientes’, las mismas que para
el susto de tierra.

El susto de agua (anemoujtil) puede ser particular-
mente dafiino para los ninos:

ligioso asocia a la virgen Maria: se le ‘ofrecen oraciones’,
rogdndole que lo libere. Se completan las oraciones con
el gesto mdgico de tirar al agua siete piedritas de rio.

El Fuego, sus Duefos y el susto de fuego

Ya hemos mencionado al fuego varias veces, tanto en los
relatos como en las curaciones. Existe bajo dos formas
basicas: el fuego doméstico y el rayo, cada uno con sus
duenos.

El fuego doméstico: el fogén (nah. zikoteno; tot.
pumalhkun) y el temazcal (temaskal)

El animismo relativo al fuego doméstico aparece en los
rituales que implican las tres piedras donde se apoyan
el comal y las ollas, los tenamaztles. Para los interlocu-

Cuadro 3. El rfo, la serpiente y los Duefios del Fuego (Rayos y Tipskgoyat)

Serpiente sale de un rio/laguna

Come a la gente (RT1)
Roba a un nifio (RN5)
Frio Convertida en ser humano, se instala en el campanario (RT2)

Gente pide ayuda a los Tipskgoyat (RT'1)
Autoridades piden ayuda a los Rayos (RN5)

Tipskgoyat comen brasas

Se echan a la boca de la Serpiente

La truenan (RT1)

Rayos comen olotes encendidos

Se echan a la laguna

Secan laguna (RN5)

Calor Gracias a los Tipskgoyat, la gente puede vivir en paz (RT1)

Rayo destruye el campanario

Mata al Hombre/Serpiente

Nace fuente de agua mala (RT2)

Rayos matan la boa

Sacan al nifio

El nifio estd muerto (RN5)

Fuente: Elaboracién propia a partir de Rojas Morales; Reynoso Rébago et a/. 2006: 75.

El agua donde lavas tu ropa, el agiiita le roba el es-
piritu a un nino, porque le gusta cémo es el nino,
entonces le roba el espiritu, se queda el espiritu
del nino. Eso ya es el susto (Don Luis Judrez, com.
pers.).

Si se asustd en el agua hay que pedirle o rezarle
al “Agua Virgen de Maria” y alli nombras a la per-
sona que tiene el susto, si es José, Maria o Juan o
bien el nombre que tenga y empiezas a rezar. Y
luego agarras siete piedritas de esas que hay en el
agua. Esas piedritas las echas al agua para que de-
jen libre a ese espiritu, que no lo tenga alli (Dofa
Martina Leyva, com. pers.).

El agua que asusta al nifio no es cualquier agua, sino
el agua del rio ‘donde lavas tu ropa’. Igual que la Tierra,
es personificada y el animismo le atribuye sentimientos
humanos como la envidia; ‘le gusta el nino’ y se lo quiere
quedar. Las curanderas nahuas no mencionan una caida
como causa del susto de agua; mds bien es el Agua que
atrae y luego detiene el espiritu/alma/corazén (yoloz) del
nifio. Para contrarrestar el efecto de esta Agua, hay que
pedir la ayuda de una Agua Santa, que el sincretismo re-

tores totonacos de Ichon, estdn estrechamente asociadas
al Dueno del Fuego (7agsjoyuz). Una de las tres piedras
es la Madre de las otras dos. El Dueno del fogén es a la
vez macho (Makskut-chisku) y hembra (Makskut-puskat)
como lo es el Dueno del fuego que controla el horno del
temazcal y el fuego del trapiche: Tagsjoyut-chisku y Tags-
Joyut-puskat. Se les dirigen plegarias; al fogén, ‘acostado y
parado’, se le pide que no haga saltar chispas ni provoque
vémitos y fiebres entre los moradores de la casa; al temaz-
cal, ‘sentado y parado’, que no se enoje por ‘las cosas ma-
las que los humanos le van a tirar, y que haga bien a las
parturientas (quienes toman un bafio de vapor después
del parto) porque en ellas se formaron los nifios’ (Ichon
1966: 132-134). De forma complementaria, en un ritual
de curacidn, se realizaron ofrendas tanto en las milpas
como en dos casas abandonadas por el paciente; en ellas
se sacrific6 un gallo, mufiecos y un pollito para apaciguar
el Duefio del Fogén que sigue alli (Ichon 1966: 305).
Kelly narra cémo, después de un parto, se efectia una
ceremonia dirigida a la Madre del Fogén, para ‘limpiar’
los tenamaztles ‘ensuciados’ por el parto. Otra ceremonia,



14 P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 56-1 (enero-junio 2022): 7-22

mucho mds elaborada y costosa, tiene que ser realizada

anos después (Kelly 1966: 401)."

Cuadro 4. Aplacando a los Duenos y Madres del fogén
y del temazcal (totonacos)

Se hacen oraciones
al Duefio del Fogén
(‘acostado y parado’)

que no haga chispas
que no provoque enfermedades

Se hacen oraciones al
Duefio del temazcal
(‘sentado y parado’)

que no se enoje de las suciedades
que haga bien a las parturientas

Ceremonia a las Madres del Fogén para ‘limpiar’ los tenamaztles
‘ensuciados’ por un parto.

Otra ceremonia a las Madres del Fogén, mds elaborada, afios
después.

Fuente: Elaboracién propia a partir de Kelly 1966; Ichon 1966.

El ‘susto de fuego’ y la locura

Entre los nahuas, la fuerza del fuego doméstico se re-
vela en el ‘susto de fuego’ o mds propiamente ‘susto de
fogén’ (rikotenonemoujtil). Este afecta particularmente a
los nifios pequefios y a las mujeres. Asi lo expresé un
curandero:

Se asusta una con las piedras del fogdn (zelamas).
Ustedes las mujeres, ponen una aci, la otra acd y
la otra acd. Entonces ustedes las estin moviendo a
cada rato, la arriman al fogén y la vuelven a alejar.
iNo las muevan tan seguido! Porque ella es la prin-
cipal, la Madre (tenan). A ésa se le dice: ‘Nuestra
senora, eres la flor pura’. En espafiol se llama Santa
Florecita, asi se llama. A las otras dos, se les llama:
Sefiora Isabel y Santa Agustina.'®

Como entre los totonacos, hay una ‘Madre’ en el
fogén nahua y la falta de respeto hacia los tenamaztles
puede provocar el susto de fuego. Este, como el susto
de tierra, se expresa como una ‘caida’, pero simbdlica.
Como lo dice dofia Marfa Josefa: “Si se cae uno en el
fuego, le agarra a uno fiebre (Komo itech tit se uetsi yejua
ya yon totonik tekui)”. También es una captura: “El fuego
es vivo, [a los nifos pequefios] los jala (kinintilana)”. En-
tonces, queda cautiva el alma del nifo, como lo expresa
Maria Nicolasa, “el fuego los atonta (kininxoxa), los agar-
ra (kininkui) y después no los quiere dejar (amo kineki
kininkauas)”. Como tratamiento, cuando no resulta la

' Entre los nahuas parece haber existido también rituales hacia el fo-
g6n. Una anciana nahua recordé que cuando era nifia: “Las piedras
del fogén (telamas) las lavdbamos cada tres dias con agua caliente
[...] porque no se enfrian pronto y si se lavan con agua fria se res-
quebrajan [...] Se ponian a secar fuera o dentro de casa y, al ponerlas
otra vez en el fogén, se colocaban sobre una hoja de pldtano o sobre
un papel” (Rosario Sierra citada en Taller de Tradicién Oral del CE-
PEC 1994: 169).

' Luis Judrez. Investigadora: Teresa Dominguez.

medicina herbolaria,'” dofa Carolina propone oraciones
sincréticas que unen a un santo cristiano con una perso-
nalizacién del fuego: “Si cayé en la lumbre (izech tit), en-
tonces se les pide a San Antonio Texochitsin (Florecita de
Fuego) y a San Antonio Tiselotsin (Brotecito de Fuego):
se les dice que esté uno bien y que no lo agarre el susto a
uno (maj amo tekui in nemoujtil), asi se pide. Se reza un
Padre Nuestro, un Ave Maria y un Credo, cada tres dias
si uno puede”. Como en el caso del Agua o de la Tierra,
la idea es que el alma/espiritu/corazén, después de ‘caer
en el fuego’ estd detenida en algin lugar del més alld y se
pide su liberacién a los Duefios de ese lugar, los dos San
Antonio-Fuego.

Cuadro 5. Los peligros del fogén: los tenamaztles
y el fuego (nahuas)

La mujer mueve mucho los tres tenamaztles (femeninos). Su
‘alma’ cae en el fuego.

El curandero ofrece oraciones a la Madre (Florecita) y a las otras
dos: Isabel, Agustina.

Liberan el 4nima de la mujer.

El fuego ‘jala’ al 4nima de los pequefios ‘agarra, atonta, no quiere
dejar’ el dnima.

La curandera ofrece oraciones a los Duefios del Fogén: San
Antonio Tixochitsin / Tiselotsin

Liberan el 4nima del nifo.

Fuente: Elaboracién propia a partir de entrevistas del Grupo

Youalxochit 1986.

Si bien pueden dar susto, también intervienen los
Duefos del fuego doméstico para la curacién de una
enfermedad ‘caliente’, la locura o ‘atarantamiento’ deno-
minada lokojkuilis (agarrar la locura) o yolpoliujkayor (pé-
rdida del corazén). En un primer tiempo, se acude a las
plantas medicinales: una infusién de cinco hojas de café,
o una hierba ‘fria’ precisamente llamada yolpoliujkaxiuir
‘hierba de la locura’ (no identificada): “Esa se pega en la
piedra donde corre el agua. Se toma con agua cruda y
fria como a las tres de la mafana pero no se le dice a la
persona”.'®

Si persiste el trastorno, hay que acudir a un chamén
que sabe entrar en contacto con los Duenos del Fuego.
Enzo Segre relata el tratamiento realizado por un curan-
dero nahua, Nicolds Antonio Lépez, de Soquita, Cuet-
zalan. Incluye una larga stplica delante del fuego en la
que invoca a la Santa Trinidad, identificada con las tres
piedras del fogén, y le pide que le “lave el cerebro y el

7 Como tés y banos de ajenjo (Arthemisia absinthium L.) y maltanzin,
‘la hierba del susto’ (Satureja brownei [Swartz] Briq) (Maria Nicolds
Saldafia Judrez, Carolina Labastida. Investigadoras: Oligaria Sal-
dafia, Elia Toral Cayetano, Teresa Dominguez,)

'8 Cristina Tomds y Miguel Ortigoza. Investigadores: Ismael Chdvez
Tomds, y Pedro Cortés Ocotldn.



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 56-1 (enero-junio 2022): 7-22 15

corazén” de su paciente para que “llegue a la razén” (yek-
tamatilti) y reconozca el dia y la hora en que estd. Tam-
bién lava en agua de manantial la parte inferior de los
tenamaztles, la que estd en contacto con la ceniza. Recoge
el agua en un jarro nuevo y le da de tomar al paciente
durante 18 dias (Segre 1987: 168). Mientras que en el
caso del susto, los tenamaztles y el fuego son causantes y
se les ruega soltar el dnima cautiva, aqui se les ruega usar
su fuerza para curar una enfermedad ‘fria’.

El fuego césmico: los Rayos y los Duenos del

Fuego (1agskgoyut)

En el segundo brazo de la tierra
viven los dioses del trueno [...]

El segundo brazo de la tierra

trae la lluvia

trae el viento

trae las nubes

trae los manantiales

trae las flores

trae la siembra. (Espinosa 2008: 49)

Los Rayos son otra forma de existencia del Fuego estre-
chamente ligada a su opuesto: la lluvia. En nahua, los
Rayos se conocen como kioujteyomej (semillas de la lluvia)
o achiuanimej (hacedores de agua); alumbran el cielo con
el relimpago (tikouat, ‘serpiente de fuego’) y causan el
trueno (zatitikuini). Su intervencién es indispensable en
el ciclo de las lluvias. En San Miguel Tzinacapan, se dice
que los Rayos viven en una fosa (axoxouil)" del rio Tozan.
El lugar se llama Ixpepetaniat, ‘agua que brilla’, porque la
superficie brilla cuando salen antes de una tormenta.

En dos relatos nahuas, un hombre vive la experiencia
de ir hasta la morada de los Rayos. En el primero (RN5),
un flojo hace un trato con un Rayo para ir a trabajar de
cocinero. Desobedece la orden de usar solo cinco granos
de maiz para el nixtamal y provoca un desastre en la co-
cina. Empeora la situacién cuando decide ponerse un
traje de los Rayos: suelta truenos y lluvias que no puede
controlar y lo despiden. En el segundo relato (RNG), un
soltero que busca una esposa llega al inframundo, en-
gafiado por un Murciélago. Desde alli alcanza la tierra
de los Rayos donde su desobediencia causa catistrofes en
la cocina y en el cielo. Logra escapar y regresar a su casa.

Esos dos relatos nahuas poseen una estructura narra-
tiva muy similar a la historia totonaca de Tamalixcan (ver
Beaucage y Rojas 2021), cuyo protagonista también llega
al pais de los Rayos y se pone un traje mégico, causando
tempestades catastréficas. Lo que lo distingue es el desen-
lace: en RNG, el hombre extraviado regresa a su casa don-
de su esposa lo espera; en RN5, el flojo no se enmienda y
termina convertido en zopilote. Por su parte, Tamalixcan
es amarrado por los Rayos en el fondo del mar, converti-

19 “Las fosas profundas de los rios constituyen entradas al mundo
subterrdneo” (Reynoso Rébago ez al. 2006: 71).

do en Aktsini, el Duefio de la Lluvia.?® En los tres relatos,
los Rayos son representados como hombres solteros que
se dedican a cortar drboles. Ya sugerimos que se trata de
una metafora sacada de la préctica cotidiana (Chamoux
2016: 39) en la que el rayo que pega un drbol produce un
ruido fuerte y seco como un hachazo.

Cuadro 6. Viaje al Pais de los Rayos (nahua)

Un hombre llega al pais de los Rayos y
lo contratan como cocinero.

No cree que el maiz y los frijoles se
multiplican alli.

Causa desastres en la cocina.

Los Rayos lo regafian

Los Rayos lo

Se pone traje un de los Rayos.
despiden

Provoca tormentas e inundaciones.

Fuente: Elaboracién propia a partir de Reynoso Rébago ez a/. 2006;
Knab 1983.

RNG es parte de un relato mucho mds largo y contiene
una descripcién detallada de las regiones oscuras del in-
framundo: aparte de los Murciélagos antropéfagos (que
recuerdan a los fepeuani), contiene una zona de ‘aguas
profundas’ donde viven las auane (la suegra del hombre
es Duena del Agua) asi como un sector de Vientos (Ma-
los) y el Pais de los Muertos, con sus respectivos Duefios
(Knab 1983: 388-443). Los brujos (naualmej) se llevan
a los dobles animales de sus victimas a esas zonas oscuras
y hasta alld tienen que ir los chamanes para rescatarlas.

Los mismos Rayos también pueden causar un susto
que se asemeja al ‘susto del fogén'. Se puede intentar
curarlo con té de kioujteyoxokoyolij (begonia-rayo), una
planta ‘fresca’. Si no resulta, es que los Rayos se llevaron
el doble animal (z074/) del enfermo. Un joven curandero
sanmigueleno conté cémo se le pidié rescatar el tonal
de una sefiora asustada por los Rayos: en sueno llegé a
un ‘lugar dificil’ (ouzjkan) donde le costé convencer a los
Guardianes, unos hombres con capas negras, que lo li-
beraran, asi como al tonal de la sefiora. El mismo tuvo
dudas sobre su propio regreso de alld (Jorge Ponce Toral
en Beaucage er al. 2012: 283).

Para los totonacos, los Rayos forman un conjunto
mids diferenciado. Se distingue a jilinin (el relimpago
grande), sikulan o tajin (el rayo que parte los drboles y
mata a la gente), y maglipni (el trueno). También com-
prenden a los la-snanin (los que riegan) o mumunun (los
que mojan). Luego estdn los Rayos chiquitos (xanat-chis-
ku, ‘hombres flor) asemejados a los santos catélicos
(Ichon 1969: 120-121). Los Rayos son machos y hem-
bras y viven en los cerros. El Viento suelta al relimpa-
go, kitsis-luwa (cinco-serpiente), que hard caer la lluvia.
Cuando sueltan a Aktsini y sale del mar para su fiesta, él
manda Nubes y Rayos para que llueva y crezcan los rios

(pp. 112-113).

0 Asi es la variante que ha sido analizada por Minerva Oropeza Es-

cobar (1999).



16 P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 56-1 (enero-junio 2022): 7-22

Vemos cémo los Rayos y el fuego césmico compar-
ten la naturaleza ambigua del fuego doméstico. Por una
parte, traen la muy necesaria lluvia y mantienen amarra-
do a Aucuejcho/Aktsini en el fondo del mar, para que
no inunde el mundo; por la otra, su gran fuerza pue-
de causar al ser humano un choque, el ‘susto de rayo’,
cuando raptan el doble animal de una persona. Su fuerza
es utilizada por la medicina mdgica para sanar/secar una
enfermedad cutdnea, la verruga o mezquino se ‘echa’ al
reldmpago.

Los Duenos totonacos del Fuego: 7ipskgoyat/
1agsjoyut! Taskgoyor™

Si bien el Fuego, bajo la forma de Rayos, produce la
lluvia, para los totonacos interviene otro Fuego, éste si
opuesto al Agua, para que los rios y las fuentes no se

desborden.

Taskgoyot t

El alma del fogén

El alma de la madre piedra

El alma del tenamaztle [...]

El que calma la furia

de los dioses de la lluvia

el que se quita las rodillas

con la luz de la luna

el que se convierte en fuego

el que pica el corazén a la tierra
Cuando se enfurecen los rios. (Espinosa 2008: 47)

Los Duefios del Fuego son mds potentes atin que los Ra-
yos. Segun los interlocutores de Ichon en Mecapalapa,
cada pueblo tiene cuatro Zagskjoyut, uno por cada ‘vien-
to’ o ‘lado’: dos hombres y dos mujeres. Cuando apare-
cen —en suefio— a los humanos, se ven como ancianitos,
pequefios y muy negros o como un perro negro de ojos
brillantes. También toman la forma de una bola de fuego
que cruza el cielo nocturno. De forma mds cotidiana,
vigilan el agua de los pozos y de los rios, penetrando en
ellos, si hace falta, para secarlos cuando se quieren des-
bordar. Todos concuerdan en que son protectores de los
pueblos.

:Cbémo surgen esos Duenos del Fuego? “Para algunos,
son hombres y mujeres que, de noche, se cambian en
guardianes del fuego” (Ichon 1969: 132-134). El poema
Taskgoyot (Dios del fuego), citado arriba, expresa esa mu-
tacién: “el que se quita las rodillas/con la luz de la luna”.

Nahuas y totonacos comparten la concepcién animis-
ta del fuego en sus varias formas: tanto el fuego del fogén
y los tenamaztles como los Rayos son seres vivos, suscep-
tibles de afectar la vida de los humanos. En los relatos
nahuas, se describe a los Rayos como hombres solteros
que viven cortando drboles en un pais de abundancia; en

! Las tres grafias corresponden a variantes dialectales del totonaco:
costefio —Tenampulco (Zipskgoyat), sureno — Huehuetla (Zaskgoyot)
y nortefio —Mecapalapa (Zagskjoyuz).

los relatos totonacos, son hombres y mujeres y viven en
El Tajin. Otras diferencias mayores aparecen entre las re-
presentaciones cosmoldgicas de ambos grupos. No pare-
ce haber entre los nahuas un equivalente a los Duefios
del Fuego (Zipskgoyat/Iagsjoyut/Taskgoyor), distintos de
los Rayos y mds poderosos que ellos. Tampoco hemos
encontrado pricticas rituales hacia las Madres del fogén
y los tenamaztles como las hay en Mecapalapa o Eloxo-
chitdn. En San Miguel, cuando se mencionan es como
co-responsables del ‘susto de fogén’, un tipo de susto que
no tiene un equivalente entre los totonacos, segin las
fuentes consultadas.

El Aire, los Aires y el mal aire

Hace tiempo, la tierra estaba seca, no habia vida. El Aire
(¢jekat) era un nino juguetén. Un dia le dijo la Luna:
“No te gustarfa andar con otros hermanos?” Un dia, se
subi6 al cielo y consiguié ver a la Luna, quien lo mandé
al Talokan, donde encontré a otros nifios. Después el
Dueno de alli les dijo: “Ya es tiempo de que vayan a la
tierra a trabajar. El es el Aire y serd quien los guie en el
trabajo. La nifa serd la Lluvia y ustedes nifios serdn los
Rayos, y uno serd la Nube”. Bajaron a la tierra y trabaja-
ron todos; cuando terminaron, nacieron los rios, arboles,
hierbas, cerros y animales, quedé hermosa la tierra, toda
verde (Salazar 2007).

Como para la Tierra, el Agua y el Fuego, hay dos ni-
veles de representaciones muy diferentes acerca del aire.
Uno corresponde a lo que Pierre Bourdieu llamé “el sen-
tido préctico” que se funda sobre la prictica agricola
ancestral de los moradores de la sierra baja. Se recono-
ce el viento o ‘aire bueno’ (nah. kuali ejekar) que sopla
del este, trayendo las nubes de lluvia para los cultivos.
Se aprecia en particular la neblina blanca o ‘blandura
(ayouit) de la que se dice que favorece la floracién del
café. Por Todos los Santos, cuando la segunda cosecha
de maiz (nah. xopamil, ‘maiz de temporal’) se siente ya el
frio y vienen los ‘nortes’, el ‘viento negro’ (siltik ejekar):
“La lluvia se pone negra, asi se ve el agua en los charcos”.
En diciembre de 1989, ese aire trajo a la zona cafetalera
una nevada destructora. Sin embargo, mds se teme atn
al ronal ejekat, ‘viento del sol’, fuerte y seco, que llega de
las tierras altas del sur: a principos de los anos 1980, una
‘surada’ primaveral tumbé las milpas de tonalmil (maiz
del sol), deshojé las plantaciones y levanté los techos.

En un segundo nivel de representaciones, el aire es
un ser sobrenatural: en este caso, se habla de ‘los Aires’
(ejekamej). Igual que la Tierra y el Agua, pertenecen a la
dimensién ‘fria’ del universo, pero son una fuerza esen-
cialmente negativa: son ‘aires malos’ (amo kuali ejekat).
Contrariamente a los otros elementos, forman una mul-
titud de entes personalizados y auténomos, dotados de

> “Los objetos de conocimiento son construidos, no simplemente

registrados y [...] el principio de esta construccién es el sistema de
dispositivos estructurados y estructurantes que se constituye en la
practica y estd siempre orientado hacia funciones précticas” (Bour-
dieu 1980: 87).



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 56-1 (enero-junio 2022): 7-22 17

capacidades propias de interferir en el bienestar de los
humanos. Su tiempo privilegiado para actuar es la noche,
entonces salen de su morada subterrdnea, su lugar predi-
lecto son los espacios apartados, ‘dificiles’ (ouijkan) y los
cuatro caminos (nauiojpan), punto de contacto entre la
superficie de la tierra (zaltikpak) y las regiones del mundo
subterrdneo. También se acercan a las casas, esperando a
la gente.

Los nahuas de San Miguel y Yancuictlalpan conside-
ran que los aires penetran en el cuerpo, causando una
enfermedad especifica, el ‘mal aire’ (ejekakokolis) (ver
Signorini y Lupo 1989: 136-157). Como lo expresa una
anciana nahua de San Miguel Tzinacapan: “Estdn jugan-
do los nifios en frente de la casa y alli anda el mal aire y
los agarra la enfermedad [...] Si el nifo tiene mal aire,
llora mucho, llora lleno de miedo (moyekolia moujkatsajt-
si). Si no se cura a un nifo del mal aire, puede morir”.
En el adulto, el mal aire se manifiesta por nduseas, ganas
de acostarse durante el dia y, a veces, desmayos (ixtayoua,
‘se oscurece la vista'). También “una mujer puede perder
el juicio y ponerse a gritar como un hombre y golpear
a la gente”. Entre los nahuas de Naupan, en el noroeste
de la Sierra, forman una realidad mds difusa; pueden pro-
venir de una ‘envidia’ que los recién fallecidos tienen a los
vivos y los brujos pueden mandar ‘aires malos a la gente.
Incluyen también a “entidades malévolas que pululan en
el entorno en busca de aquellos que han transgredido al-
guna norma, como los borrachos, para provocar en ellos
conductas anémalas” (Baez 2006: 123, 130-131). En un
relato recogido por Tim Knab, un hombre logra escapar
a los masakamej pero después de regresar a su casa, su hija
cae enferma. Su esposa dice: “Te siguieron, te siguieron
cambiados en aires malos”. ‘Penetraron’ (kalakij) a la hija
y ésta se enfermé (Knab 1983: 318-319).

Por ser potencias malas, no se les hace ofrendas ni se
les dirige oraciones. Una persona que camina de noche
fuma un cigarrillo por precaucién, porque el humo del
tabaco ahuyenta a los malos aires. Si es demasiado tarde,
se busca sacarlos del cuerpo del enfermo donde penetra-
ron. Como los Aires son ‘frios’, varias curanderas bafnan
a los ninos enfermos con hierbas ‘calientes’, como seca-
palo (sakapal) y omequelite (omikilit), o ‘tibias’ como
malhombre (azsitsikas), ‘hierba del aire’ (ejekapajxiuiz)
(‘hierba del aire’) o mozote de monte (kuamosot).** En
casos mds graves, se consulta a un chamdn para echar a
los aires. En San Miguel Tzinacapan, unos curanderos
‘limpian’ al paciente con un ramo de sauco (xomer) que
van a tirar después a un cruce de caminos. Otros hacen
sahumerios con ingredientes diversos, como pelos de
gato o de toro negro o nuez moscada e incluso queman

% Gerarda Gonzdlez, San Miguel Tzinacapan. Investigadora: Teresa
Dominguez.

# Sauco: Sambucus mexicana C. Presl; secapalo: Cuscuta xalapensis
Schlecht; omequelite: Piper auritum HBK; malhombre: Urera ca-
racasana (Jacq) Griseb.; ejekapajxiuir ‘hierba del aire’ (no ident.);
mozote de monte: Hidalgoa ternata Llave & Lex.; nuez moscada:
Mpyristica fragrans Houtt.

basura de las cuatro esquinas de la casa (kalijtiktajsol de
naui esquina).”

Entre los totonacos, los Aires, siempre peligrosos,
de igual forma penetran en el cuerpo. Como entre los
nahuas, primero se tratan con tés y bafos de plantas
‘calientes’.”* En Mecapalapa no se ven como entes au-
ténomos, m4s bien estdn asociados a ciertos individuos,
como los brujos (skgund), a un objeto ritual, como el ca-
ballito de los danzantes Santiagueros o al contacto con
un muerto, incluso a la participacién en una ceremonia
religiosa. Pero el tratamiento es parecido: se ‘barre’ al
paciente o el lugar con cempasuchil o ramas de chichi-
caste”” que, después, se tiran lejos, en el monte (Ichon
1969: 215-217).

En resumen, la Tierra, el Agua y el Fuego impactan
la vida de los humanos a un doble nivel. Son elementos
positivos, imprescindibles para la reproduccién de la vida
y que se han de respetar. Sin embargo su propia fuerza
representa un peligro para el ser humano que choca con
ellos, atin involuntariamente: el ‘susto’ (nah. nemoujtil;
tot. pekwa) modifica el delicado equilibrio de la persona
por un exceso de ‘calor’ (Fuego) o de ‘frio’ (Tierra, Agua).
También ‘frios’ son los Aires que entraron en el cuerpo.
Las culturas nahua y totonaca tienen dos niveles de res-
puesta: la medicina de las hierbas para disturbios leves
y el chamanismo para casos mds graves. En este segun-
do nivel, las concepciones y précticas de los chamanes
nahuas de San Miguel Tzinacapan se distinguen de sus
vecinos de Yancuictlalpan, estudiados por Signorini y
Lupo, y de los totonacos. Para éstos, después de efec-
tuar el diagndstico, los curanderos-chamanes proceden
a ‘levantar la sombra’ del paciente, en el lugar mismo
donde ocurrié el susto, haciendo oraciones y sacrificios
para aplacar las potencias espirituales que identificaron
como responsables.

Por su parte, las curanderas nahuas de San Miguel re-
conocen especificamente el ‘susto de tierra’ donde, si hay
‘caida y levantamiento de sombra’, la tierra misma, antro-
pomorfizada como una pareja de ancianos indigenas, se
deja convencer de entregar la ‘sombra’ del paciente que
se cayd, a cambio de oraciones. En cuanto al Agua del rio
y el Fuego del fogén, también responsables de sustos, son
elementos activos que atrajeron y capturaron el espiritu/
alma/corazén (yoloz) del paciente, nifo o mujer, hay que
rogarles que lo suelten, llamdndolos por su nombre se-
creto (que el curandero conoce) y solicitando la ayuda de
determinados santos cristianos. Cuando el susto de fuego
es provocado por los Rayos, éstos se llevan a otra entidad

» Ocotldn Islas, San Miguel Tzinacapan. Como los pisos tradicio-
nales son de barro, es la fuerza de la propia Tierra que se moviliza
para la curacién; pero como la Tierra es ‘fria’ en si, se ‘calienta’ que-
méndola.

% Los curanderos de Huehuetla ulilizan la hoja de aguacate (kukuta,
Persea ameicana L.), una fabicea, paxtokgno tuwan (no ident.) y va-
rias clases de zacates (podceas) tsutsokgo, (Imperata contracta [Kunth]
Hitchcock), akatsana skgakat y spamama (no ident.) (Roy 1992: 151
ss.).

7 Cempasuchil: Zagetes erecra L.; chichicaste: Urera sp.



18 P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 56-1 (enero-junio 2022): 7-22

animica, el fonal o doble animal que el curandero, en
suefios, tendrd que ir a buscar en la regién del mds alld
donde viven. En cuanto a los Aires, fuerzas maléficas aso-
ciadas a la noche, no perjudican al alma, pero si al cuerpo
donde se meten; éste se ‘limpia’, barriéndolo con ramas
de sauco o sahumdndolo. Igual que los duendes que in-
tentan desorientar el caminante nocturno, los Aires se
espantan rdpidamente con el olor del tabaco.

La brujeria o el doble animal extraviado (nahuas)

Contrariamente al comun de los mortales, los brujos co-
nocen su doble animal (z0nal) y pueden transformarse
en él cuando quieren. Es un animal depredador (buho,
gavildn, coyote) de los que se dice que ‘no tienen rodilla’
(amo kipiaj itankuay). Por eso, de noche, los brujos y las
brujas se quitan las piernas, de la rodilla para abajo, antes
de salir a ‘buscar la sangre’ de sus victimas, provocando
su enfermedad y, al final, su muerte.

En un relato nahua (RN 7), un hombre se dio cuenta de
que su mujer, a la medianoche, se levantaba y salia de ca-
sa. Una noche, vio que ella se arrimaba al fogén, se
quitaba las piernas, las dejaba alli y salia, convertida en
buho. Luego, antes del amanecer, volvia, se las ponia otra
vez y se acostaba en la cama. Era una bruja. A la noche
siguiente, él puso las piernas en el fuego y las quemd.
Cuando regresé ella, como no encontré sus piernas, no
pudo retomar la forma humana y se qued6 como biho.
(Eleuterio Salazar Osollo, comunicacién personal 2008).

Una muchacha que fue llevada contra su voluntad a
una familia de brujos (RN8) relata: “Se alimentaban con
sangre. Todas las noches daban tres vueltas al fogén, des-
pués quitaban las piedras del fogén (los tenamaztles) y
pasaban sobre ellas tres veces en forma de cruz. Luego se
estremecian un poco y se cambiaban en bihos. Después
se iban y chupaban la sangre de los enfermos para ali-
mentarse.” La muchacha logré huir a otro pueblo, pero
la alcanzaron los brujos y se la llevaron de vuelta (Rufina
Manzano en Reynoso Ribago ez al. 2006: 51-52). En
esos dos tipos de brujeria, el brujo o la bruja ataca direc-
tamente el cuerpo de su victima.

Se conoce otro tipo de brujeria en el que el brujo causa
la enfermedad mandando su doble animal a buscar a su
victima ‘alld en el monte, lejos’ donde vive, para llevarlo
preso a una regién del inframundo. Si tal es el diagnéstico
del curandero-chamadn, éste, en sus suenos adivinatorios
enviard su propio doble en busqueda del de su paciente.
Eliseo Zamora Islas cuenta cémo su abuela, dofa Rufina
Manzano, después de rezar durante horas por la noche,
se desmayaba mientras su doble animal [una paloma] iba
en busqueda del ronal de algin enfermo por los Cuatro
Rumbos de la Tierra (Naui Ojkan Taltikpak), ‘donde es-
tin nuestros senores’ (Zotekoyan). Alli preguntaba por el
paradero de su paciente a los Duefos de esos lugares: los
Rayos (Kioujteyomej), hacedores de agua (Achiuanime;);
la Flor de Fuego (7ixochitsin) y los Hacedores de Fuego
(Tichinanimej); los Vientos de Muerte (Ejekamiktan),
los Hacedores de viento (Ejekachiuvanimej); y en Talokan

con los Talokanka. Luego, negociaba con ellos su regreso
(Zamora Islas 1988: VIII ss.).

La mutacién entre humanos y animales que en-
contramos en las representaciones de la brujeria es una
construccion metaférica, en el sentido que le da Dani¢le
Dehouve; para la antropéloga, la metdfora es mucho
més que una simple figura de estilo, es un mecanismo
que estructura el pensamiento humano (2015: 38). La
metifora transfiere el significado de un objeto conocido
hacia otro que lo es menos, para permitir la comprensién
de este tltimo. Asf, la metdfora animal es una manera de
explicar la enfermedad y la muerte a partir de tres prin-
cipios. El primero es que cada ser humano tiene, en otra
dimensién de la realidad, un doble animal (z0n4/) cuyo
destino estd estrechamente ligado al suyo. El segundo es
que se extiende a los dobles animales la divisién entre
depredadores y presas (Beaucage e al. 2012: 208). Asi,
las dolencias que resisten a la medicina de las hierbas,
y no se deben a un susto o un mal aire, provienen de
una agresién espiritual por parte del doble animal de un
brujo que capturé el tonal de la victima y lo llevé a algiin
lugar del inframundo. El tercer principio es que todos
estos lugares tienen Duefios o Guardianes. En sus viajes
sonados, el o la chamdn tiene que dirigirse a ellos para
saber dénde estd el ronal herido y obtener el permiso
de llevdrselo de regreso. Notemos entre los nahuas que
los Duenos de la naturaleza son pareja (Zalokan Tata y
1alokan Nana),”® mientras que para los totonacos es un
espiritu masculino (Kiwikgolo).

Una curandera nahua de San Miguel se refirié a una
tercera forma de actuar de los brujos (RN 9). En este
caso, intervienen tres personajes: un ‘envidioso’ (nexikol)
que contrata a un brujo (nawual) para que haga dano a
uno. El brujo va ‘rezando’, pero echando maldiciones
(winikaltia), va ofreciendo oraciones, pero nombrando al
Diablo (Amokuali) y no a Dios. Entonces uno se pone
enfermo y solamente lo curard una intervencién sobre-
natural. La pueden hacer curanderas ‘que saben’ (zein ki-
matij) aunque no sean chamanes. Primero se pide a Dios
que revele quién es el responsable. Luego se busca si la
victima hizo alguna falta. Finalmente se invoca a Dios y
a la Virgen para curarlo.” Asi como el o la chamdn tiene
que negociar la salida del znal herido con los duefios
de los varios ‘lugares’, si el brujo pacté con el Diablo,
la curandera ‘que sabe’ pedird su liberacién a los santos
cristianos —también vistos como Duenos de regiones del
mis alld.

Entre los totonacos de Eloxochitldn, el brujo no se
quita las piernas para convertirse en animal depredador,
pero actda de varias maneras. Puede enterrar una tablilla
recortada, con clavos, en la milpa de su victima o en la
entrada de su casa, o meter en su cuerpo objetos extranos:
granos de maiz, frijoles, sal. Mds comtinmente, se piensa
que se comunica con el Duefo de los Muertos (Lhajand),

% Caracteristica que se encuentra también entre los tepehuas, mds al
norte (Heiras Rodriguez 2018).

% Marifa Nicolasa Saldana Judrez; investigadora: Elia Toral Cayetano.



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 56-1 (enero-junio 2022): 7-22 19

el Duefo de las Aguas (Xachisku-chuchut) o los Malos
Aires. Les dice: “Agarren a éste. Me quiso matar, me saco
el machete”. Si los logra convencer de colaborar, la vic-
tima cae enferma. Por su parte, el curandero se sienta
frente al fuego y pide a las Madres de los tenamaztles
identificar el autor del mal. Si le contestan a través del
humo del copal, que son los Malos Aires, mandari su
propio espiritu debajo de la tierra para negociar con ellos
e intentar convencerlos de la falsedad de las acusaciones
contra el enfermo y entonces podrdn ellos aceptar libe-
rar el alma a cambio de una ofrenda sustancial (Kelly
1966: 402-403). También las Madres le pueden contes-
tar que es uno de los doce dobles animales (xtakuxta) del
paciente que ha sido herido; entonces, por adivinacién,
buscard identificar el animal y el dafo exacto que sufre
(Kelly 1966: 403).

Tanto en la cultura nahua como en la totonaca, los
Duenos del inframundo intervienen claramente en la re-
presentacion y el tratamiento de la brujerfa. Lo especifico
entre los totonacos de Eloxotitlin es que el brujo pacta
directamente con ellos, con base en falsas acusaciones,
para que su victima caiga enferma; y con los mismos
tendrd que negociar el chamdn la liberacién de su pa-
ciente. Entre los nahuas de San Miguel, el brujo que se
convierte en bttho o manda su doble animal para herir y
esconder el fonal de su victima no necesita el permiso de
ningtn duefo; el chamdn si lo necesitard para encontrar
y liberar a la victima. En la tercera forma, que parece di-
rectamente influenciada por la tradicién cristiana, se su-
pone que el brujo trata con el Diablo; de alli las oraciones
del curandero a Dios y a los santos cristianos.

Conclusién

En un primer tiempo, el andlisis estructural de los relatos
cosmogénicos de los pueblos nahuas y totonacos de la
Sierra Norte de Puebla nos llevé a la conclusién de que
ambos compartian fundamentalmente la misma cosmo-
logfa, con variantes propias a cada grupo (Beaucage y
Rojas 2021). Estudiando ahora cémo conciben el im-
pacto de las grandes fuerzas del cosmos sobre el cuerpo y
los componentes animicos del ser humano, encontramos
una base comun, pero una mayor variedad de representa-
ciones entre los dos grupos. En ambas culturas se admite
la existencia de distintas entidades animicas que pueden
sufrir agresiones por parte de fuerzas sobrenaturales ma-
lignas. Para los nahuas, el alma/espiritu principal tiene
su sede en el corazén; para los totonacos, hay un alma
en la cabeza y otra en el corazén (Harvey y Kelly 1969:
679). En segundo lugar, el ser humano es dotado de
una ‘sombra’, susceptible de separarse del cuerpo y que-
darse en alguna parte, como en el caso del ‘susto’. Entre
los nahuas de Yancuictlalpan y entre los totonacos de
Mecapalapa y Eloxochitlan, una fuerza sobrenatural ne-
gativa es responsable de la ‘caida de la sombra’ y se apla-
ca con sacrificios para poder ‘levantar la sombra’. Por su
parte, las curanderas nahuas de San Miguel Tzinacapan

determinan primero, después de discutir con el paciente
o sus padres, cudl de sus tres entes animicas ha sido afec-
tada y como: si su ‘sombra’ se quedé en Tierra después de
una caida o si su espiritu/alma/corazén ha sido capturado
por el Agua de un rio o el Fuego del fogén. También, en
ambos grupos, los dobles animales (uno para los nahuas
y doce para los totonacos) pueden haber sido heridos por
la accién de un brujo. Toda la terapia espiritual depende
de este diagndstico.

A partir de algunos estudios en profundidad de los
que disponemos, observamos una variacién cultural in-
terétnica e intraétnica importante. Ya hemos subrayado
la importancia de los Sefores del Fuego (7ipskgoyat/
1agsjoyut/ Taskgoyor) para los totonacos, que no tiene
equivalente nahua. Por otra parte, en la comunidad
nahua de San Miguel, se conceptualiza una diversidad
de sustos (de tierra, de agua, de fuego) cada uno con su
tratamiento propio que no encontramos ni entre los to-
tonacos ni entre sus vecinos nahuas de Yancuictlalpan.
Mientras que los chamanes totonacos entran en contacto
con las Madres del fogén para que les revelen los autores
del mal (el Arco Iris, un Aire, un brujo), las curande-
ras nahuas de San Miguel buscan primero, a partir de
los sintomas, el elemento responsable. En la perspecti-
va animista ese elemento es capaz de sentir y actuar: la
Tierra, ‘que mds sabe’, detiene la sombra del que se cayd,
el Fuego y el Agua del rio, ‘que son vivos’, jalan el espiri-
tu/corazén de un nifno o de una mujer; el Aire que ‘le da
auno’ y penetra su cuerpo. Esas diferecias pueden resul-
tar de una evolucién divergente de la practica chamdnica
en las diferentes comunidades. Estudios ulteriores pro-
drdn determinar si esta diferenciacién es el resultado de
cambios recientes o mds antiguos.

Referencias

Béez, L. (2006). El ‘enemigo’ el ‘aire’ el ‘malo’. El com-
plejo de los aires en el sistema de representacion
de los nahuas de la Sierra Norte de Puebla. Revista
Mexicana de Estudios Antropoldgicos, 49, 117-138.

Beaucage, P. y Taller de Tradicién Oral del cepec (1988).
Maseunalxiujpajmej / Plantas medicinales indigenas.
Puebla: Desarrollo Integral de la Familia.

Beaucage, P, E. Tabares, Taller de Tradicién Oral del ce-
PEC, Grupo Youalxochit (1997). Le savoir ethno-
pharmacologique des Nahuas de la Sierra Norte
de Puebla (Mexique): structure et variations. Re-
cherches amérindiennes au Québec, 47 (3-4), 19-30.

Beaucage, P. y Taller de Tradicién Oral del cepec (2012).
Cuerpo, cosmos y medio ambiente entre los nahuas
de la Sierra Norte de Puebla. Una aventura en
antropologia. México: Plaza y Valdés/Unién de
Cooperativas Tosepan/Dialog.

Beaucage, P, X. Rojas Mora, G. A. Woolrich Pina, E.
Mora Guzman, E. Lépez Salgado, Taller de Tradi-
cién Oral Totamachilis (2020). Les reptiles dans
les savoirs et 'imaginaire des Nahuas / Maseualme;j



20 P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 56-1 (enero-junio 2022): 7-22

de la Sierra Norte de Puebla (Mexique). Recherches
amérindiennes au Québec, 49 (3), 17-28.

Beaucage, P, X. Rojas Mora (2021). Cosmologias na-
hua (maseual) y totonaca (tutunakt) de la Sierra
Norte de Puebla. Primera parte: el tiempo de la
creacién. Anales de Antropologia, 55-2, 143-159.

Bourdieu, . (1980). Le sens pratique. Paris: Les Editions
de Minuit.

Broda, J. (2016). Ofrendas mesoamericanas en una pers-
pectiva comparativa, J. Broda (comp.), Convocar
a los dioses. Ofrendas mesoamericanas. Estudios
antropoldgicos, historicos y comparativos (pp. 639-
702). Xalapa: Instituto Veracruzano de Cultura.

Chamoux, M. N. (2016). Los lugares de la oscuridad.
Epistemologia ndhuatl de los procesos vitales y
modelos técnicos. Revista de Antropologia, 59 (1),
33-71.

Dehouve, D. (2015). Metiforas y metonimias concep-
tuales en las representaciones antropomorfi-
cas del maiz. C. Good Esherman y D. Raby
(comps.) Multiples formas de ser nahuas, Miradas
antropoldgicas hacia representaciones, conceptos y
prcticas (pp. 37-58). Zamora: El Colegio de Mi-
choacdn.

Descola, P. (2005). Par-dela nature et culture. Paris: Ga-
llimard.

Espinosa Sainos, M. (2008). Tlikgoy litutunakunin /
Cantan los totonacos. México: Comisién Nacional
Para el Desarrollo de los Pueblos Indigenas.

Garcia de Ledn, A. (1987). La duena del agua. J. Mon-
jards-Ruiz (coord.), Mitos cosmogdnicos del México
indigena (pp. 200-201). México: Instituto Nacio-
nal de Antropologia e Historia.

Harvey, H. R., I. Kelly (1969). The Totonac. R. Waucho-
pe (ed.), Handbook of Middle American Indians.
Vol 8 Etthnology (Part 2) (pp. 638-681). Londres:
The University of Texas Press.

Heiras Rodriguez, C. G. (2018). Medicina tradicional y
chamanismo tepehua. S. Milldn (coord.), Las cul-
turas indigenas de México. Atlas nacional de etno-
grafia (pp. 361-376). México: Instituto Nacional
de Antropologia e Historia.

Ichon, A. (1969). La religion des Totonaques de la Sierra.
Paris: Centre National de la Recherche Scienti-
fique.

Kelly, I. (1966). Worldview of a Highland Totonac Pue-
blo. Summa Anthropologica en homenaje a Roberto
J. Weitlaner (pp. 395-412). México: Instituto Na-
cional de Antropologia e Historia.

Knab, T. (1983). Words Great and Small. Sierra Nahuat
Narrative Discourse in Everyday Life. Tesis. Al-
bany: State University of New York at Albany.

Knab, T. (1991). Geografia del inframundo. Estudios de
Cultura Nabuatl, 21, 31-57.

Lépez Austin, A. (1984). Cuerpo humano e ideologia. Las
concepciones de los antiguos nahuas. México: Uni-
versidad Nacional Auténoma de México.

Lépez Austin, A. (1994). El conejo en la cara de la luna.
Ensayos sobre mitologia de la tradicion mesoameri-
cana. México: Consejo Nacional para la Cultura y
las Artes / Instituto Nacional Indigenista.

Martinez Morales, E. (1982). Cuento de dos cazadores.
Historia de Tamakastsiin y otros cuentos nahuas (pp.
40-43). México: Direccién General de Culturas
Populares, Cuadernos de Trabaj / Acayucan 19.

Mora Quintero, I. (2010). La joven encantada. Mopataj
in tonalmej. El tiempo cambia (p. 148). México:
Secretarfa de Educacién Publica, Direccién
General de Educacién Indigena.

Olivier, G. (1998). Tepeyollotl, ‘Corazén de la Montana’
y ‘Senor del Eco’: el Dios-Jaguar de los antiguos
mexicanos. Estudios de Cultura Nihuatl, 28, 99-
142.

Oropeza Escobar, M. (1999). Juan Aktzin y el diluvio
Una aproximacion estructural el mito totonaco.
México: Instituto Nacional Indigenista.

Reynoso Rébago, A. y Taller de Tradicién Oral del cepec
(20006). El cielo estrellado de los mitos maseuales.
Guadalajara: Universidad Auténoma de Guada-
lajara (2 vol.)

Roy, P. (1992). Variation et consensus dans 'utilisation
des plantes médicinales chez les Totonaques de la
Sierra de Puebla. Tesis. Montreal: Université de
Montréal.

Salazar Osollo, H. (2007). Le Vent. Récit d’un autoch-
tone nahua. Anthropologica, 49, 163-166. (trad.
de Ejekat / El Aire ms).

Sdnchez, M. E. (1987). Dofia Rufina de Puebla. J. Grin-
berg-Zylberbaum, Los chamanes de México. vol. 2
(pp- 181-198). México: Alpa-Corral.

Signorini, I. y A. Lupo (1989). Los tres ejes de la vida.
Alma, cuerpo, enfermedades entre los nahuas de la
Sierra de Puebla. Xalapa: Universidad Veracru-
zana.

Taller de Tradicion Oral del cepec (1994). Téjuan tikin-
tenkakikiayaj in toueytatajuan / Les oiamos contar
a nuestros abuelos. México: Instituto Nacional de
Antropologia e Historia.

Taggart, J. M. (1983). Nahua myth and social structure.
Austin: University of Texas Press.

Zamora Islas, E. (1988). Naui ojkan taltikpak / Los cua-
tro lugares de la tierra. Comunidad INE4, 7 (27),
8-12.



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 56-1 (enero-junio 2022): 7-22 21

Anexo. Textos nahuas y totonacos: 2a parte

RNT1: Sierras al revés (resumen) (San Miguel
Tzinacapan)

Unos aserradores que sacaban tablas de un tronco se fue-
ron a dormir dejando el trabajo sin terminar. A la manana
siguiente, vieron que sus sierras se encontraban dentro de
los surcos pero con los dientes para arriba, obligandoles
a un trabajo largo para reacomodar las sierras antes de
poder seguir su trabajo (Miguel Ortigoza Téllez, comu-
nicacién personal).

RN2: Grito en el bosque (resumen) (Actopan,
Veracruz)

Dos cazadores se encontraron con un tepezcuintle' de
tamano extraordinario que no sintié sus balas y se metié
otra vez al bosque, después mataron a un venado; des-
tazaron a ambos y, como estaban muy lejos, decidieron
pasar la noche en el bosque. Estaban asando el higado y
fumando (por precaucién) cuando escucharon un grito
espantoso: “;Es el hombre salvaje!” [kunoujuenentsin] dijo
uno —“No, son los chaneques [masakamej] que nos quie-
ren vacilar. Ya nos engafiaron con el tepezcuintle” dijo
el otro. Como el grito se repitid, un cazador rezé en voz
alta: “{Diosito Santo, libranos de este mal!” y todo quedé
tranquilo (Martinez Morales 1982).

RN3: Tiotsin (‘diosito’), duefio de la montana y de
la lluvia

El tiotsin es duefio de los cerros. Le llamaban asi mi abue-
la y mis padres. Solo hay una clase, pero se encuentran
los grandes y los chicos. Los grandes se llaman tiotsin y
se supone los pequefos son sus hijos, herederos de los
cerros que les dejardn los grandes al morir. Se encuentran
en los cerros y pefas grandes. Viven en cuevas que for-
man las piedras grandes, dentro de ellas. Se dice que en
cada cerro grande vive un totsin que es el que cuida ese
cerro y nadie lo puede tocar porque él es el duefio de
ese lugar. También se dice que viven principalmente en
donde hay gran cantidad de humedad pues es él quien
llama al agua en tiempo de lluvias. Vive principalmente
solo, hasta que encuentra pareja y vive con ella. Se ali-
menta de roedores, de insectos e incluso, a veces, llega a
las casas y se come las gallinas. Cada vez que se come una
gallina no se le puede reclamar nada pues se dice que es
una ofrenda para que el agua sea abundante. Su casa es el
cerro donde vive. La hembra pone huevos, de dos a tres.
Nacen todos al mismo tiempo, pero solo vive uno. Una
vez nacidos sus hijos solo se queda con el primero que
serd el heredero del cerro. Los demds se los come o mue-
ren. La madre es la que les trae el alimento. Este es un
animal muy grande: mide aproximadamente un metro
de largo y tiene un grosor de 15 cm de didmetro. Tiene

! Tepezcuintle: Cuniculus paca.

una pluma en la cabeza. Lo que se debe hacer cuando
se ve o cuando se topa uno con ¢l es quedarse quieto o
correr. La carne de éste no se come, pues es muy dificil
cazarlo. No es remedio. Es caliente.

RN4: El pescador y la Duefia del agua (sur de
Veracruz)

Al no conseguir presa, un pescador se dirigi6 a Aachane,
quien lo llevé a su casa en el mar, donde los asientos
son conchas de tortugas. Luego lo despidié con su canoa
llena de pescados, pero le impuso una condicién: “jNo
toques a tu mujer!” A los tres dias tuvo una relacién con
su mujer. Como consecuencia ‘se le cerraron los caminos’
(se desorientd). El rey lo contraté de jardinero, pero se
quedaba llorando por su mujer. El rey lo reté a que se la
presentara. A orilla del mar se encontré de nuevo a Aa-
chane. Se vistié como rey y fue a presentarla al rey como
su esposa. Luego se fue con ella y desaparecieron en me-
dio del mar (Garcia de Leén 1968 en Monjardz-Ruiz
1987: 200-201).

RT1: Los tipskgoyat y la serpiente de fuego®

All4 por los afios 50, mi mam4, dofa Esperanza Morales
Dominguez, nos contaba lo que sucedia en esos lugares
cuando todos los campos estaban llenos de montes, rios,
arroyos con gran profundidad y el color del agua se veia
como verde oscuro. Ellos decian que por ahi se asoma-
ba una serpiente enorme. Aunque habia algin puente,
la gente no podia pasar cuando la serpiente se asoma-
ba porque tenia una mirada tan fuerte que desmayaba a
las personas y se los tragaba. Asi pasé mucho tiempo, la
gente se empezd a organizar porque no podian combatir
con esa serpiente enorme. Lo que sucedié fue que las per-
sonas mayores hicieron un contacto con otros hombres
que, en lengua tutunakd, se les llama ipskgoyat, como
el ‘reflejo de la lumbre o brasa’. Entonces esas personas
dijeron: “que corten mucha lefa y en la tarde hagan el
fuego y nosotros llegamos al anochecer a comernos las
brasas para poder matar a la vibora, esa serpiente enor-
me”. Entonces ellos, oscureciendo, llegaron y empezaron
a comer las brasas que se vefan muy candentes y con ese
calor volaron sobre los montes hasta llegar donde estaba
la serpiente. La serpiente, al ver esa luz, abria el hocico
y se los iba tragando. Eran varios, de cuatro a seis, y con
tanta lumbre que la vibora tenfa que explotar y solamen-
te asi mataron a esas enormes serpientes que hacfan dafo
a las personas o a los animales que habitaban en los mon-
tes. Asi acabaron con varias viboras en varios lugares de
los rios y de los montes.

Dice mi papd que estos cuentos se los contaba su
mamd o su abuelito debajo de una higuera; en las rai-
ces se sentaban a escuchar: “Nos contaban lo que existié
hace muchos anos para que nosotros nos enterdramos

? Marcelo Rojas Morales, que lo tenfa de su mamd y de su abuelo
Benito Rojas Sandoval. Investigadora: Xanath Rojas Mora.



22 P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 56-1 (enero-junio 2022): 7-22

y nos cuiddramos en el monte, porque todavia existian
viboras grandes, venenosas y habia mucho animal en la
noche que volaba, se escuchaban sus volidos [vuelos] y
ellos empezaron a acordarse de estos hombres que co-
mian brasa para acabar con los animales malignos que
existieron.

RT?2: La serpiente Ayacat que quiso ser hombre?

En una poza profunda del rio, donde el agua se veia ver-
de oscuro, vivia una vibora grande llamada Ayacat. Se
hizo hombre y pidi6 vivir en Nanacatldn, en Tuxtla, en
Ixtepec [tres comunidades totonacas]; en cada pueblo las
autoridades lo desconocieron y se lo negaron. Se instalé
en la punta del campanario, en Ixtepec. Alli cayé el Rayo
y lo maté, destruyendo el campanario. Se convirtié en
un manantial de agua del mismo color del agua de don-
de habia salido. Se dice que era una persona mala por-
que pertenece a la vida de una vibora y quien tomara agua
de ese manantial se volvia negativa. Por eso la gente [de es-
te pueblo] se volvié respondona, violenta, se mataban, se
golpeaban, se peleaban, era un pueblo muy agresivo y asi
acaba la vida de esta vibora que se llamaba Ayacat.

RN5: Un hombre en la morada de los Rayos, var.
a)(resumen)

Un hombre flojo hizo un trato con un Rayo que se lo
llevé de cocinero al Pais de los Rayos, un lugar de abun-
dancia: basta con cinco granos de maiz y dos frijoles para
dar de comer a toda la gente. Pero el hombre desobede-
ce las 6rdenes, echa mucho maiz a la olla, el cual se des-
borda en toda la cocina. Lo regafan los Rayos. Luego
desobedece y se pone un traje de los Rayos: provoca
tormentas. Los Rayos lo despiden. Solamente los Rayos
pueden manejar ordenadamente estos elementos. (Rey-
noso-Rabago y Taller de Tradicién Oral del cepec 2006:
138-141; Knab 1983: 352-383).

RNG6: Un hombre en la morada de los Rayos, var.
b) (resumen)

Un hombre busca desesperadamente una esposa para que
le prepare sus alimentos mientras ¢l trabaja en el cam-
po. El Murciélago (Zsinakat) le ofrece traerle una, con
la condicién de que, diez dias después, vaya a visitar a
sus suegros en una gruta (es una trampa, quiere comér-
selo, con los demds murciélagos). El campesino acepta.
El Murciélago vuelve a la gruta y pregunta a la Duefa
del Agua (Auane) o Mujer del Agua (Asiuat), a la Duefa de
los Vientos (Ejekasiuat) y a la Duena de los Muertos
(Mikejsiunat) si tienen una hija para darla como esposa al
hombre. Acede la Duefa del Agua y el Murciélago trae
de vuelta a una hermosa Princesa del Agua (Auane) que
se hace companera del hombre: cocina y teje muy bien y
hace ‘todas las demds cosas que una buena esposa hace’.

3 Marcelo Rojas Morales, quien lo escuchdé de Fernando Lucas, de
Tuxtla en 1975 0 1976. Investigadora: Xanath Rojas Mora.

En visperas del dia fatidico, ella informa a su esposo de lo
que le espera y le regala un huipil muy fino que le tejié y
que ¢él guarda en su morral. Intenta huir, pero lo alcanza
el Murciélago y se lo lleva a la gruta para comérselo ‘con
sus hermanos’. El los mata a palos y machetazos. Luego
pega el huipil a los huesos del murciélago, ‘porque ésos,
que no son nuestros hermanos (amo tokninan), son puros
huesos; solo cuando salen se ponen la carne, que es su
ropa. Vuela hasta que oye unos hachazos, ha llegado a
tierra de los Rayos. Lo contratan de cocinero, desobede-
ce a las 6rdenes, destapa las ollas selladas y provoca una
tormenta grande en la que logra huir. Regresa a su casa
donde encuentra a su mujer que lo ha estado esperando,

llorando... (Knab 1983: 388-443).
RN7: La mujer bttho (resumen)

Un hombre se dio cuenta de que su mujer, a la mediano-
che, se levantaba y salia de casa. Cuando €l le pregunta-
ba a dénde iba, ella le contestaba: “Voy al bano” y ¢l se
volvia a dormir. Una noche, hizo un agujero en su siba-
na y miré. Se dio cuenta que ella se arrimaba al fogdn,
se quitaba sus piernas, las dejaba alli y salfa, convertida
en btho. Luego, antes del amanecer, volvia, se las ponfa
otra vez y se acostaba en la cama. Era una bruja. A la
noche siguiente, ¢l hizo como que dormia y, cuando ella
ya se habfa ido, puso las piernas en el fuego y las quem.
Cuando regresé ella, como no encontré sus piernas, no
pudo retomar la forma humana y se qued6 como btho.
(Eleuterio Salazar Osollo, comunicacién personal 2008)

RN8: La muchacha y la familia de brujos
(resumen)

Una muchacha fue llevada contra su voluntad a una fami-
lia de brujos ‘que se alimentaban con sangre’. “Todas las
noches daban tres vueltas al fogdn, después quitaban
las piedras del fogon (los tenamaztles) y pasaban sobre
ellas tres veces en forma de cruz. Luego se estremecian
un poco y se convertian en bihos. Después se iban de
casa en casa y chupaban la sangre de los enfermos para
alimentarse”. La muchacha logré huir a otro pueblo pero
la alcanzaron los brujos y se la llevaron de vuelta (Rufina
Manzano en Reynoso Rébago y Taller de Tradicién Oral
2006: 51-52).

RN9: Envidia y brujeria

Uno, por envidia (nexikol) invita a un brujo para que
haga la maldad. Y el brujo sale muy contento, no mads
quiere mantenerse (lo hace por dinero), va buscando
cémo lo hard, cémo le pasard algo [a la victima] para
que sufra. Por ello cobra bastante, doscientos cincuenta
pesos, trescientos, hasta donde alcanza. Entonces ya te
cae el mal. El brujo va rezando, va echando maldiciones
(winikaltia), va ofreciendo oraciones, pero nombra al dia-
blo (Amokuali). Eso no esta bien, es pecado. Y el mal te
agarra mds, y no tienes culpa (zajtakol) (Maria Nicolasa
Saldafia Judrez. Investigadora: Elia Toral Cayetano).



