
Anales de Antropología 56-1 (enero-junio 2022): 145-147

Reseña

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

DOI: 10.22201/iia.24486221e.2022.81317
eISSN: 2448-6221 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo la 
licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Medina Miranda, Héctor (2020). Vaqueros míticos. 
Antropología comparada de los charros en España y en 
México. México: Gedisa.

El libro Vaqueros míticos. Antropología comparada de 
los charros en España y en México de Héctor Medina 
Miranda es un estimulante trabajo que se enfrenta a las 
interrogantes antropológicas más incisivas del hombre. 
Este libro pone, sobre la mesa del diálogo, uno de los 
temas más evidentes en el proceso de delimitación 
antropológico del ser humano: pensar si el perfil del 
hombre comienza con su carácter de cazador. 

Vaqueros míticos. Antropología comparada de los cha-
rros en España y en México se compone de cuatro capítu-
los. En el primero, “Héroes, toros y alteridad”, se revisa el 
contexto mítico que permite pensar las figuras asociadas 
al charro. Ahí la figura central es la de Hércules o Hera-
cles, mito proveniente del mundo griego. El segundo y 
tercer capítulos, titulados “El charro salmantino, símbo-
lo provincial” y “El charro mexicano, símbolo nacional”, 
recorren los pasajes histórico-sociales en los cuales se ge-
neraron y construyeron el charro salmantino (español) y 
el charro mexicano, objetos de estudio comparativo de 
Héctor Medina Miranda. El cuarto capítulo está cons-
tituido por los análisis propiamente comparativos y por 
hipótesis de mucho interés, no solo para el conocimien-
to del origen y motivos culturales del charro y de sus 
múltiples prácticas acontecidas en la historia, sino para 
dar respuestas, efectivamente, antropológicas del ser del 
hombre.

Esta obra de Héctor Medina Miranda permite ver con 
claridad sobre diversos planos lo que implica la presencia 
de la figura del charro, desde sus orígenes hasta nuestros 
días, pues se trata de un “mediador entre el ámbito ‘sal-
vaje, y el ‘civilizado’, entre el momento primigenio y el 
tiempo de la monarquía, entre el pueblo gobernado y sus 
gobernantes” (Medina 2020: 250). Definitivamente, con 
Héctor Medina Miranda, podemos afirmar que la mítica 

del charro, cuyos orígenes podrían vincularse a Hércules, 
comprende la actividad civilizadora que se opone a la 
brutalidad y a la perennidad a la cual el hombre no pudo 
condenarse a sí mismo.

Vaqueros míticos. Antropología comparada de los cha-
rros en España y en México es una rica obra bien docu-
mentada y con un amplio trabajo etnográfico que habla 
de los orígenes ancestrales y, en esa misma proporción, 
resulta muy sugerente para el lector interesado en temas 
que conectan con las grandes preguntas antropológicas, 
como la muerte, el amor (por no decir el erotismo); pre-
cisamente, nos recuerda la tesis central del antropólogo 
francés Georges Bataille, para quien el problema mayor 
del ser del hombre es el erotismo. Ante la cuestión de 
cómo identificar los límites del hombre en lo que puede 
o es capaz de hacer, Michel Foucault, justamente inspira-
do en la filosofía de Georges Bataille, nos da una respues-
ta extraordinaria:

la aparición de la sexualidad, como problema fun-
damental, marca el desplazamiento de una filoso-
fía del hombre que trabaja a una filosofía del ser 
que habla [...] Desde el día que nuestra sexualidad 
se puso a hablar y a ser hablada, el lenguaje cesó de 
ser el momento del develamiento de lo infinito; es 
en su espesor que experimentamos la experiencia 
de la finitud y del ser. Es en su alojamiento oscu-
ro que encontramos la ausencia de Dios y nues-
tra muerte, los límites y su transgresión” (2015: 
1212). 

Nos parece que esta misma problemática está en cier-
nes en el caso de la figura del charro. Retomando la obra 
de Héctor Medina Miranda su propuesta de alteridad 
entre el charro y el otro del charro (animal, divinidad), 
nos encontramos con la problemática inexorable de la 
prohibición y de la transgresión, no del animal o de la 
divinidad, sino del hombre mismo. Esto no es otra cosa 



C. González-Domínguez/Anales de Antropología 56-1 (enero-junio 2022): 145-147.146

que el nacimiento de lo sagrado, el espacio de la muerte, 
de la sexualidad, de la guerra y de la violencia que, antro-
pológicamente, se traducen o se justifican en el sacrificio, 
la ofrenda o el deseo (el erotismo). He aquí a lo que nos 
lleva este libro: lo que hoy percibimos, no es la crueldad 
del sacrifico ancestral, sino la metáfora de un rito sacri-
ficial. Así, desde las corridas, Medina Miranda, basán-
dose en la interpretación de Pitt-Rivers nos dice que “en 
el segundo tercio de banderillas, el torero aparece para 
despojarse de su ‘sombrero-peluca’ (la montera), dejando 
atrás su identidad femenina. Ahora lleva en la mano el es-
toque y la muleta, lo cual lo convierte en el ‘paragón de la 
masculinidad’, en ‘hombre transformado en toro’” (Me-
dina 2020: 56). Así puede ser descrito, sobre un plano 
simbólico, el rito sacrificial contemporáneo de la memo-
ria que guardan las corridas. Con este ejemplo podemos 
observar, en la génesis de la práctica de los charros y al 
margen de sus especificidades nacionales, incluso en sus 
versiones híbridas identificadas en comunidades como la 
de los huicholes, eferidas por Héctor Medina Miranda, 
el modelo hermenéutico del mito de Hércules. Hércules, 
como categoría heurística y mítica, convoca el encuentro 
de un origen divino y, por lo mismo, origen de una fun-
dación o génesis del hombre en comunidad, con erotis-
mo y muerte, estos dos últimos como espacios siempre 
en el límite de la transgresión. La transgresión tiene va-
rios matices, sobre todo en el mundo profano: “El arte, 
el juego1 y la transgresión solo se encuentran unidos en 
un movimiento único de relación de principios que pre-
siden la regularidad del trabajo” (Bataille 1979: 41). En 
otras palabras, Hércules puede ser un modelo del ser del 
hombre, como metáfora que justifica sus acciones en el 
despliegue de su existencia. En este sentido, Hércules se 
vuelve centro de génesis de comunidades y de organiza-
ción política, es decir un símbolo de civilización. Esto 
por la simple razón de que mata, captura, vence, domina, 
transporta ganado, limpia, roba, encadena y crea herra-
mientas. Estas predicaciones están relacionadas con las 
actividades que involucran los doce trabajos de Hércules 
y nos describen elocuentemente la ontogénesis del hom-
bre. En otros términos, Hércules o el hombre se constru-
ye a sí mismo como sujeto de trabajo y de lenguaje, como 
diría Foucault. Las aventuras o experiencias de existencia 
en Hércules no son otra cosa que la experiencia de en-
frentarse a la vida ruda, en alteridad con la naturaleza 
y particularmente con los animales, los cuales devienen 
más tarde en sagrados y, en tiempos modernos, en pro-
fanos. Es aquí donde se observa el carácter cazador del 
hombre: “Podríamos decir que la caza es el resultado del 
trabajo, que solo la fabricación de herramientas y de ar-
mas de piedra la hizo posible” (Bataille 1997: 104).

Observamos que con esas dimensiones fenomenoló-
gicas de la existencia de Hércules o del charro (cualquier 

1 Sin duda, acaso el arte como la ciencia nos hacen percibir lo que no 
habíamos experimentado; ¿acaso el juego no es paralelo a la seriedad 
de las reglas de lo normalizado? ¿acaso Hércules no se atrevió a matar 
a un animal con una habilidad sin límites?

charro, incluyamos, con mayor razón, la categoría del 
torero), asistimos al umbral, como sugerimos arriba, del 
encuentro con lo sagrado y, por lo tanto, a la experiencia 
límite que es la transgresión. Sabemos que Hércules en 
una noche tuvo cincuenta hijos, creyendo que dormía 
con una sola mujer, que robo ganado, que se enfrentó a 
las bestias más feroces o que se volvió loco matando a sus 
hijos. Con las debidas proporciones, ¿quién no ha tenido 
esta experiencia interior (al menos en el imaginario) con-
tradictoria y trágica?

De esta manera, Vaqueros míticos. Antropología com-
parada de los charros en España y en México es un trayec- 
to por la alteridad donde pensar que “el hombre se tuvo 
por el semejante del animal; esa manera de ver es aún la 
de los ‘pueblos cazadores’, cuyas costumbres son arcaicas. 
En esas condiciones, la caza arcaica o primitiva no era 
menos que el duelo, la vendetta o la guerra una forma de 
transgresión” (Bataille 1997: 104). Aquí vemos al mismo 
tiempo, la causalidad morfológica en sus diferentes ver-
siones históricas con que las comunidades humanas se 
constituyen por la alteridad con otra, como lo fue la cris-
tiana con la islámica. Es la dialéctica que hace emerger 
lo propio de lo ajeno, lo primitivo de lo que se considera 
civilizado. En estos procesos, aparecen una infinidad de 
reacomodos, ajustes económico-políticos, según el perio-
do histórico. Por ejemplo, con respecto a la práctica del 
toreo: “El deseo por consolidar una élite exigía que al 
toreo de a pie se le dejara de pensar como un ejercicio 
bárbaro, lo cual configuraron a través de su reglamenta-
ción, remitiendo el pasado primitivo a la alteridad más 
inmediata […] Entonces, los toreros de a pie pudieron 
autoproclamarse protagonistas del espectáculo más na-
cional y civilizatorio de costumbres ‘salvajes” (Medina 
2020: 45). 

Si nos preguntamos ¿por qué es posible que hoy los 
charros y sus prácticas permanezca, como una parcela 
de las actividades2 del hombre contemporáneo? La obra de 
Medina Miranda nos sugiere entender la materia mítica 
como objeto y materialidad que se transforma en nuevas 
narrativas y, si acaso, en resignificaciones, pero siempre 
con los elementos antropológicos que le permiten gene-
rar sentido a las realidades sociohistóricas situadas. Para 
el caso que nos ocupa, esos elementos que se vuelven o 
participan bajo una dimensión antropológica son, sin 
duda, el animal (particularmente los bovinos), el hombre 
y la cultura común (inclúyase un territorio, una religión 
rectora o ajustadora de mitos, como lo fue la figura de 
Santiago para el caso de los charros españoles). De aquí 
que, como señala Héctor Medina Miranda: “es preciso 
reflexionar acerca de la manera en que los bovinos han 
podido activar la creatividad de los grupos humanos, an-
tes de conjeturar el origen de las tradiciones ganaderas 
en lugares y tiempos remotos, quizás, míticos” (Miranda 
2020: 248).

2 Estamos convencidos de que todos los deportes caben en esta misma 
lógica, en tanto que prácticas deportivas del hombre.



C. González-Domínguez/Anales de Antropología 56-1 (enero-junio 2022): 145-147. 147

Finalmente, quisiéramos volver a interpelar a Geor-
ges Bataille, tratando stablecer un diálogo con la obra de 
Medina Miranda. Si asumimos que el mito de Hércules 
es un modelo de toda fundación humana como origen 
primigenio que da razón y limita la identidad de cual-
quier comunidad, bajo la pretensión de justificar y en-
frentarse a la realidad, la que, inexorablemente, estimula 
su ser de hombre, hoy en un contexto de racionalidades 
modernas, pero al mismo tiempo de tradiciones como 
memoria mítica, es pertinente interpretar antropológica-
mente que “la vida [humana] es en su esencia un exceso, 
es la prodigalidad de la vida. Sin límite, aniquila lo que 
creó. La multitud de los seres vivos es pasiva en ese mo-
vimiento. En el extremo, de todas maneras, queremos 
resueltamente lo que pone a nuestra vida en peligro […] 
Cualquiera que tenga la fuerza y los medios para ello, se 
entrega a continuas prodigalidades y se expone incesan-
temente al peligro” (Bataille 1997: 122). Es decir, el de-
seo permanente, desde el erotismo, o de la provocación 
de la violencia que está implicada en todo proceso de 
transformación de la realidad (véase dominación sobre la 
naturaleza), nos abren senderos hacia lo sagrado y hacia 
la muerte, que se traduce o se justifica en el sacrificio, en 
la ofrenda o en el deseo. Los charros serían entonces esos 
símbolos de la memoria ancestral del ser del hombre que 
juegan “en los límites de lo posible, la angustia es deli-
berada [entonces] en el sacrificio” (Bataille 1997: 124). 
Para Bataille, la angustia debe liberarse por ese exceso de 
vida que está implícito en el erotismo que recuerda la 
conquista para redimir otras vidas, ya sea en la realidad 
de la vida misma o como símbolo (conquista, domina-
ción, civilización, supremacía). Así, la angustia sería el 
indicativo más elocuente del espíritu del sujeto que posee 
ese exceso de vida, para lo cual convoca al rito simbólico, 
en este caso la práctica de los charros o del toreo3. Es una 
especie de confesión y de terapia: es una manifestación 
de comunicación. Por esto, Medina Miranda concluye: 
“Los charros aparecerían entonces como protagonistas 
de mitos modernos, asumiendo las características de 
los héroes trickster. Bajo esta denominación se recono-
cen personajes que transgreden las normas sociales que, 
al mismo tiempo, son fundadores de un nuevo orden. 
Su carácter dual y ambiguo los convierte en mediadores 
entre el pasado y el presente, así como entre diferentes 
ámbitos sociales” (2020: 249-250).

Carlos González-Domínguez
cgonzalezd@uaemex.mx
cgdomin@hotmail.com

Universidad Autónoma del Estado de México

3 Actualmente la práctica del toreo, frente a la inconformidad de los 
animalistas, permanece como una profanación o una transgresión 
sobre el animal que, paradójicamente, demuestra el exceso de vitali-
dad en el hombre que identificó muy bien Georges Bataille.

Referencias

Bataille, G. (1979). “Lascaux ou la naissance de l’art”, en 
Œuvres, T. IX.  París: Gallimard.

Bataille, G. (1997). El erotismo. Tusquets : México. 
Foucault, M. (2015). «Préface á la transgression», en 

Œuvres II. París: Gallimard.
Medina Miranda, H. (2020). Vaqueros míticos. Antropo-

logía comparada de los charros en España y en Méxi-
co. México: Gedisa.


