
Anales de Antropología 54-2 (2020): 35-44

Artículo

El aro de juego de pelota de San Pedro Ocotlán, suroeste de Puebla, México:
¿un culto al Sol?

The ballgame ring of San Pedro Ocotlán, Southwestern Puebla, Mexico: a cult of the sun?

Rodolfo Rosas Salinas*
Escuela Nacional de Antropología e Historia, Periférico Sur y Calle Zapote s/n, Isidro Fabela, Tlalpan, 14030, cdmx, México.

Recibido el 2 de abril de 2020; aceptado el 27 de mayo de 2020

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

Resumen

Se tienen muy pocos estudios sobre el pasado del suroeste del actual 
estado de Puebla. A pesar de ello, con base en las fuentes etnohistóri-
cas y los registros arqueológicos, es posible comenzar a vislumbrar las 
relaciones existentes entre las poblaciones ahí asentadas y sus vecinos 
inmediatos así como con otros más lejanos, incluso con los nahuas de 
la Cuenca de México. Tal es el caso que aquí se presenta. Por  medio 
del registro, descripción y análisis de la iconografía solar de un aro 
de juego de pelota, inédito hasta ahora, se presentan algunos puntos 
sustantivos sobre las relaciones existentes entre esta región y la Cuenca 
de México.

* Correo electrónico: raz.fari@gmail.com

DOI: http://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221e.2020.2.75464
eISSN: 2448-6221 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo la 
licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Abstract

There are very few studies about the past of the Southwest of the 
state of Puebla. Yet it is possible, with ethnohistorical sources and 
archeological evidence, to glimpse its relations with their nearest and 
farthest neighbors, even with the nahuas of the Valley of Mexico. In 
the present case, the solar iconography from an unpublished ballgame 
ring points to interaction between this region and Central Mexico.

Palabras clave: Iconografía; nahuas; etnohistoria; aro de juego de pelota; Posclásico

Keywords: Iconography; Nahuas, ethnohistory; ballgame ring; Postclassic

Como parte de las investigaciones que desde hace 
ya algunos años se han conducido en el suroeste de 
Puebla por parte del Proyecto Geografía histórica de la 
Mixteca Baja, del cual soy colaborador,1 se han realizado 

1 Este proyecto es dirigido por la Dra. Laura Rodríguez Cano, pro-
fesora-investigadora de la enah, con una larga trayectoria de inves-
tigación en la Mixteca Baja, a quien agradezco el hacerme parte del 
proyecto e incentivar la investigación histórica de esta región hasta 
ahora tan poco estudiada. También, como siempre, debo destacar 
la labor de los cronistas del Consejo de la Crónica del Estado de 
Puebla, quienes han hecho posible que estas investigaciones sean 

registros de suma importancia para conocer el pasado 
de esta región, los cuales van desde pequeños restos 

llevadas a cabo; en lo particular, agradezco a Filiberto Sánchez Cari-
dad, cronista de Huehuetlán el Chico, Puebla, y coordinador de la 
región, así como a Antonio Ortiz, cronista suplente de Huehuetlán 
el Chico. Finalmente, agradezco los comentarios que realizaran al 
texto y a mi interpretación tanto el Dr. Marc Thouvenot como el 
Dr. Gabriel Kruell en el Seminario de “La expresión del tiempo y 
del espacio entre los nahuas del siglo XVI”, dentro del Posgrado de 
Estudios Mesoamericanos de la UNAM, así como a los dictamina-
dores anónimos quienes aportaron sugerencias y datos que abona-
ron al presente texto.



R. Rosas Salinas/Anales de Antropología 54-2 (2020): 35-4436

cerámicos del periodo Preclásico hasta claros restos de 
ocupación de sitios del Posclásico, referidos incluso en 
documentación novohispana, así como la transición 
entre la época prehispánica y la novohispana, los procesos 
de Independencia y, muy destacadamente, lo acaecido 
durante la Revolución, hasta los eventos sucedidos en la 
época contemporánea (Rodríguez y Rosas, s. f. a y b; en 
prensa a, b y c; Rosas y Rodríguez, 2016).2 

Todos los elementos hallados, tanto cada uno de ellos 
como en su conjunto, son reflejo de la situación política 
y social en determinada época. Tal es el caso que presen-
taremos a continuación: un marcador de juego de pelota 
prehispánico cuyo análisis iconográfico servirá de marco 
para proponer las relaciones existentes entre la región del 
suroeste de Puebla y la capital mexica para el periodo 
Posclásico y durante la Colonia temprana.

En el presente artículo se expondrá, primero, un pa-
norama geográfico e histórico sobre el suroeste de Puebla, 
una región de la que muy poco se conoce aún pero que 
posee una importante riqueza histórica. Posteriormente, 
se dará paso a una descripción del objeto del presente 
estudio: un aro de juego de pelota o marcador, de su con-
texto actual y de su composición plástica. Enseguida, se 
expondrá el porqué este monolito forma parte de un cul-
to al sol, para después explicar la importancia del hallaz-
go en esta región y, finalmente, se presentarán algunas de 
las conclusiones y de los retos que quedan en el estudio 
de esta región, así como la relación con sus vecinos y con 
los sucesos del Centro de México durante el Posclásico. 

El suroeste de Puebla

Delimitado por lo que durante la Colonia fue el 
corregimiento de Chiautla de la Sal (hoy Chiautla de 
Tapia), el suroeste de Puebla es una región por descubrir 
dentro del campo de las ciencias sociales. De vital 
importancia para la minería durante casi tres siglos, se 
engrana con los aconteceres del actual sur de Morelos y 
el noreste de Guerrero, división estatal contemporánea 
que no ha bloqueado la interrelación de los pueblos, 
como lo demuestran las ferias itinerantes que recorren 
desde Olinalá, en Guerrero, hasta Huehuetlán el Chico, 
Puebla, colindante este pueblo con Axochiapan, Morelos 
(figura 1). 

Como ya se ha hecho mención, desde hace algunos 
años se ha trabajado en el registro histórico de la región 
(Rosas y Rodríguez 2016). Para propósitos de este tra-
bajo, se desea destacar aquí de lo hallado hasta ahora, 
respecto a la ocupación prehispánica, algunos ejempla-
res de monolitos con escritura del periodo Clásico que, 
por el formato, la composición y los signos inscritos, se 

2 Rodríguez y Rosas, s. f. a y b, son informes entregados a la presidencia 
municipal de Huehuetlán el Chico, Puebla, quien apoyó los trabajos 
hasta entonces realizados. Su consulta está disponible en la biblioteca 
pública de dicha población. Se espera en un futuro próximo publicar 
los resultados de la investigación en su totalidad, ya con un análisis 
profundo y sistemático de todos los materiales en su conjunto.

asocian más a los desarrollos estilísticos y posiblemente 
culturales del noroeste de Oaxaca, el así llamado “estilo 
ñuiñe” (Rodríguez 1996; 2016). Este “estilo” arqueoló-
gico, cuyo ejemplo más notable son precisamente dichas 
inscripciones, ha sido por demás problemático debido a 
la asociación a varios posibles idiomas y, con ello, a di-
ferentes grupos culturales del periodo Clásico, todo ello 
debido a la dispersa distribución de los ejemplares en si-
tios donde, ya durante la Colonia, se reportan hablantes 
de mixteco o tu’un savi, popoloca o nguiwa, chocho o 
ngigua, o como en este caso, náhuatl (Rodríguez 2001; 
cf. inali, 2010).

En efecto, en las fuentes coloniales sobre la región, 
se menciona a la cabecera y provincia de Chiautla de la 
Sal, que comprendía a las poblaciones de Tzicatlán, Hue-
huetlán el Chico, Santa María y Santa Mónica Cohet-
zala, Ixcamilpa, Xicotlan, Tulcingo, Cotlán [Ocotlán], 
Acatepilcayan, Nahuituxco y Tzinteocalan (ene 1940; 
cf. Gerhard 1986: 110-112; Rivas y Lechuga 1990), y 
que en todas ellas se hablaba náhuatl. Además, en éstas 
y en otras más también cercanas, según la Relación de 
los obispados (Obispados 1904: 109-115 y passim), había 
visitas evangelizadoras por frailes agustinos que domina-
ban el idioma mexicano. También es notorio el frecuente 
contacto de esta región con Izúcar y con toda la Coat-
lalpan, al oriente de Chiautla, bajo una ruta que muy 
probablemente se mantuvo desde la época prehispánica 
(Paredes 1991; Gerhard 1986: 164-168). Y aunque aún 
no es del todo comprobado, debido a que desde Piaztla, 
Puebla, hasta el norte del actual estado de Guerrero, hay 
referencias de la existencia de un idioma mexicano “co-
rrupto”, “que es de la provincia de Totola”, no hay duda 
que en esta región se hablara también un tipo de náhuatl, 
además del coixca o cohuixca (Rosas y Rodríguez 2016: 
182; RG-Acatlán 1985: 57; Carrasco 1996: 414-419; cf. 
Tavárez 2012).

En cuanto a la evidencia etnohistórica, el corpus de có-
dices, mapas y documentación local del suroeste poblano 
hasta ahora conocido (vid. Rodríguez y Rosas en prensa 
c; Meade 1989; Tanck 2005), se relacionan en estilo, na-
rrativas e historias compartidas con los de la región de 
la Montaña de Guerrero, como el Códice de Petlacala y 
otros similares (Oettinger y Horcasitas 1982; Dehouve 
1995; Jiménez y Villela 1998), destacando la narrativa 
de que son pueblos que provienen de Xochimilco y se 
asientan en cada población que pasan por algún determi-
nado tiempo, en busca del águila que les indicaría dónde 
se iba a fundar México.3 Todo ello se suma a la riqueza de 
documentación alfabética en lengua náhuatl en archivos 
federales y locales que aún falta ser estudiada, pero que 
nos muestran la dinámica regional del suroeste poblano 
en interacción con las regiones vecinas y, como se expo-

3 Esta narrativa, donde se busca un águila con una serpiente para 
fundar México, se obtuvo de doña Adelina Lara Morán, habitante 
de Cohetzala, Puebla, y de los últimos hablantes del “mexicano”, 
noviembre de 2017. Es interesante que en su narrativa, quien los 
guía es Vicente Guerrero, quien se convierte en el río Quetzalcoatl, 
que es como llaman en Cohetzala al río Nexapa.



R. Rosas Salinas/Anales de Antropología 54-2 (2020): 35-44 37

drá a continuación, con la Cuenca de México (Rosas y 
Rodríguez 2016; Rodríguez y Rosas en prensa c).

El aro de juego de pelota de San Pedro Ocotlán, 
OCO.1

En los arcos de la presidencia auxiliar de San Pedro 
Ocotlán, del municipio de Chila de la Sal, Puebla, en 
un pequeño pedestal que asemeja a una pirámide, 
recientemente se re-empotró un monolito circular de 
gran formato con grabados en sus costados, mismo que 
anteriormente se hallaba al centro de la plaza en otra peaña 
similar. En su nuevo sitio, está acompañado de oficio del 
Centro inah Puebla con fecha del 22 de junio de 2016, 
firmado por el antropólogo José Francisco Ortíz Pedraza, 
delegado del Centro inah Puebla, y con visto bueno del 
arqueólogo Eduardo Merlo Juárez, como respuesta a 
una solicitud de la población sobre su inquietud relativa 
a la importancia de la pieza; en él se explica el objeto, 
su función y se da tanto una breve intepretación de 
la iconografía solar, como una suposición de la fecha 
de elaboración en 1350 o 1361, en las incursiones de 
Motecuzoma Ilhuicamina. Empero, por lo que se deja 
ver, no hicieron el registro en físico y solo indican que 
programarían una visita posterior para ello.

Según las indagaciones que realizamos entre la pobla-
ción, principalmente con la gente de mayor edad, ellos 
recuerdan que dicha piedra se encontraba “arrumbada” 
en el “estribo” de la iglesia, es decir, en un arco adosado 
junto al campanario que da sostén a la construcción. Se 
desconoce por ahora la existencia de sitios cercanos a la 
población de donde se pudo haber traído, y por ende 

donde se ubicaría el tlachtli, aunque no descartamos que 
proceda del mismo centro de ésta.

El monolito consiste en un aro o anillo que tiene 
una base a manera de espiga, lo que hace suponer que 
se trata de un marcador de juego de pelota, con la ca-
racterística de poseer una representación solar (figuras 2 
y 3). Ejemplos como éste son relativamente pocos en la 
escultura posclásica, pues confluyen en él, por un lado, 
esta representación solar, como adelante expondremos, 
y por el otro, la forma de marcador de juego de pelota, 
tlachtemalacatl, lo cual expone diversas interrogantes al 
respecto, aunque sí existen ejemplos fuera de la Cuenca 
de México, como el reportado en Tepeaca por Rickards 
(1910: 145 y láms. subsecuentes; Krickeberg 1966: fig. 
37a),4 el del Museo Regional de Puebla5 y otros más en el 
Museo Nacional de Antropología (MNA), estos últimos 
sin un contexto claro de procedencia (en Matos y López 
2012: 142-144; cf. Taladoire 2019: 59, 62-65).

El aro que aquí se cataloga como OCO.16 está elabo-
rado sobre una piedra basáltica rojiza, la cual aparente-
mente se hallaría en las cercanías de la población pues, a 

4 En fechas recientes se hizo el registro de la piedra tlachtemalacatl de 
Tepeaca que reporta Rickards, así como de otra hallada en el mismo 
barrio y hasta ahora no reportada (Taladoire 2019: 62-68), las cuales 
tienen signos calendáricos y representaciones de fauna a los costados, 
mismos que están en proceso de análisis por quien esto escribe.

5 Consultado en la Mediateca del inah (s.d.).
6 Esta catalogación responde a una sistematización de las esculturas 
que permitan el análisis de sus componentes y su comparación 
dentro de un amplio corpus, método que ha mostrado su valía como 
en los estudios de Urcid (2001) para la escritura zapoteca, Rodríguez 
(1996) para la escritura de estilo ñuiñe, y naturalmente Thompson 
(1950) para la escritura maya. En el caso de la escultura mexica no 
existe –o yo desconozco– un empleo similar para el análisis glífico, 
aun cuando sí hay propuestas para la escritura en soportes blandos 
(como Thouvenot 2017 o Lacadena 2008).

Figura 1. Mapa de ubicación de San Pedro Ocotlán, Chila de la Sal, Puebla,
en el contexto de la Mixteca Baja poblana (elaborado por Rosas, 2018).



R. Rosas Salinas/Anales de Antropología 54-2 (2020): 35-4438

Figura 2. Las dos caras del monolito OCO.1, como se registró en 2016 (fotografías de Rosas, 2016).

Figura 3. Dibujo del monolito OCO.1a, nótese el deterioro en 
la parte inferior del mismo (dibujo de Rosas, 2018).

decir de los pobladores, en el paraje Loma Larga, próxi-
mo al Cerro Olintzin [Olinsin], se halla un yacimiento 
de ese tipo de piedra.7 Su diámetro es de 106 cm, con la 
perforación central entre los 40 y 65 cm (es decir, la per-
foración central tendría 25 cm),8 tiene un espesor de 16 
cm, y la espiga tiene una forma irregular de 17 cm en su 
parte más ancha; cabe señalar que el monolito ha estado 

7 Información proporcionada por don Ángel Morales, habitante de 
la población, de 79 años. Naturalmente, sin demeritar lo dicho por 
don Ángel, falta aún por recorrer este sitio y realizar más estudios e 
indagaciones para determinar si la roca provino de la Loma Larga 
de Ocotlán pues, de lo contrario, podría ser material traído de otra 
parte, incluso de la Cuenca, lo cual revelaría mucho sobre el sistema 
político mexica.

8 Esto coincidiría con la media de los anillos de juego de pelota del 
Centro de México y de “otras regiones de Mesoamérica” (Taladoire 
2019: 49, 52).

empotrado, por lo que no se tiene una medida exacta de 
lo alto de su espiga, aunque por indicios como el espacio 
de la primera base de donde se extrajo, podemos suponer 
que no serán más de 40 cm. 

De hecho, el primer lugar donde se hizo el registro en 
2016 fue en la explanada de la presidencia auxiliar, don-
de fungía como soporte de los amarres de lazos cuando se 
hacía el mercado o tianguis local, lo cual generó en él un 
gran deterioro, en tanto que en fechas recientes fue tras-
ladado a la presidencia auxiliar donde se espera mejore su 
estado de conservación, además que ya fue registrado por 
el Centro inah Puebla (figura 4).9

En cuanto a su iconografía, ésta consiste de los ele-
mentos solares. En su composición hay, del interior al 
exterior, primero un conjunto de 13 a 16 círculos pe-
queños,10 le siguen un par de bandas que separan los si-
guientes elementos que conforman un complejo de otra 
serie de círculos que alternan con la figura triangular con 
remates inferiores que se separan, en forma de A; entre 
estos círculos, distribuidos en la circunferencia, hay un 
par de bandas horizontales de las que brota un remate 
semi-oval; esta franja se sobrepone a un fondo que es 
una banda de círculos entre dos líneas, lo que da la idea 
de ser una banda única, y por encima de ésta se colocó 
una parte del triángulo en forma de A, que podría ser 
continuación de la franja anterior. Por encima de estos 
elementos hay otros círculos cuyo diámetro es mayor 
que los anteriores, en proporción, y en los costados les 
acompañan –con una considerable separación– un par 
de círculos dispuestos uno encima de otro dentro de un 

9 Como dato curioso, las dos peañas en que ha estado colocado tienen 
la forma de plataforma escalonada o “pirámide”, como se puede 
apreciar en la figura 4.

10 La diferencia corresponde a que se realizó el cálculo a partir de 
la reconstrucción continua de los elementos constitutivos, sin 
conocer si corresponden realmente al contenido original de la parte 
deteriorada o si en ese espacio existía alguna otra forma o diseño.



R. Rosas Salinas/Anales de Antropología 54-2 (2020): 35-44 39

rectángulo vertical; finalmente, la última franja es de al 
menos 28 círculos semejantes a los dos antes descritos, 
pero ahora más gruesos (figura 5).

El significado que encierra esta representación, de 
acuerdo a los elementos que la conforman, alude a un 
tipo de culto al sol. Pero vayamos paso a paso: los círcu-
los son los elementos más abundantes y de ellos hay tres 
tamaños, distribuidos en bandas que rodean el aro, los 
cuales recurrentemente se han identificado como chal-
chihuitl, o chalchihuites, piedras preciosas entre los anti-
guos nahuas, sin ahondar más en la explicación detallada 
de cómo se conforma el signo; sin embargo, Thouvenot 
(s/f ) propone que los círculos únicamente representarían 
el resplandor emitido por dichas piedras, ya que éstos 
forman parte de un conjunto iconográfico más amplio 
que incluye, por ejemplo, los círculos representados en 
los ríos, que harían referencia a su brillo frente a la luz, 
o bien el brillo de las estrellas que estaría indicado por 
círculos a manera de ojos cuando se expresa un cielo noc-
turno. Una afirmación similar es la que ya había propor-
cionado Krickeberg (1966: 267-268) (figura 6).

Por otra parte, es bien conocido el signo tipo A como 
identificador de los rayos solares, muy similar a la re-
presentación del signo de año mixteco (Caso 1928: 50; 
1965; Smith 1973: 22-23), los cuales en OCO.1 se in-
tercalan en un total de 8 rayos junto con el elemento que 
denominamos flecha, conformado éste por un círculo 
que sería la base de la caña –posiblemente usado así solo 

Figura 4. Arriba: contexto donde se reportó el monolito OCO.1 en 2016; abajo: contexto actual (fotografías de Rosas, 2016 y 2018).

Figura 5. Reconstrucción hipotética del monolito OCO.1 
(dibujo de Rosas, 2018).

por la estética del conjunto– y una banda doble rematada 
por el par de semi-óvalos que identificarían a las plumas 
que decoran la parte superior de la caña, como cuando 



R. Rosas Salinas/Anales de Antropología 54-2 (2020): 35-4440

Figura 6. Signos de resplandor en los ríos y en el cielo nocturno. 
a) Signo de agua (¿atlauhco?), Historia Tolteca-Chichimeca, f. 

29r, detalle (tomado de Gallica.bnf.fr.); b) Glifo de Yohualtepec 
(Igualtepec, Mixteca Baja), Matrícula de tributos, f. 18, detalle 

(tomado de BDMX.mx).

en los códices se representa el glifo nominal de Acamapi-
chtli, entre otros muchos ejemplos.

El culto al sol

¿Qué relación existe entre el juego de pelota y el sol? 
Como antes se hizo mención, son relativamente pocos 
los ejemplares de marcadores de juego de pelota cuya 
iconografía aluda al sol. Sin embargo, en otros varios 
monumentos sí se hallan los elementos iconográficos que 
nos remiten a este astro. Tal es el caso de la conocida “Piedra 
del sol” o “Calendario azteca”, en el cual se representa la 
figura del astro junto con los signos del tonalpohualli y 
con la representación de las eras precedentes a la actual, 
según el pensamiento nahua; o bien la “Piedra de Tizoc”, 
en cuya parte superior tiene representados los rayos 
solares, las flechas y los chalchihuitl, y que a decir de 
Matos y Solís (2004; cf. Matos y López 2012: 254 y ss.) 
sirvió de temalacatl, piedra gladiatoria sacrificial –usada 
más como parafernalia del sacrificio–, o bien de piedra 
de sacrificios, en cuyo depósito central se derramaba 
la sangre de los ofrendados. Empero, a diferencia del 
ejemplar que se discute aquí, los precedentes ejemplos 

fueron creados ex-profeso como parte del culto al sol, el 
primero porque en sí es la representación de Tonatiuh, 
el sol –aún con toda la complejidad que guarda este 
monolito–, y la segunda por el sacrificio implícito, el 
cual era el alimento para que Tonatiuh renaciera y no se 
quedara inmóvil este astro diurno. En el caso de OCO.1, 
¿qué relación tiene con el sol?

Para empezar, habrá que afirmar que, por su forma 
y tamaño, el monolito OCO.1 corresponde a un aro de 
juego de pelota, principalmente porque los ejemplos so-
lares de malacates con los que se podría confundir por el 
aro o abertura central carecen de la espiga del ejemplar 
aquí analizado. Ahora bien, a decir de Krickeberg (1966) 
el juego de pelota se relaciona con el cielo, llegando a 
ser un reflejo de éste; sin embargo, él propone que el 
tlachtli o el campo del juego representa la parte nocturna, 
por lo que se asociaría más bien el tránsito de los astros 
nocturnos, principalmente las estrellas, en tanto que el 
reflejo diurno sería solo en un segundo plano, comple-
mentario únicamente a aquél. De hecho, si seguimos a 
este autor, no es descabellado pensar en que el par del aro 
del juego –es decir, el otro aro que supuestamente debió 
existir– fuera la representación nocturna o contuviera los 
elementos que lo asociaran a ella (cf. Kowalski 1992: 321 
y ss.).

Por su parte, Matos y Solís (2004: 139-146) también 
consideran que el tlachtli representa la bóveda celeste, 
pero ellos sí atribuyen tal reflejo al tránsito del sol, y se 
apoyan precisamente en los ejemplos existentes de aros 
de juego de pelota con la figura del “disco solar”, seme-
jantes al aquí discutido. Similar es la postura de Pasztory 
(1983: 124), para quien el trayecto de la pelota represen-
ta la metáfora del tránsito del sol durante el día y el año, 
en tanto que el tlachtli sería el inframundo, la noche y el 
trayecto nocturno del sol durante el atardecer y amane-
cer. 

Algo relevante es que, tanto Matos y Solís como Kricke- 
berg, coinciden en el ejemplo de tal asociación –tránsi-
to del sol y juego de pelota– reflejada en el “Pectoral de 
varias secciones” hallado por Caso (1932) en la Tumba 
7 de Monte Albán; claramente de manufactura mixteca, 
al menos en sus signos, este pectoral tiene la representa-
ción de un tlachtli o cancha del juego de pelota donde 
dos personajes aparentan realizar el juego, y debajo de 
esta escena está el signo del sol en cuyo centro una figu-
ra de cráneo mira hacia abajo; inmediatamente le sigue 
el signo de pedernal, que ha sido interpretado como un 
signo lunar –de hecho, en parte se han basado los autores 
revisados en el nombre calendárico de la luna, Cuatro 
Pedernal, para tal asociación–, y por debajo de éstos se 
representó al monstruo de la tierra. Estos elementos han 
dado pauta a la interpretación del ciclo diurno y noc-
turno representados en el juego de pelota.11 Al respecto, 
Caso indica que: 

11 Sin embargo, no puedo estar del todo de acuerdo con esta 
interpretación. En cuanto al juego de pelota mixteco prehispánico 
poco sabemos de cómo era, aún con los ejemplos –mínimos, por 



R. Rosas Salinas/Anales de Antropología 54-2 (2020): 35-44 41

El tlachtli tiene en los mitos y pinturas mexicanas 
un doble significado. Es la expresión de la eterna 
lucha entre los poderes antagónicos divinos: el día 
y la noche, la vida y la muerte, el verano y el in-
vierno, y es, por otra parte, la representación del 
cielo y su movimiento, es decir, el lugar en el que 
luchan estos poderes. [...] El juego de pelota repre-
senta, en consecuencia, el cielo y su movimiento, 
pero principalmente el cielo del norte, en donde 
las constelaciones de las Osas no se ocultan en Mé-
xico (Caso 1969: 95-96).

Otro aspecto en el que concuerdan los autores revi-
sados (Krickeberg 1966; Kowalski 1992; Matos y López 
2012) es en que el significado que guarda el juego de pe-
lota es el culto a Huitzilopochtli. Los cronistas del siglo 
xvi como Durán (1984-II: 32-34) y Tezozomoc (1980: 
229)12 narran que en Coatepec los mexicanos construye-
ron una cancha de juego de pelota en honor a Huitzilo-
pochtli, Itlach, la cual tenía una especie de pozo al centro 
del que emergió el agua y permitió realizar actos agrícolas 
–algunos autores, como Duverger (1987), han sugerido 
que en realidad éste era el reflejo de Tenochtitlán–; ahí 
ocurrió la batalla de Huitzilopochtli contra los “Zentzon 
huitznahuaca” y contra Coyolxauhqui, su hermana, lo 
cual según Durán (1984-II: 34) “estableció la práctica 
de sacrificar hombres”. Este evento, a decir de Kowalski 
(1992: 322-324), se reflejó después en la fiesta de Pan-
quetzaliztli, con sacrificios en el gran juego de pelota de 
Tenochtitlán dedicados a Huitzilopochtli.

El suroeste de Puebla y los mexica

Ahora bien, ¿qué hace un marcador como el que aquí 
presentamos en la región que hoy día se considera la 
“Mixteca Baja poblana”? Este elemento, asociado a otros 
rasgos más –como ciertos tipos de cerámica del tipo 
“Mixteca-Puebla” hallados en las cercanías o el mismo 
idioma náhuatl local–, indican una probable presencia 
nahua. Sin embargo, con base en evidencia documental 
que se presentará a continuación, se propone que 
específicamente se trata de grupos de la Cuenca que 
dominaron la región durante el Posclásico. 

En la población donde fue hallado este aro de juego 
de pelota, el pueblo de San Juan Ocotlán, así como en 
toda la región, se trabajaba desde la época prehispánica 
y hasta el día de hoy la producción de sal, tanto así que 
al ex-distrito al que pertenecen le valió el apelativo de 

cierto, y no excavados en su mayoría– de posibles campos del juego 
(Taladoire, 2019). No negamos su existencia, pues Alvarado (1593: 
127v) registró “Iugar a la pelota de los yndios. yo||co tondi ñama”, 
donde “pelota” es ñama y el resto de la frase es “jugar [yo juego]”; 
pero en cuanto a los conceptos, por ejemplo, desconocemos la 
existencia de una relación simbólica entre el juego de pelota y los 
astros, aunque no descartamos tal probabilidad.

12 Como se notará, aquí seguimos la narrativa de Tezozomoc, la 
cual difiere un poco de la de Durán ya que éste, por ejemplo, no 
menciona la construcción del “Itlach”.

Chiautla de la Sal (Suma de Visitas 2013 [ca. 1550]: 160 
[núm. 243]; Obispados 1904 [1571]: 109; cf. Gerhard 
1986: 110-112). Tanto en Ocotlán, como en Chila de la 
Sal (su cabecera municipal), éste ha sido un producto de 
comercio de lo más relevante, pues ya desde la Colonia 
estas sales eran transportadas hasta las minas de Huauht-
la (Cuauhtla de Amilpas, Morelos) y Taxco, en Guerrero 
(Ewald 1997: 74-77; Sánchez 2002). En la actualidad, la 
sal que ahí se produce se cotiza a altos costos, aunque és-
tos realmente no benefician tanto a los productores como 
a los intermediarios. 

Pero de vuelta al problema, recordemos que la sal fue 
de gran estima desde la época prehispánica hasta fina-
les de la Colonia, y tal como lo demuestra Mendizábal 
(1946), permitió ciertos desarrollos económicos regiona-
les ya en la Nueva España, así como determinó en gran 
medida el expansionismo mexica en tiempos prehispá-
nicos (Ewald 1997: 32; Berdan 1978; Castellón 2016: 
223-237). Entonces, el hallazgo de este aro de juego de 
pelota se interpreta como fruto de ese expansionismo.

Es notorio, sin embargo, que en la Matrícula de Tri-
butos u otras fuentes no esté registrado ni Chiautla ni 
otros pueblos que después pertenecieron a este ex-dis-
trito, como sujetos a Tenochtitlán o a la Triple Alianza 
(Barlow 1992; cf. Carrasco 1996: 414-419). Esto se ex-
plica, de hecho, debido a que el producto posiblemente 
tributado, es decir la sal, era un bien sobre el cual habría 
que tener control, tal y como los mexicas lo tuvieron.13 
Así por ejemplo, el control era tan grande que su rival 
Tlaxcala carecía de sal y, mediante el cerco que le im-
pusieron los mexicanos, “no tenían ni sal para comer” 
(Muñoz Camargo apud Mendizábal 1946: 319). 

Por tanto, se tienen fuertes razones para suponer que 
la región de Chiautla, y entre ellos Ocotlán, tenían bas-
tiones mexicas para el control de la sal, por lo cual no 
hay registros de ellos como tributarios.14 Sin embargo, un 
aspecto aún por dilucidar y que resolvería en gran medi-
da esta cuestión –o, por el contrario, supondría mayores 
interrogantes– es la procedencia de la materia prima, la 
cantera y el posible lugar de trabajo, ya que, de hallarse 
aparentemente un yacimiento de esta roca basáltica roja 
en las cercanías, así como el sitio de producción, implica-
ría una manufactura local con un tipo de especialización 
en la producción. De no ser así, y de suponerse enton-
ces que procede desde la Cuenca de México, implicaría 
reflexionar sobre la importancia del simbolismo y, con 

13 Aunque coincidimos con Castellón (2016: 223-234) en 
la importancia de la sal dentro de los mercados regionales 
prehispánicos, y en el impacto del tributo de sal por parte de los 
pueblos productores a la Triple Alianza, creemos más factible que 
este producto fue controlado directamente por los mexica, creando 
asentamientos en los lugares de producción; está por confirmar esta 
suposición –que es la investigación que aún tengo en curso–, pero 
los datos mismos de las fuentes sugieren tal comportamiento (por 
ejemplo, véase Castellón 2016: 223-224 y 57-58; cf. Carrasco 1996: 
414-419).

14 Además, los vestigios arqueológicos que hemos visto, como 
la cerámica, confirmarían tal suposición; empero, faltaría un 
estudio sistemático arqueológico que, por medio de recorridos y 
excavaciones, revelara más datos al respecto.



R. Rosas Salinas/Anales de Antropología 54-2 (2020): 35-4442

ello, sobre las implicaciones intrínsecas de transportar se-
mejante ejemplar tallado hasta el tlachtli que, se supone, 
existió en Ocotlán. Como se notará, estas problemáticas 
implican una mayor investigación de diversa índole para 
poder tener respuestas a las interrogantes planteadas. 

Comentarios finales

En este artículo se ha intentado, primero, dar a conocer 
un ejemplar inédito de un monolito que por su formato 
claramente fue un marcador de juego de pelota. Esto 
es importante debido a que, hasta ahora, se han dado a 
conocer pocos registros físicos del pasado histórico de la 
región del suroeste de Puebla, ello a pesar de la enorme 
riqueza que ahí existe (Rosas y Rodríguez 2016). 

Segundo, con base en lo que se conoce de los estu-
dios de la imagen nahua, la iconografía presente alude 
a un culto solar reflejado en el mismo juego de pelota; 
sería de suma importancia ahora encontrar el sitio de su 
procedencia para corroborar que se trata de un tlachtli y, 
además, ubicar el lugar de extracción de la materia pri-
ma, pues se tiene la impresión de que dicho material no 
es local, lo cual, de corroborarse, nos abriría muchas más 
preguntas sobre la dinámica de los mexicas en los territo-
rios ocupados por ellos. 

Tercero, y no menos importante, se ha expuesto la 
importancia del hallazgo de este ejemplar de aro de juego 
de pelota dentro de una región de la que poco se conoce 
aún sobre su historia y la relación que mantuvo con otros 
grupos, como los mexicas, y cómo ello es reflejo de la 
situación política del Posclásico, en gran medida asociada 
a los recursos que en dicha región se poseen, como la sal. 

Finalmente, como se notará, aún faltan muchas ave-
riguaciones por hacer, pero con base en todo lo anterior, 
también esperamos despertar el interés académico en es-
tudiar estos pueblos del suroeste poblano, relacionados 
entre sí, con las regiones vecinas y con el Centro de Mé-
xico, desde la época prehispánica hasta nuestros días. 

Referencias

Barlow, R. H. (1992). La extensión del imperio de los cul-
hua-mexica. Obras de Robert H. Barlow. vol. 4. J. 
Monjarás-Ruiz, E. Limón Olvera y M. de la Cruz 
Pailles (eds.). México: Instituto Nacional de An-
tropología e Historia, Universidad de las Améri-
cas. 

Berdan, F. (1978). Tres formas de intercambio en la eco-
nomía Azteca. P. Carrasco y J. Broda (eds.), Eco-
nomía política e ideología en el México prehispánico 
(pp. 77-95). México: Centro de Investigaciones 
Superiores del inah-Nueva Imagen.

Carrasco, P. (1996). Estructura política-territorial del Im-
perio Tenochca. La Triple Alianza de Tenochtitlán, 
Tetzcoco y Tlacopan. México: El Colegio de Mé-

xico-Fideicomiso Historia de las Américas-Fondo 
de Cultura Económica.

Caso, A. (1928). Las estelas zapotecas. México: Talleres 
Gráficos de la Nación.

Caso, A. (1932). Las exploraciones en Monte Albán. Tem-
porada 1931-1932. México: Instituto Panameri-
cano de Geografía e Historia 7.

Caso, A. (1965). Mixtec Writing and Calendar. G. R. 
Willey (ed.), Handbook of Middle American In-
dians, vol. III, part. 2 (pp. 948-961). Austin: Uni-
versity of Texas Press.

Castellón Huerta, B. R. (2016). Cuando la sal era una 
joya. Antropología, arqueología y tecnología de la sal 
durante el Posclásico en Zapotitlán Salinas, Puebla. 
México: Instituto Nacional de Antropología e 
Historia.

Dehouve, D. (1995). Hacia una historia del espacio en la 
Montaña de Guerrero. México: Centro Francés de 
Estudios Mexicanos y Centroamericanos-Centro 
de Investigaciones y Estudios Superiores en An-
tropología Social.

Durán, D. (1984). Historia de las indias de Nueva España 
e Islas de la Tierra Firme. 2 volúmenes. México: 
Porrúa.

Duverger, C. (1987). El origen de los aztecas. México: 
Grijalbo.

ene (1940). Epistolario de la Nueva España (1505-1818), 
Tomo xiv, Documentos sin fecha I. Paso y Troncoso, 
F. (ed.). México: Librería Robredo de José Porrúa 
e hijos.

Ewald, U. (1997). La industria salinera en México, 1560-
1994. México: Fondo de Cultura Económica.

Gerhard, P. (1986). Geografía histórica de la Nueva Espa-
ña 1519-1821. México: Instituto de Investigacio-
nes Históricas, Universidad Nacional Autónoma 
de México. 

inali (2010). Catálogo de las Lenguas Indígenas Naciona-
les. Variantes lingüísticas de México con sus auto-de-
nominaciones y referencias geoestadísticas. México: 
Instituto Nacional de Lenguas Indígenas.

Jiménez, B. y Villela, S. (1998). Historia y cultura tras 
el glifo: Los códices de Guerrero. México: Instituto 
Nacional de Antropología e Historia.

Kowalski, J. K. (1992). Las deidades astrales y la fertili-
dad agrícola: temas fundamentales en el simbolis-
mo del juego de pelota mesoamericano en Copán, 
Chichén Itzá y Tenochtitlán. M. T. Uriarte (ed.), 
El juego de pelota en Mesoamérica: raíces y supervi-
vencias (pp. 305-333). México: Siglo XXI.

Krickeberg, W. (1966). El juego de pelota mesoamerica-
no y su simbolismo religioso. Traducciones mesoa-
mericanistas. vol. I (pp. 191-313). México: Socie-
dad Mexicana de Antropología.

Lacadena, A. (2008). Regional Scribal Traditions: Me-
thodological Implications for the Decipherment 
of Nahuatl Writing, The Pari Journal, 8 (4), 1-22.

Matos Moctezuma, E. y Solís, F. (2004). The Aztec Ca-
lendar and other Solar Monuments. México: Con-



R. Rosas Salinas/Anales de Antropología 54-2 (2020): 35-44 43

sejo Nacional para la Cultura y las Artes-Instituto 
Nacional de Antropología e Historia, Azabache.

Matos Moctezuma, E. y López Luján, L. (2012). Escultu-
ra monumental mexica. México: Fondo de Cultura 
Económica-Fundación Conmemoraciones 2010-
2012.

Meade de Angulo, M. (1989). Cartografía del Estado de 
Puebla, siglo XVI. México: Centro Regional Pue-
bla, Instituto Nacional de Antropología e Histo-
ria.

Mendizábal, M. O. de (1946). Influencia de la sal en la 
distribución geográfica de los pueblos indígenas 
de México. Obras completas. Tomo segundo. Méxi-
co: Carmen H. Vda. de Mendizábal.

Obispados (1904 [1571]). Relación de los obispados de 
Tlaxcala, Michoacán, Oaxaca y otros lugares en el 
siglo XVI. L. García Pimentel (ed.). México: El 
autor.

Oettinger, M. y F. Horcasitas (1982). The Lienzo of Petla-
cala. A pictorial document from Guerrero, Mexico. 
Philadelphia: The American Philosophical Socie-
ty.

Paredes Martínez, C. S. (1991). El impacto de la conquis-
ta y colonización española en la antigua Coatlalpan 
(Izúcar, Puebla) en el primer siglo colonial. México: 
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores 
en Antropología Social.

Pasztory, E. (1983). Aztec Art. New York: Harry N. 
Abrams. 

RG-Acatlán (1984-1985). Relaciones geográficas del siglo 
XVI: Tlaxcala. Tomo segundo. Acuña, R. (ed.). 
México: Instituto de Investigaciones Antropológi-
cas, Universidad Nacional Autónoma de México.

Rickards, C. G. (1910). The Ruins of Mexico. Vol. I. Lon-
don: H. E. Shrimpton.

Rivas Castro, F. y Lechuga, C. (1990). El códice de Santa 
María Coetzala, Suroeste de Puebla. Revista Mexi-
cana de Estudios Antropológicos, XXXI, 187-196.

Rodríguez Cano, L. (1996). El sistema de escritura ñui-
ñe: análisis del corpus de piedras grabadas de la 
zona de la ‘Cañada’ en la Mixteca Baja, Oaxaca. 
Tesis de Licenciatura en Arqueología. México: Es-
cuela Nacional de Antropología e Historia. 

Rodríguez Cano, L. (2001). Las lenguas otomangues de 
Oaxaca. Un problema de correlación lingüística y 
arqueológica en la Mixteca Baja entre 400 a 800 
d.C., Jornadas Filológicas 2000. Memoria (pp. 
379-397). México: Instituto de Investigaciones 
Filológicas, Universidad Nacional Autónoma de 
México.

Rodríguez Cano, L. (2016). Los topónimos de la Mixte-
ca Baja: corpus y análisis epigráfico y cartográfico. 
Tesis. Facultad de Filosofía y Letras, Instituto de 
Investigaciones Filológicas, Universidad Nacional 
Autónoma de México.

Rodríguez Cano, L. y Rosas Salinas, R. (s. f. a). Informe 
de actividades. Huehuetlán el Chico, Puebla. 19 

al 21 de julio del 2014. Mecanuscrito entregado 
a la Presidencia Municipal, septiembre de 2014.

Rodríguez Cano, L. y Rosas Salinas, R. (s. f. b). Segun-
do informe de actividades. Huehuetlán el Chico, 
Puebla. 17 al 20 y 25 de septiembre y del 23 al 25 
de octubre. Mecanuscrito entregado a la Presiden-
cia Municipal, septiembre de 2014.

Rodríguez Cano, L. y Rosas Salinas, R. (en prensa a). 
Cartografía histórica de San Lucas Tzicatlán, Pue-
bla, en M. A. Morales Damián (ed.), Imagen y cul-
turas. Pachuca: Universidad Autónoma del Estado 
de Hidalgo.

Rodríguez Cano, L. y Rosas Salinas, R. (en prensa b). 
Arqueología y etnohistoria de la Mixteca Baja Po-
blana, Revista Intercambios. Estudios de Historia y 
Etnohistoria.

Rodríguez Cano, L. y Rosas Salinas, R. (en prensa c). A 
new colonial codex on native paper. Latin Ameri-
can Indian Literatures Journal.

Rosas Salinas, R. y Rodríguez Cano, L. (2016). Nuevas 
evidencias del estilo ñuiñe en el suroeste poblano. 
Itinerarios. Revista de estudios lingüísticos, literarios, 
históricos y antropológicos, 24, 167-186.

Sánchez Santiró, E. (2002). Plata y privilegios: el Real de 
Minas de Huautla, 1709-1821. Estudios de Cultu-
ra Novohispana, 26, 85-123.

Smith, M. E. (1973). Picture Writing from Ancient Sou-
thern Mexico: Mixtec Place Signs and Maps. Nor-
man: University of Oklahoma Press.

Suma de Visitas (2013 [ca. 1550]). Suma de visitas de los 
pueblos de la Nueva España. 1548-1550. México: 
Universidad Autónoma del Estado de México, El 
Colegio Mexiquense.

Taladoire, E. (2019). Las canchas de juego de pelota en 
la cuenca de México. Una tentativa de mapa. Es-
tudios de Cultura Náhuatl 57, 31-79.

Tanck de Estrada, D. (2005). Atlas ilustrado de los pueblos 
de indios Nueva España 1800, México: El Colegio 
de México, Comision Nacional Para el Desarrollo 
de los Pueblos Indígenas, El Colegio Mexiquense, 
Fomento Cultural Banamex.

Tavárez, D. (2012). Las guerras invisibles. Devociones indí-
genas, disciplina y discidencia en el México colonial. 
Oaxaca: Universidad Autónoma Benito Juárez de 
Oaxaca, El Colegio de Michoacán, Universidad 
Autónoma Metropolitana-Iztapalapa, Centro de 
Investigaciones y Estudios Superiores en Antro-
pología Social. 

Tezozomoc, H. de A. (1980). Crónica mexicana. México: 
Editorial Porrúa.

Thompson, J. E. (1950). Maya hieroglyphic writing. In-
troduction. Washington, D.C.: Carnegie Institu-
tion of Washington.

Urcid Serrano, J. (2001). Zapotec Hieroglyphic Writing. 
Washington, D.C.: Dumbarton Oaks. 

Mesografía



R. Rosas Salinas/Anales de Antropología 54-2 (2020): 35-4444

Biblioteca Digital Mexicana (s.f.). Disponible en www.
bdmx.mx [consulta: 14 de marzo de 2018].

Gallica (s.f.). Disponible en www.gallica.bnf.fr [consulta: 
14 de marzo de 2018].

Mediateca del INAH (s.f.). Disponible en https://media-
teca.inah.gob.mx/islandora_74/islandora/object/
fotografia%3A495046 [consulta: 25 de mayo de 
2020].

Thouvenot, M. (2017). Códice Xolotl, estudio de uno de 
los componentes de su escritura: glifos. Diccionario 

de elementos constitutivos de los glifos. Disponible 
en http://thouvenotmarc.com/textos/codice_xo-
lotl.html [consulta: 14 de marzo de 2018].

Thouvenot, M. (s.f.). §388 y ss. Notas sobre la identifi-
cación del signo ‘sol’ en la escritura nahua, Ma-
nuscrito proporcionado por el autor. Disponible 
en http://thouvenotmarc.com/textos/Tlacuilolli.
html [consulta: 20 de mayo de 2018].




