
Anales de Antropología 54-2 (2020): 135-137

Reseña

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

DOI: http://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221e.2020.2.75488
eISSN: 2448-6221/ Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo la 
licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Deidades, paisajes, y astronomía en la cosmovisión andina 
y mesoamericana, Juan Pablo Villanueva, Johanna Broda, 
Masato Sakai (eds.). Lima, Universidad Ricardo Palma, 
2019. 

El libro colectivo, coordinado por Juan Pablo Villa-
nueva, Johanna Broda y Masato Sakai (académicos 
de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos, 
Perú, La Universidad Nacional Autónoma de México 
y la Universidad Nacional de Yamagata, Japón, res-
pectivamente), es el despliegue de un amplio repertorio 
de ejercicios interdisciplinarios con vocación comparativa 
y una invitación para recorrer los senderos de la tierra, 
el cielo y el inframundo. A partir de dieciocho estudios 
que nos dirigen hacia distintas latitudes en amplias 
cronologías, desde la etnohistoria, la arqueología, la 
astronomía, la arquitectura, la lingüística, la iconografía 
y la historia, el libro Deidades, paisajes y astronomía en 
la cosmovisión andina y mesoamericana es, a la vez, el 
tinkuy [lugar de encuentro] donde confluyen múltiples 
trayectorias de investigación y el impulso hacia diversos 
confines. 

Los tránsitos en este libro se abren con la ruta que 
Luis Millones presenta para llegar al infierno. ¡Nada me-
nos que en mototaxi! Desde Mórrope, antiguo territorio 
mochica, se llega a Carhuahuarán donde el infierno ha 
cambiado de locación de acuerdo con la época. Durante 
el conflicto interno peruano de los años ochenta éste se 
pobló de tutapureq, caminantes nocturnos, senderistas 
protegidos por los dioses de los cerros llamados wamanis. 
Recientemente los mismos pobladores ubican al infierno 
en la ruta a la Amazonía, donde como jornaleros van a 
trabajar por míseras pagas cada temporada (pp. 48-49). 
El camino al infierno es entonces el de los múltiples 
tiempos que desembocan en ese poblado y que se funden 
en las nuevas representaciones simbólicas del complejo 
sistema de valores y creencias del norte peruano. 

La circulación entre los distintos niveles del universo, 
como se presenta en varios capítulos del libro, requiere 
de permisos innegociables con los dioses. Para acceder 
al abrigo rocoso de San José de Astobamba en el distrito 
de Santa Ana en Huancavelica, conocido como la Cue-
va de las siete calaveras, son indispensables las apachetas, 
montones de piedras apiladas en los pasos o cumbres an-
dinas como ofrendas, y que funcionan como “solicitu-
des certificadas por los apu” para que la gente del pueblo 
viaje y sea admitida por los apus vecinos (p. 81). Estos 
permisos confieren el derecho de traspasar las fronteras 
económicas, políticas y étnicas que representan los apus, 
o dioses andinos, así lo explica Sabino Arroyo al hablar 
de la montaña como el sitio al que acceden los vivos y los 
muertos por ser un punto de encuentro entre el cielo y la 
tierra, entre el pasado y el presente (p. 62).

Para exponer el itinerario de cuatro mil años del zorro 
por la cosmología sudamericana, Robert Benfer, Louan-
na Furbee y Hugo Ludeña tuvieron que echar mano de 
un complejo arsenal de metodologías: el análisis historio-
gráfico de fuentes como el Popol Vuh y el Manuscrito de 
Huarochiri, los estudios arqueológicos, la etnohistoria y 
la etnografía. En la confluencia de sus métodos pudieron 
mostrar el afianzamiento del vínculo entre el rayo y zorro 
que quedó inscrito en ese sitio arqueológico de Buena 
Vista, fechado entre 2000 y 2200 aC. En el año 2004, 
durante sus excavaciones, los visitó cotidianamente un 
zorro que los miraba de lejos mientras excavaban el tem-
plo en cuya entrada apareció incisa una representación de 
este animal (p. 160). 

Otros caminos avanzan a lo largo del libro guiados 
por una aproximación que muestra la intrínseca relación 
del paisaje, como herramienta metodológica, con la cos-
movisión y conducen al lector por disímiles y distantes 
territorios. Los trabajos de Alejandra Gámez y el esfuer-
zo comparativo de Johanna Broda, nos llevan desde las 
sierras popolocas en Puebla, hasta el Templo Mayor de 
Tenochtitlan, los estados de Guerrero y Chiapas en Mé-



D. R. Pérez Gerardo/Anales de Antropología 54-2 (2020): 135-137.136

xico, hacia Guatemala y Potosí en la actual Bolivia. De 
los cerros y las ofrendas, la travesía sigue por varios si-
tios arqueológicos peruanos abarcando un amplio mar-
gen temporal. Iniciamos en Shicras, en el valle medio 
del Río Chancay para tratar “la conciencia social sobre 
los sistemas operativos de la naturaleza y su sostenibi-
lidad” (p. 198) que Miguel Guzmán analiza a partir de 
la arquitectura del sitio. Continuamos por Pacopampa, 
en el departamento de Cajamarca, para rastrear al jaguar 
amazónico como elemento simbólico del poder en tanto 
animal vinculado a fenómenos naturales y estelares que 
sirvió, durante el periodo Formativo, para ordenar el 
mundo y controlar los efectos de la naturaleza (Daniel 
Morales, p. 217). El paso por Cerro Sechín en Áncash, 
Perú es dual, pues Eduardo Corona intenta probar, vía 
el análisis iconográfico y lingüístico, que grupos sociales 
del norte de Perú se trasladaron hacia las costas pacíficas 
mesoamericanas y que influyeron en la formación de so-
ciedades estatales en la región de Monte Albán, Oaxaca, 
en México. Para el periodo de Desarrollos Regionales en 
los Andes, dos estudios se centran en las relaciones del 
paisaje y los elementos marinos con la cosmovisión: Pe-
dro Vargas detecta en el sitio de Huaca Pucllana, en la 
costa central del Perú, elementos para plantear la exis-
tencia de una deidad femenina asociada al mar; mientras 
que Cristóbal Campana analiza la decoración de frisos y 
relieves con motivos marinos en Chan-Chan, sitio perte-
neciente a la cultura Chimú. Por su parte, Masato Sakai 
toma a dicho sitio como punto de comparación con Vil-
cabamba, asentamiento inca en época colonial para, des-
de la arqueología del paisaje, estudiar la planificación de 
ambos asentamientos a partir de observatorios asociados 
con templos o lugares de culto.

En adelante, los editores del libro trazaron un sende-
ro que agrupa a los estudios que miran hacia la bóveda 
celeste para observar los tránsitos de diferentes astros, los 
calendarios emanados de ella y su vinculación con la ico-
nografía, la arquitectura y el paisaje. Los trabajos de Tom 
Zuidema, Stanislaw Iwaniszewski y Rafael Villaseñor tie-
nen a la luna en el centro de sus estudios. El primero 
apunta, hacia el final, alguna ruta de comparación sobre 
las razones de por qué los calendarios mesoamericanos 
estaban más interesados en los paisajes del cenit y los an-
dinos en las puestas del Sol (p. 331); el segundo hace un 
recuento de los calendarios lunares en todo el continente 
y propone una clasificación mientras que el tercero se 
enfoca a estas cuentas en el área maya.

Dos textos más tienen objetivos acotados: Alfredo 
Narváez se centra en “la soga” como concepto en los 
mitos de origen andinos y Jesús Galindo hace un breve 
recuento de las familias de alineación de algunas estruc-
turas arquitectónicas mesoamericanas. Sobre los calen-
darios regionales, la contribución de Villanueva hace un 
meticuloso recorrido por las representaciones astrales 
en los frisos de cinco sitios en la costa central de Perú 
y su relación con distintas cuentas calendáricas lunares. 
Enrique Aguilar propone la existencia de una cuenta 
de origen lunar a partir del estudio del Templo del Sol 

de Ingapirca, Ecuador. De este modo, la sección de tra-
bajos vinculados directamente con la astronomía marca 
una serie de travesías que nos llevan de ida y vuelta entre 
el cielo y la tierra, entre la cosmovisión y su anclaje en el 
paisaje. 

El conjunto de trabajos es entonces la huella de las 
múltiples trayectorias, itinerarios y rutas marcadas por 
cada uno de los autores, pero al mismo tiempo es el 
tinkuy, en el que, desde distintas latitudes y con estra-
tegias disímiles, se trabajan problemas compartidos: la 
cosmovisión, el pasaje y la astronomía. Pero, sobre todo, 
se otorgan distintas respuestas a los vínculos entre estos 
tres elementos, que como concluye en su trabajo Miguel 
Guzmán, exploran “ciertas claves que articulan la sacrali-
dad con la subsistencia de las sociedades” (p. 201). 

De este modo, la lectura del medio centenar de pá-
ginas cuidadosamente editadas, donde abundan las imá-
genes y los planos arqueológicos, aunque brillan por su 
escasez los mapas generales, permite al lector vincular 
las lógicas cosmogónicas con las de organización, uso y 
apropiación de los territorios, con los procesos de movili-
dad, con las formas de producción y reproducción social 
y, a su vez, ligarlas a sus dimensiones temporales. Pero al 
explorar tantas rutas metodológicas, el libro exige a sus 
lectores varias condiciones mínimas tales como una vo-
cación interdisciplinaria y algunas nociones geográficas 
de los sitios mencionados, pero sobre todo requiere de la 
disposición para averiguar más. Así, recae en los lectores 
la tarea de contrastar los contenidos, para comprender la 
complejidad social emanada de la observación sistemá-
tica de los fenómenos de la naturaleza recae en el lector 
(p. 36).

Por ello, el libro abre el horizonte para nuevos análi-
sis que tengan en la mira la comparación. Aunque solo 
cuatro de los capítulos presentan comparaciones entre los 
Andes y Mesoamérica y proporcionalmente son más 
los estudios sobre el Perú, el ejercicio de discusión con-
junta, de la que es resultado el libro, permite vislumbrar 
la necesidad y la posibilidad de presentar miradas des-
centradas de las tradicionales narrativas nacionalistas, 
que implican evadir al difusionismo como la única o 
principal forma de concatenar respuestas semejantes que 
distintas sociedades dieron a problemas similares.

A la luz de los trabajos incluidos, es necesario pen-
sar en la necesidad de hacer estudios comparados que 
no abandonen la premisa de la singularidad de cada 
uno de los procesos, pero que tampoco dejen de lado 
los mecanismos de articulación con otros semejantes o 
coetáneos, que partan de las semejanzas y las diferencias 
sin renunciar a la búsqueda de generalidades y sin dejar 
de ocuparse detenidamente de las especificidades contex-
tuales. Asimismo, los ámbitos mesoamericano y andino 
determinarán las variables que permitan articular el co-
tejo pues, como lo sugiere Johanna Broda, los estudios 
comparados requieren de un examen sistemático de los 
casos analizados, de la formulación de preguntas direc-
trices que guíen el ejercicio, pero sobre todo de abstrac-
ciones y síntesis conceptuales que permitan llevarlos a 



D. R. Pérez Gerardo/Anales de Antropología 54-2 (2020): 135-137. 137

cabo (p. 114). En este sentido, la historia comparada se 
perfila como un método para hacer historia en sí mismo, 
pues el cotejo de espacios, rasgos culturales, formas de 
producción y conciencias históricas generan otras pre-
guntas y vierten luz sobre problemas que de otro modo 
no saltan a la vista. Además, como es el caso de este libro, 
los esfuerzos de diálogo entre tradiciones académicas con 
sus propias formas, vicios y virtudes se ven desafiadas al 
enfrentarse a preguntas nuevas, de modo que surge una 
alternativa para el análisis y la interpretación que difiere 
de una historia conectada que escudriña las conexiones o 
los intercambios entre dos sociedades. 

Este libro es un llamado a seguir las huellas de me-
soamericanos y andinos que avanzaron en época prehis-
pánica con “pisadas telúricas y miradas siderales” (p. 21), 
pero es también el testimonio de los pasos que las inves-

tigaciones han seguido para que nuestros pies sigan los 
senderos que chimús, incas, popolocas, mexicas o zapo-
tecos abrieron para permitirnos ver lo que ellos vieron y 
entender el sentido de las cosmovisiones que dotaban de 
coherencia a todo su sistema. Como delicadamente asen-
tó Carlos Pellicer “del sitio heroico al sitio santo/ las pa-
labras caminan silenciosas/ con el temblor de universos 
en las manos”1 y este libro lleva en sus páginas el temblor 
de muchos caminos andados y abre brechas para recorrer 
los universos andinos y mesoamericanos.

Diana Roselly Pérez Gerardo
Universidad Nacional Autónoma de México/Instituto 

de Investigaciones Históricas
dianaroselly@hotmail.com

1 Pellicer, Carlos (1927) Variaciones sobre un tema de viaje, Hora y 
20, París: Editorial París América.




