R0 NACIONAL AUTONOIA
ME DIER

oss %

CrossMark

ANALES DE 17‘
ANTROPOLOGIA

INSTITUTO DE
INVESTIGACIONES
ANTROPOLOGICAS

Anales de Antropologia 53-2 (2019): 135-149

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Articulo

Los calendarios de Xochicalco, Morelos

Calendars from Xochicalco, Morelos

Rubén Bernardo Morante Lépez*

Universidad Veracruzana. Direccion General de Investigaciones, Dr. Castelazo Ayala s/n,
Industrial Animas, 91190, Xalapa Enriquez, Veracruz, México.

Recibido el 16 de mayo de 2018; aceptado el 27 de febrero de 2019

Resumen

Los calendarios de Xochicalco son conocidos gracias a las numerosas
fechas que quedaron inscritas en los relieves de la zona. El registro y
andlisis de sus signos nos ha servido para completar la secuencia de
sus dfas y los anos que componen las trecenas que integran el perio-
do de 52 afos, el llamado “siglo mesoamericano”. El que los signos
procedan de un solo sitio y correspondan a un mismo periodo, los
convierte en una fuente Gnica para conocer el calendario prehispdnico
durante el Epicldsico (600 a 900 dC); esta temporalidad hace que
sean un eslabdn entre los calendarios que se usaron en el centro de
México desde el Clasico hasta el Poscldsico. En Xochicalco se presen-
tan estilos artisticos y representaciones gréficas de palabras e ideas con
cierto eclecticismo, reflejo de las influencias y contactos trans-regio-
nales que caracterizaron a la Mesoamérica de entonces. El calendario
no es la excepcién, nos ayuda a llenar partes medulares del complejo
rompecabezas que constituye la calenddrica prehispdnica, misma que,
partiendo de Teotihuacdn, llegé a las culturas mexica y mixteca, mejor
conocidas gracias a los codices y escritos de los cronistas del siglo xv1.

Abstract

Xochicalca calendars can be known thanks to the numerous dates
that we read in the reliefs of the area. The registration and analysis
of the signs has served to complete the sequence of its days and the
years that complete the trecenas in the 52-year period, the so-called
“Mesoamerican century”. The fact that the signs come from a single
site and correspond to the same period makes them a unique source
to calendars during the Epiclassic (600 to 900 AD) and a link be-
tween the calendars that were used in the center of Mexico during
the Classic to the Posclassic periods. In Xochicalco, styles and gra-
phic representations of words and ideas present certain artistic eclec-
ticism, a reflection about the influences and trans-regional contacts
that characterized that epoch in Mesoamerica. The calendar is not an
exception; therefore it helps us to fill in part of the complex puzzle
that constitutes the history of Mesoamerican calendars, starting in
Teotihuacdn, and reaching Mexica and Mixtec cultures, better known
due to the codices and writings of the sixteenth century chroniclers.

Palabras clave: Calendarios prehispdnicos; epigrafia de Xochicalco; iconografia y arte xochicalca.

Keywords: Prehispanic Calendars; Epigraphy from Xochicalco; Art and Iconography at Xochicalco.

* Correo electrénico: rubenmorantel@hotmail.com

DOI: hetp://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221¢.2019.2.64818

0185-1225 Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas. Este es un articulo Open Access bajo la licencia CC-

BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).



136 R. B. Morante Lépez/Anales de Antropologia 53-2 (2019): 135-149

Introduccién

Son numerosos los cronistas, historiadores y arquedlogos
que durante casi cinco siglos han hablado de los
calendarios prehispdnicos, debido principalmente a su
importancia para registrar las fechas de acontecimientos
histéricos previos a la Conquista. A la par de lo anterior
y no de menor trascendencia, resulta el hecho de que
estos sistemas de registro temporal representaron un
factor fundamental en el conocimiento de la cultura
mesoamericana; éstos fueron el pilar de la organizacién
en aspectos medulares relacionados con la politica, la
economia y la religién. Los calendarios son también
un sistema original que distingue a estas culturas de
los demds pueblos del mundo. Uno de sus rasgos es
que parte de la matemdtica con base veinte, la cual
se us6 en multiples dmbitos, entre los cuales estd
la cuenta de los dias en el tonalpohualli y el xiuhpohualls,'
con los veinte signos del primero y los veinte numerales
del segundo.

El presente articulo muestra los resultados de una lar-
ga investigacién en la cual reunimos datos relacionados
con el calendario xochicalca, sobre todo del ronalpohua-
ll, aunque sin dejar a un lado las implicaciones que éste
tiene en el conocimiento de las otras cuentas: el xiu/po-
hualli 'y el xiuhmolpilli. Nuestra metodologia consistié en
el registro sistemdtico de todos los signos con numerales
que se observan en los relieves del sitio, los cuales nos
han servido para hacer un anilisis comparativo con los
sistemas calenddricos del centro de México y Oaxaca en
tiempos anteriores, posteriores y contempordneos del si-
tio. La descripcién detallada, reconstruccién, sincronfa y
andlisis comparativo de calendarios prehispdnicos (con
toda su problemdtica) requieren de varios volimenes y
ha sido tratada por especialistas en los tltimos cien anos.?
Los calendarios eran indispensables para el funciona-
miento de sociedades complejas como la teotihuacana y
la xochicalca, donde la avanzada organizacién del Estado
se ha hecho evidente a través de los vestigios de grandes
ciudades. Fue una organizacién social que no se conci-
be sin la existencia de un instrumento que ordenara el
tiempo. En Xochicalco, por fortuna, quedaron registros
en piedra que constituyen un testimonio invaluable de
hechos rituales e histéricos. No obstante, nos falta un es-
tudio completo del corpus glifico que viene acompanado
de numerales y que, por lo tanto, indica fechas; ello nos
ha llevado a una propuesta inicial (Morante 1993: III,
32) que fue poco difundida. Este hecho, aunado a que
en fechas recientes el corpus glifico en que nos basamos
entonces ha crecido, nos ha permitido replantear tal pro-
puesta en el presente escrito.

! En el siguiente apartado se explican con detalle estos términos.

% Algunos de los especialistas que han tratado los calendarios del cen-
tro de México son Alfonso Caso (1967), Wigberto Jiménez Moreno
(1959), Paul Kirchhoff (1950), George Kubler y Charles Gibson
(1951), Johanna Broda (1969), Alfredo Tena (1987), Munro Ed-
monson (1995), Rubén Morante (1993 y 1996) y Hans Prem (1991
y 2008).

El calendario prehispanico

Gracias a los cddices y a los documentos de cronistas del
siglo xv1 que concuerdan con las inscripciones en piedra
de siglos anteriores, hoy podemos conocer con cierta
precisién la estructura del calendario prehispanico usado
en Mesoamérica. Nuestra base estd en el nombre de los
dias y el orden que guardaban en el zonalpohualli mexica,
el mejor conocido, que constaba de trece numerales y
veinte nombres de dias para un total de 260 (13 x 20),
mismos que iban en una secuencia inalterable dentro del
xiuhpohualli. La otra cuenta constaba de 18 meses de 20
dias, mds un mes con cinco dias (llamados nemontemsi)
para dar un total de: 18 x 20 + 5 = 365 dias, quedando
105 dias del ronalpohualli como remanente (365 - 260
= 105), hecho que hacia que solo después de 52 anos
coincidieran los mismos dias en ambas cuentas,’ periodo
al que se conocia como atado de afos o xiuhmolpilli. Si
bien el xiuhpohualli era importante para las actividades
sociales, politicas y econémicas, el tonalpohualli y el
xiuhmolpilli eran medulares para la cosmovisién, los
augurios, rituales y ceremonias religiosas.

El tonalpohualli daba nombre al afio con cuatro de sus
signos, separados por cinco posiciones (4 x 5 = 20) que
combinados con 13 numerales completan los 52 afios
del xiuhmolpilli (4 x 13). El xiuhpohualli claramente se
basa en la observacién del periodo que la Tierra tarda en
dar una vuelta completa alrededor del Sol, es decir que la
posicién del Sol en un determinado dia del xiuhpohualli
corresponderd (a grandes rasgos?) con la que tendrd 365
dias después. La cuenta que inspiré el ronalpohualli no
es tan clara y aqui solo diremos que pudo originarse en
eventos naturales, como la distancia en dfas entre los dos
trdnsitos cenitales en la latitud de 15° Norte.” Muchos es-
pecialistas® concuerdan en que el calendario se creé en el
Precldsico; las primeras fechas escritas las grabaron pue-
blos de origen zoque u olmeca y se remontan a los afios
600 a 1000 aC, o quizd antes, y surgieron en el sudeste
de México para llegar al valle de Oaxaca, regiones donde
tenemos los origenes de la cultura mesoamericana. Lo
anterior sugiere que el calendario tuvo un mismo origen.”

3 Se trata de una combinacién de dos cuentas con 365 y 260 dfas cuyo
comun denominador es 18 980 (52 x 365 y 260 x 73) nimero de
dias para un periodo mayor de 52 xiuhpohuallis.

* Decimos que a grandes rasgos porque cada cuatro afos este calen-
dario civil se retrasa aproximadamente un dfa en relacién con el afio
trépico (365.2422 x 4 = 1460.97 con casi un dfa de diferencia de
365 x 4 = 1460).

> Para un mayor detalle al respecto ver a Morante (1993: 44-48).

¢ Fray Toribio de Benavente “Motolinfa” (1990: 29) dice que en Nue-
va Espafa: “...hay diversas gentes y lenguas, en lo que yo he visto
todos tienen la cuenta del afio en una manera” (puntos suspensivos
mios). Esto mismo lo han sostenido en el siglo xx autores como

Caso (1967: 73), Broda (1969: 13) y Leén Portilla (1996: 95).

7 Munro Edmonson (1995: 17) dice en cuanto a la unidad del calen-
dario nativo mesoamericano que: “...casi 100 grupos étnicos ha-
blantes de casi igual nimero de lenguas diferentes, han mantenido
su unidad por un periodo de mds de 2600 afos” (puntos suspen-
sivos mios).



R. B. Morante Lépez/Anales de Antropologia 53-2 (2019): 135-149 137

La reconstruccion de los calendarios mesoamericanos
sigue presentando cuestiones no resueltas en su totalidad,
debido a que se trataba de saberes que poseia solo un
restringido grupo de sabios indigenas, ademds de que los
cronistas no contaban con los conocimientos suficientes
para entender la cronologia prehispdnica. La problemati-
ca ya planteada por numerosos especialistas, requiere de
mayor investigacion. Presentaremos una postura respec-
to a la problemdtica general que afecta este escrito, pero
dado el espacio que tenemos no podemos abordarla en de-
talle. Debemos centrarnos en los nuevos datos acerca
del tonalpohualli y el xiuhmolpilli xochicalca. Sabemos
desde el siglo x1x ® que en Xochicalco se usé el tonalpo-
hualli, gracias a ello y al indicador de ano que se puso en
algunos de sus signos, tenemos la seguridad de que en el
sitio se manejaban las otras dos cuentas calenddricas:
el xiubpohualli y el xiubhmolpilli. Es comtn entre los ca-
lendarios del periodo Cldsico de Oaxaca y el centro de
México, que solo se registre el nombre del dia y el afio.”
No hay en Xochicalco posibilidades de conocer el nom-
bre de los meses del xiuhpohualli, pues no hemos identi-
ficado un glifo acerca de ellos.

En nuestra reconstruccién del calendario xochicalca
planteamos que el signo de un dia conserva una relacién
directa con la lectura del icono que lo nombra y que,
al igual que el orden de los signos en la veintena, per-
manecid inalterado a través de cuando menos mil afos,
hasta la llegada de los europeos.'® De igual manera, todo
parece indicar que los dias del ronalpohualli transcurrian
con una misma secuencia dentro de las otras cuentas ca-
lendaricas: el xiuhpohualli y el xiuhmolpilli, y lo mismo
sucedia con los cuatro signos que, separados por cinco
posiciones, designaban los anos. Es probable que en Xo-
chicalco el dia 1 Lagarto fuera el primero del zonalpohua-
Ui, del xiuhpohualli y del xiuhmolpilli; al siguiente dia le
corresponderia el numeral y signo siguientes: 2 Viento y
asi sucesivamente hasta completar en 13 Flor la cuenta
de 260 dias, a los que seguiria nuevamente 1 Lagarto,
que repetiria los primeros 105 dias del ronalpohualli, has-
ta completar los 365 dias de primer xiubpohualli, hasta
completar los 52 del xiuhmolpilli al cual seguiria el dia 1
Lagarto. Tras 18 980 dias, de nuevo coincidian el tonal-

8 Ver por ejemplo la obra de Alfredo Chavero (1953: I, 272), escrita
en el siglo x1x, donde reconoce en los relieves del Templo de las
Serpientes Emplumadas de Xochicalco el uso de las veintenas de la
cuenta de 260 dias.

? Ello serfa suficiente para que un mismo dfa solo se repitiese cada 52
afios o 18 980 dias; sin embargo, debido a que hay solo 260 nom-
bres de dia, 105 dfas aparecen con el mismo nombre dos veces en
un mismo periodo de 365, lo que genera confusiones en cuanto a la
fecha exacta a que se refiere en un afio determinado.

1% Lo anterior se afirma de manera independiente del estilo de escritu-
ra propio del dacuilo o ronalpouhque. Damos dos ejemplos: el icono
para el signo de la octava posicién (Conejo) fue la cabeza del conejo
o un conejo completo; en otro caso, el séptimo signo Venado fue
la cabeza de venado o solo su pezufia. Nosotros consideramos que
se lefan de la misma manera y que, por tanto, son variantes que se
refieren a ese estilo del #acuilo y las cuales equivalen a nuestro uso
de negritas, itdlicas o incluso mayusculas, sin alterar mayormente el
sentido de la lectura.

pohualli, el xiuhpohualli y el xiuhmolpilli, sin correccién
alguna por la diferencia entre el ano real con 365.2422
dias y el xiubmolpilli con 365. Para diferenciar un dia
de un ano con el mismo signo, este tltimo se marcaba
con un indicador gréfico."" La estructura de los calen-
darios mesoamericanos del centro de México y Oaxaca
que conocemos, coincide con este sistema, aunque en
ciertas épocas y pueblos los cuatro signos de ano tengan
variaciones.

Lo anterior nos permite reconstruir estructuras calen-
ddricas para épocas y lugares de los cuales no tenemos
un documento en el que aparezcan todos ellos en orden,
como es el caso de Xochicalco. Un afio Casa siempre ini-
cia el xiuhpohualli en un dia Lagartija que lleva un na-
mero menor al del ano;'? lo mismo sucede con los anos
Conejo, que inician en un dia Agua, con los anos Cana,
que empiezan en dias Tigre y con los afos Pedernal que
empiezan en dias Lluvia. Lo anterior se comprueba en la
continuidad que presentan los signos de doce dias en
épocas y lugares diferentes, no solo en el orden, sino
en el icono que los representa, lo cual es sorprendente;
tal es el caso de doce dfas:"? Lagarto (lugar 1 en el orden
de los dias del tonalpohualli), Serpiente (lugar 5), Muerte
(lugar 6), Venado (lugar 7), Conejo (lugar 8), Agua (lu-
gar 9), Perro (lugar 10), Mono (lugar 11), Cana (lugar
13), Jaguar (lugar 14), Aguila (lugar 15) y Pedernal (lu-
gar 18). En cinco dias, el icono del signo cambié, pero su
sentido semdntico permaneci6 inalterado: Ojo de Reptil
(lugar 2) que en calendarios del Posclésico fue sustituido
por el icono Viento, ocupando el mismo lugar y ambos
relacionados con Quetzalcéatl, como serpiente y dios del
viento. Por otra parte, el dia Casa (lugar 3) en Xochical-
co aparece como dia Noche en otros calendarios; el dia
Lagartija (lugar 4) no aparece en Xochicalco (ubicamos
alli el dia Pie); en otros calendarios aparece alli el dia
Iguana, otro reptil; en Xochicalco tenemos en el lugar 12
el signo Hierba o Malinalli que en otros sitios es ocupado
por el dia Diente; también vemos los dias Movimien-
to o Temblor (lugar 17) y Lluvia o Tormenta (lugar 19)
fenémenos naturales parecidos; por dltimo tenemos en
Xochicalco dos dias en la posicién 20: Flor y Sefior y
ambos aparecen en esa posicién en distintos calendarios.
No hay una clara relacién semdntica para tres dias: No-
che (maya) o Casa —ndhuatl— (lugar 3); Diente (maya) o
Yerba —ndhuatl— (lugar 12) y Senor (maya) o Flor —nd-
huatl- (lugar 20). No obstante esto tltimo, en los tres
casos sabemos que esos dias estuvieron en los lugares 3,

" Los anos del xiuhmolpilli serfan 1 Casa, 2 Conejo, 3 Cana, 4 Peder-
nal, 5 Casa, 6 Conejo... y asi hasta llegar al tltimo afo del xiuhmol-
pilli, que es 13 Pedernal, completando 13 numerales para cada uno
de los cuatro signos. Para el primer afio del siguiente xiuhmolpilli se
regresaba a 1 Casa.

12 Por ejemplo, el afio 2 Casa inicia el dia 1 Lagartija y el afio 1 Casa
inicia en 13 Lagartija.

'* Hans Prem (2008: 58) comprobé, al igual que nosotros, que la serie
de 20 signos se repetia en un orden fijo y que tenfan un significado
parecido en diferentes idiomas; sin embargo, ¢l dice que entre los
mayas yucatecos Unicamente seis tenfan una semdntica similar a la
del centro de México y Oaxaca. Nosotros la vemos en muchos mds.



138 R. B. Morante Lépez/Anales de Antropologia 53-2 (2019): 135-149

12y 20 del orden de los dias del ronalpohualli (ndhuatl) o
tzolkin (como le llamaban los mayas). También tenemos
evidencia del uso de los dias Diente y Senor en algunos
calendarios del centro de México.

A pesar de los estudios hechos hasta la fecha, hay
quien cuestiona qué tan exactos fueron los calendarios
mesoamericanos.' Las sociedades prehispdnicas tuvieron
como base de su economia la agricultura, pero no por esa
raz6n dejaron de cuidar la precisién de sus calendarios;
fue precisamente, como dice Johanna Broda (1990: 75),
la observacién de la naturaleza, particularmente de los
cuerpos celestes, la que permitié llegar a la precisién en
el computo del tiempo. En Xochicalco hay evidencia de
que los calendarios tuvieron una sorprendente exactitud
gracias al registro del movimiento aparente del Sol en el
cenit (cueva astronémica) y en el horizonte (con el Po-
pocatépetl y el cerro Jumil como marcadores), el cual se
incorpord a través de los calendarios a su cultura y que
habia sido fijado matemdticamente (Morante 1993). La
obsesién que tuvieron los sabios de este sitio por calcular
los ciclos temporales es tan sorprendente como la que
se ha documentado entre los mayas del periodo Cldsico,
tal como lo asienta Eric Thompson (1959: 163) quien la
califica como “proeza intelectual”.

Xochicalco

Xochicalco se encuentra en el actual estado de Morelos
y su florecimiento se dio tras la declinacién de
Teotihuacdn, a partir de la segunda mitad del siglo vi
dC. Las relaciones de Xochicalco en el dmbito regional
y mesoamericano generaron intercambios materiales y
culturales.” La tradicién teotihuacana estuvo presente
desde el principio en Xochicalco y posteriormente la
mixteca, la de la costa del Golfo y la de la zona maya,
principalmente. Se trata de un periodo en el que se hace
evidente la comunicacién constante en el campo de la
religién y el eclecticismo en el arte. A la época de
auge del sitio se le ha llamado Epicldsico y llega hasta
el inicio del siglo x. La ubicacién de Xochicalco, en lo
alto de tres colinas, fue cuidadosamente seleccionada,
éstas se remodelaron mediante terrazas conectadas con
escalinatas y calzadas. El cardcter defensivo del sitio se
ve en los muros, pérticos y fosos que se construyeron en
el cerro Xochicalco y en su vecino cerro La Bodega; lo
anterior era fundamental en una época de reacomodos

' Por ejemplo, Hans Prem (2008: 69) piensa que una sociedad agra-
ria no necesita de un calendario exacto.

15 Las relaciones mds evidentes son con Teotihuacdn, Tajin y la zona
maya. La Pirdmide de las Serpientes Emplumadas hace evidentes
dichos vinculos: con los dos primeros sitios por sus taludes y ta-
bleros, al igual que por los relieves consistentes en serpientes on-
dulantes entre signos marinos, que nos recuerdan la Pirdmide de
Quetzalcdatl de Teotihuacdn y con las volutas que nos recuerdan
las que se labraron en los relieves de Tajin. Con la zona maya se ve
en los relieves de los personajes de perfil de la pirdmide xochicalca,
pero ademds en muchos otros vestigios, como las estelas labradas,
los estucos, las calzadas, la cerdmica, el calendario y otras esculturas.

politicos entre poblaciones dominantes. Hacia el oeste
tenfa una fuente de agua permanente: el rio Tembembe,
afluente del Balsas. Podia controlar un paso comercial
entre los dos océanos y entre los altiplanos centrales y la
costa del Pacifico, dos regiones climdtica y culturalmente
simbidticas. A lo anterior se suma su entorno montafioso
y su clima, con una baja nubosidad, que le permitia tener
un cielo despejado la mayor parte del afio.

En su momento de mayor auge la ciudad tuvo alre-
dedor de 4 km? y 20 mil habitantes y estaba comuni-
cada, mediante calzadas pavimentadas,'® con al menos
una docena de sitios o barrios cercanos. Una sociedad
muy estratificada poblé este sitio, la cual se distribuyé
desde la parte mds alta, habitada por la élite, con palacios
y templos suntuosos como los de la Acrépolis, hasta las
terrazas donde vivian artesanos en unidades habitacio-
nales, mismas que descienden hacia los valles aledanos,
donde estaban las sencillas chozas de los labradores. Su
economia se basaba en la produccién de litica, textiles,
cerdmica y otros articulos de uso doméstico y ritual, al
igual que en la procuracién de servicios religiosos y mé-
dicos. El control de los campesinos, pescadores y cazado-
res de dreas aledafas les permitia el acceso a una amplia
gama de productos alimenticios. Las construcciones del
sitio fueron abandonadas a partir del siglo x1'7 debido,
probablemente, a una revuelta interna o a una invasién
externa que incendié la ciudad.

No obstante lo anterior, el sitio no se perdié en la
memoria, permanecié presente en algunas leyendas del
Virreinato, que hasta hoy perviven.'”® Sus monumentos
mds importantes: el Templo de las Serpientes Empluma-
das y la Gruta del Sol han destacado desde que José An-
tonio de Alzate los describi6 en 1791. El primero por sus
extraordinarios relieves y la segunda por las narraciones
de la mitica visita del Sol a su interior. En el sitio que-
daron evidencias de una escritura que narra aspectos re-
ligiosos, histéricos y cronoldgicos; se plasmaron en obras
de arte que no dejan duda del grado de refinamiento y
sensibilidad que tuvieron estos artistas, sobre todo en la
escultura en piedra. Algunas de ellas presentan un arte
realista, pero también abstracto y surrealista, que la socie-
dad occidental conocié muchos siglos después. En otras
exquisitas esculturas de Xochicalco podrian repetirse las
palabras que usa Beatriz de la Fuente cuando describe la
decoracién del edificio de las Serpientes Emplumadas,
cuyos:

...relieves de corte preciso y profundo, plano en
la superficie externa, producen notables efectos de

!¢ Hirth y Cyphers (1988: 133) hablan de nueve de estos caminos.
7 Hirth y Cyphers (1988: 139) reportan que la densa poblacién des-

aparece hacia 900 dC, pero recientes fechamientos de termolumi-
nescencia (Silvia Garza Tarazona, comunicacién personal, 29 de
julio de 2017) la ubican hacia mediados del siglo XI dC.

'8 En Tepoztldn, Morelos, quien esto escribe recopilé en 1987 testi-
monios que mezclan la leyenda del Tepozteco con la de un dragén
al que llaman “Xochicalca”, sin duda inspirado en los relieves de la
Pirdmide de las Serpientes Emplumadas de Xochicalco.



R. B. Morante Lépez/Anales de Antropologia 53-2 (2019): 135-149 139

claroscuro que contribuyen, a su vez, a destacar la
animaciéndelasimdgenesrelevadasylavariedad co-
loristica de las piedras. Tales relieves se advier-
ten como prominentes plantas trepadoras que se
afincan en la plana superficie del muro; dentro de
su orden y concierto vitalizan la rigida estructura

geométrica del edificio (De la Fuente 1995: 168).

Antecedentes en el estudio del tonalpobualli
xochicalca

Para conocer el calendario prehispdnico contamos con
datos provenientes de cédices, cronicas e inscripciones
en piedra. Estas dltimas son, segiin Caso (1967: 41),
“.Ja mds auténtica fuente de conocimiento sobre el
modo de pensar de los antiguos indios.” Es el caso de
Xochicalco donde solo contamos con inscripciones en
piedra. Para llegar al ronalpohualli xochicalca se hard un
inventario de los glifos hallados en el sitio y, con base
en ellos, siguiendo el modelo de los tonalpohuallis mexica
y mixteco, se propondrd su orden. Se trata de seguir
hacia atras el ndcleo duro del calendario, recurriendo a
las fuentes mejor documentadas, tal como recomienda
Lépez Austin (1994: 13). Caso (1967: 167-186) describe
el calendario xochicalca en unas cuantas pdginas, para
lo cual se basa en las inscripciones del mencionado
templo, en cuatro estelas del sitio y en cuatro piedras.
Alli deja claros cinco puntos: a) existié el tonalpohualli

en Xochicalco; b) es posible reconstruir su estructura;
c) los glifos epénimos del calendario xochicalca fueron
Conejo, Cana, Pedernal y Casa; d) identifica ocho de
los glifos aztecas que son: Lagarto, Casa, Tigre, Muerte,
Conejo, Mono, Cana y Movimiento (ademds, encuentra
tres parecidos a los teotihuacanos: Ojo de Reptil,
Lluvia y Pedernal y los glifos “A” y “K” del calendario
zapoteco); y e) para indicar cudndo un glifo se referia
al afio (ep6nimo) usaron dos métodos: el amarre o asa
en el cartucho y el entrelace del tridngulo y el trapecio
(adoptado también por los mixtecos y de posible origen
zapoteco o teotihuacano).

Sin restar al indiscutible mérito de Alfonso Caso, él
no buscé ordenar los trece signos que encontrd, ademds
de que un andlisis poco sistemdtico lo llevé a resultados
un tanto confusos. Décadas después de este pionero es-
fuerzo, Edmonson (1995: 335), basado totalmente en la
obra de Caso, presenta una propuesta de orden en esos
signos, pero identifica erréneamente algunos de ellos, ya
sea porque recurre a signos de Tenango o porque no lee
de modo correcto la piedra del Palacio y la piedra de Se-
ler; es el caso que presentan ocho de sus glifos: d. Iguana
(no aparece), e) Culebra, g) Venado, i) Agua, 1) Sol, n)
Tigre, 0) Aguila, p) Tecolote y r) Pedernal. En mi tesis yo
realicé otro intento de reconstruccién del tonalpohualli
xochicalca (1993: 111, 32); con una metodologia similar
a la seguida en el presente estudio en el andlisis de alre-
dedor de 90 signos leidos en relieves de piedra hallados
en la zona arqueoldgica. Con base en ese estudio, ubiqué

Figura 1. Ejemplo de signos calenddricos en el Templo de las Serpientes Emplumadas de Xochicalco.



140 R. B. Morante Lépez/Anales de Antropologia 53-2 (2019): 135-149

£ E)

=l

=

I
8

i
Siek

et

o
ClL

1

(7 )
n

‘oo

2

— = B>

b

Figura 2. Las estelas de Xochicalco: niimero 2 (arriba) y niimero
3 (abajo) de Xochicalco. Dibujos de Hipélito Sanchez (segiin
César Sdenz: 1961).

18 de los 20 signos y no encontré dos de ellos: X) Perro
y XV) Aguila. Posteriormente, Laura Rodriguez Cano
(2000: 179), en su estudio comparativo para el calenda-
rio 7uizie," afirma que el calendario xochicalca proviene
del sistema zapoteco,” a diferencia de Caso (1967: 167),
Edmonson (1995: 334) y yo (1993: III, 32), quienes

' En Xochicalco no tenemos los problemas que presenta el calendario
Auine, ya que en éste los signos proceden de varios sitios arqueo-
l6gicos, muchos de los cuales no han sido fechados con precision.

% Se basa solo en la obra de Caso (1967) y, por desgracia, ignora
otros esfuerzos para reconstruir el calendario xochicalca, del cual
dice que requiere de un estudio sistemdtico, mismo que ya habia

hecho Morante (1993).

reconocemos un antecedente sobre todo teotihuacano,
aunque no negamos posibles influencias zapotecas y 7zuises.

El tonalpohualli xochicalca

Tras mi primer intento de reconstruccién de este
calendario, para el cual me basé en alrededor de 90
signos, como ya indiqué antes, en la actualidad he podido
ver y analizar un total de 115, lo que me ha llevado
a complementar y actualizar mi propuesta original.
Recordemos que la seleccion de estos signos fue riguro-
sa en cuanto a que el hecho que indica el cardcter de
glifo calenddrico es el numeral que lo acompana; el que
una fecha sefiale un homénimo o topénimo no le quita
ese atributo. Xochicalco tuvo un sistema de escritura
muy ecléctico: usé simultdneamente una numeracién
mediante una serie de puntos y mediante punto y barra.
La transparencia icénica* facilita la identificacién de
algunos signos calenddricos, como de seres vivos (lagarto,
conejo, serpiente, venado, mono, perro, tigre, 4guila,
zopilote, senor) y otros como el agua, la lluvia, la casa,
la cana, la muerte y el pedernal. Hay otros que no son
tan directos: Ojo de Reptil (Viento), Pie, Hierba (A) y
Movimiento; para ubicar a estos dltimos, se recurre a
analogfas con otros calendarios.

A continuacién describiremos el tonalpohualli xochi-
calca basindonos en el orden que presentan sus signos en
decenas de sistemas calenddricos de Mesoamérica, sobre
todo del Poscldsico. Usaremos la numeracién romana y
los nombres en espafol y ndhuatl. Los 115 signos con
numerales que hemos registrado en Xochicalco hasta
2017, se labraron en piedra. Para indicar su procedencia
exacta de manera sintética, usaremos siglas de cada una
de las piedras o monumentos donde los observamos, a
los cuales acompanaremos con los numerales que apare-
cen con ellos, los cuales se indican entre paréntesis luego
de las siglas que identifican el monumento donde se ubi-
ca el signo y las cuales se basan en el nombre con el que
es mejor conocido: TSE para el Templo de las Serpientes
Emplumadas (figura 1); E1, E2 y E3 para las tres estelas
halladas por César Sdenz (figura 2); E4 para la Estela de
los Dos Glifos; PP para la Piedra del Palacio o de Coatldn
(figura 3); PS para la Piedra de Seler; LM para la piedra
de La Malinche; 3C para la Piedra del afio 3 Conejo; 4C
para la Piedra del ano 4 Conejo (figura 4); FN para la
Piedra del Fuego Nuevo (figura 5); 13A para la Piedra de
13 Acatl; PC para la Piedra de la Conquista, como he-
mos llamado a la que se encuentra en la Bodega del iNaH
Cuernavaca y que tiene nueve signos calenddricos;? ET

! Entendemos por transparencia icénica el hecho de que podamos
leer en un signo el objeto al cual se refiere. Por ejemplo, el que
aparezca la imagen de un conejo indica el dia conejo.

22 Esta piedra no ha sido publicada; se encontré durante el Proyecto
Especial Xochicalco en el afio 1995. Allf tuvimos la oportunidad
de conocerla por cortesia de la Mtra. Silvia Garza Tarazona, a quien
por el glifo de un templo en llamas que se ve en ella, hemos sugeri-
do le llame “Piedra de la Conquista”.



R. B. Morante Lépez/Anales de Antropologia 53-2 (2019): 135-149 141

Figura 3. Piedra del Palacio.

Figura 4. Piedra del ano 4 conejo.

para la Estela de Tetlama (figura 6) y MS para varias pie-
dras del Museo de Sitio (figura 7).%

% Las estelas 1, 2 'y 3 (E1, E2 y E3) al igual que la piedra 4C, se
encuentran en el Museo Nacional de Antropologia; E4 estd en el
Museo de Sitio; PB, LM, 3C y FN estdn en el Palacio de Cortés en
Cuernavaca.

I. Lagarto o Cipactli (figura 8 a). Se conservé un solo
signo en TSE (5).

I1. Ojo de Reptil o Ehecarl (figura 8 b). Caso le llama
Ojo de Repitil y lo reconoce aqui, al igual que en Teoti-
huacan, como Ebecatl. Aparece doce veces, seis de ellas
en el TSE (9) donde planteamos que indica la fecha de un
eclipse (Morante 2019: 82). En la estela 1 (7) puede ser
homénimo de Quetzalcoatl. Los restantes son: PC (3),
Ms (9), TsE (9), E4 (9) y 4C (7).

III. Casa o Calli (figura 8 c). Aparece doce veces con
tres variantes; la primera solo se ve en E1 (4) y es la que
Caso llama “Ca”. Solo se distingue de la segunda varian-
te por un personaje que estd acostado ante el signo mds
usual para esta posicién, mismo que aparece en nueve
ocasiones: TSE (?), E1 (9), E2 (7), E3 (9), PP (3), MS (3),
MS (3), MS (4) y PP (4). Aparece como signo de afo. La
tercera variante de Calli aparece en dos ocasiones: TSE (5
y 10) y 3C (5 y 10) con una mano sobre una barra que
indica una segunda fecha relacionada con los mismos nu-
merales en ambos casos: 5 y 10.

IV. Pie o Xorl (figura 8d). No se encontr6 el glifo La-
gartija o Cuetzpallin que asumia la imagen de un reptil
con patas, como la lagartija o la iguana. Hemos colocado
en esta posicién al signo Xoz/, que sin duda correspon-
di6 a un dia del ronalpohualli xochicalca que Edmonson
(1995: 335) ubica en la posicién X. Caso (1967: 173) lo
encuentra en Tula bajo el nombre del rey Nacxitl (4 Pie)
y en Monte Albdn lo denomina “Signo K”. En Xochi-
calco aparece 4 veces: PS (1), PP (13), PP (6) y LM (3).



142 R. B. Morante Lépez/Anales de Antropologia 53-2 (2019): 135-149

o
R

o
A\ R\
e a

Figura 5. Piedra del Fuego Nuevo.

V. Serpiente o Coatl (figura 8e).Tenemos dos repre-
sentaciones: en FN (2) y PC (1).

VI. Muerte o Miquiztli (figura 8f). Tenemos dos de
ellos: Caso (1967; 173) lo identifica plenamente en TSE
(10). Lo tenemos ademds en E2 (2); es una cabeza de
Xipe segtin Caso (ibidem). No aparece como un crdneo
como en el Poscldsico, sino como cabeza de muerto con
ojos cerrados.

VII. Venado o Mazarl (figura 8 g). Hay dos represen-
taciones, en: TSE y en PS (;10?). Caso no encuentra este
glifo, pero Noguera (1929: 43) identifica como nosotros
al primero de los mencionados.

VIII. Conejo o Tochdi (figura 8 h). Aparece doce
veces y es el segundo mds frecuente, siendo ademds el
que mds aparece como epénimo (5 veces), acaso porque
nombraba un afio del xiuhmolpilli. Lo encontramos en:
ET (4), PC (4), E1 (13), E1 (7), E1 (7) y E1 (9), PS (6),
PP (3), PP (4), LM (3), 3C (3) y 4C (4).

IX. Agua o A#l (figura 8 i). El dia agua se encuentra
solo una vez en: 4C (1).

X. Perro o Izcuintli (figura 8 j). En Xochicalco se en-
contré una sola vez en: PC (3).

XI. Mono u Ozomatli (figura 8 k). Hay seis ejemplos
en: PC (5), 1sE (5), TsE (13), TsE (11), E3 (4) y PP (3).

XII. Hierba o Malinalli (figura 8 1). Caso (1967: 172)
le llama glifo “A” y duda que sea el glifo A#/ del Poscldsico
o el de movimiento, estamos de acuerdo, ya que existie-
ron en Xochicalco otros glifos para estos dias; se pregunta
si es Malinalli y da un argumento convincente: en los
antiguos calendarios izlan, “su diente” era hierba torcida.
Hay cinco ejemplos: en PC (7), 1sE (6), PP (7), 3C (7) y
4C (6). Su identificacién con el signo Movimiento (XVII
Ollin) no es posible, ya que tres veces (en TsE, PP y 3C)
aparecen ambos en un mismo texto, lo que nos indica
que son dos glifos distintos.

XIII. Cafa o Acatl (figura 8 m). Es por mucho el glifo
mds abundante en Xochicalco, aparece 26 veces, mds del
doble de los que le siguen (Ebecatly Calli) con 9 ocurren-

Figura 6. Estela de Tetlama.



R. B. Morante Lépez/Anales de Antropologia 53-2 (2019): 135-149 143

Figura 7. Ejemplo de signos calenddricos en piedras del Museo de Sitio de Xochicalco.

cias cada uno. Lo encontramos sobre todo en el Templo
de las Serpientes Emplumadas (7 veces) y en las estelas
(12 veces) casi siempre ocupando sitios prominentes.
Aparece en: PC (5) (11) (13), TsE (8), TSE (?), TSE (?),
TSE (8), TSE (6), TSE (10), TSE (3), E1 (5), E1 (6), E1 (5),
E2 (13), E2 (8), E3 (12), E3 (2), E3 (2), E3 (10), E3
(13), E3 (3), E4 (10), PS (5), 13A (13) y MS (6) (13).
10 Acatl aparece 5 veces. Con amarre de afio se ve en
tres ocasiones, dos de ellas en el Templo de las Serpientes
Emplumadas.

XIV. Tigre u Ocelotl (figura 8 n). Aparece dos veces en
1sE (7) y PC (8).

XV-1. Pluma o Quetzalli (figura 8 o). Caso (1967:
146) lo denominé “Ojo” y “Turquesa” en sus ejemplos
para Teotihuacdn y Huajuapan (1967: 151). Preferimos
llamarlo Querzalli, que tiene un significado similar al de
“Turquesa” o “Precioso”. En Xochicalco lo encontramos
en una ocasién MS (10) y lo consideramos como una
variante anterior al signo Cuauhtli, que también aparece
en el sitio.

XV-2. Aguila o Cuauhtli (figura 8 p). Hay un solo
ejemplo y estd en: ET (4).

XVI. Zopilote o Cozcacuaubtli (figura 8 q). Solo lo
tenemos una vez en: PP (10).

XVII. Movimiento u Ollin (figura 8 r). Tenemos siete
ejemplos: ET (2), sk (2), E1 (6), E3 (4), PP (2), PP (2)
y 4C (8).

XVIII. Pedernal o Zecpar! (figura 8 s). Sdenz le llamé
“Rayo Solar” y Caso lo identific6 con “Pedernal”. Tenemos
cinco ejemplos, dos de ellos con amarre de afio en MS
(4) y sk (10) ademds de estar como dia en E2 (9), (13)
y (6).

XIX-1. Precioso o Chalxihuitl (figura 8 t). Coloca-
mos en esta posicién un signo con forma de cruz suiza
o quincunce que también se encontré en Teotihuacin
(Caso 1967: 151), Monte Albdn (Tumba 104) y la Mix-
teca (Piedra 12, Las Minas). En Xochicalco se ve claro en
cuatro ejemplos, todos en estelas: ET (3), E1 (4), E3 (4)

y E3 (4).* La bigotera de Tldloc y el signo de “Precioso”
o “Chalxihuitl”, sugirié su ubicacién en esta posicién al
corresponder semdnticamente con el “Dios de Las Tor-
mentas’.

XIX-2. Lluvia o Quiahuitl (figura 8 u). Caso (1967:
175) se pregunta si el glifo que llama Corazén o Sangre
en Teotihuacdn puede ser identificado con este dia, sin
embargo no se trata de un dia porque no lo tenemos con
numerales. En Xochicalco lo encontramos cuatro veces:
E2 (7), E2 (7), E3 (4) y MS (5). Lo hemos considerado
una versién tardia del signo Precioso por ser mds comin
en el Poscldsico. Caso (1967: 176) lo encuentra en Tula y
Edmonson (1995: 321) lo ubica en esta misma posicién
en el calendario de Tula, en donde encuentra dos signos
idénticos al de Xochicalco.

XX-1. Senor o Tecuhtli (figura 8 v). Caso (1967: 173)
lo encuentra en PS (10), nosotros lo encontramos ade-
mds en: MS (10) y (1).

XX-2. Flor o Xochitl (figura 8 w). En esta posicién
tenemos un ejemplo de la posible variante de los calenda-
rios del Posclisico, en forma de flor. En Xochicalco solo
aparece una vez en PC (2).

La mayoria de los signos registrados aparecen en pie-
dras diversas (45%), entre las que destacan la Piedra del
Palacio con 9 signos calenddricos y la Piedra de la Con-
quista (Bodega mnaH Cuernavaca) con 8 signos (16%
entre las dos tltimas). Las estelas siguen con el 34% del
total de signos y en tercer lugar tenemos el Templo de
las Serpientes Emplumadas que, a pesar de su tamano y
de sus numerosas inscripciones, solo completa 21% del
total de nuestros signos calenddricos. Quizd se deba a que

# Caso (1967: 182) duda que en Teotihuacdn sea signo de difa por
tener los numerales dentro del cuadrete o cartucho. No obstante,
en Teotihuacdn lo vemos con tres y cuatro puntos, es decir que se
trata de numerales distintos asociados con el signo. En Xochicalco
hay otros signos calenddricos, aparte de éste, que tienen numerales
dentro del cuadrete, como el glifo Cafa, que aparece en E2 (8) y
E3 (12) donde Acatl tiene dentro del cuadrete numerales distintos.



144 R. B. Morante Lépez/Anales de Antropologia 53-2 (2019): 135-149

@

8e 8f

Q

8r

Figura 8. Signos del tonalpohualli de Xochicalco.

en el TSE se dio preferencia a un discurso publico, hist6ri-
co y mitico como una manifestacién de poder y legitima-
cién, como lo prueba que algunos de esos glifos, como
el 9 Ojo de Reptil, indique un eclipse (Morante 2019:
82). Las tres estelas encontradas por César Sdenz y dos
piedras, ambas de caracteristicas muy similares (la Piedra
del Palacio [PP]) y la Piedra de la Conquista (PC) com-
prenden la mitad de nuestro corpus glifico y, a diferencia
de las inscripciones del Templo de las Serpientes Emplu-
madas, el contexto en el que se encontraron sugiere que
tenfan un cardcter mds intimo, oculto y reservado para
quien podia leerlas. Las estelas descubiertas dentro de la
Estructura A (Sdenz 1961: 40) y las dos piedras mencio-
nadas (PC y PP) tienen un tamafio y un peso que per-
mite esconderlas y, en un momento dado, transportarlas.

Mis de la mitad del corpus analizado de signos (67 in-
cidencias de 115) se concentra en cinco glifos: II. Ebecatl
(12 veces); II1. Calli (12 veces); VIII. Tochtli (12 veces);
XIIIL. Acatl (26 veces) y XVIIL. Tecpatl (5 veces). Se trata
del 58% del total en cinco de los 23 glifos, o sea que los
18 restantes cuentan con el 42% del total (un promedio
de dos incidencias para cada uno). Este andlisis cuantita-
tivo parece significativo y nos lleva a pensar que el signo
de dia mas repetido: II. Ehecatl, se presenta relacionado
tanto con el nombre de una deidad o personaje deificado
como Quetzalcoatl, y que a la vez se refiere a un evento
significativo que se repite en los taludes del Templo de las
Serpientes Emplumadas. En cuanto a los cuatro signos
restantes (posiciones III, VIIL, XIII y XVIII), con 55 in-
cidencias (casi la mitad del total), su abundancia se debe
a que son signos tanto para un dia como para un ano. No
obstante, a pesar de que Acatl es el signo mds abundante,

solo en dos de las 26 ocasiones en las que lo registramos
tiene el amarre que indica su calidad de ano y en am-
bos casos aparece en un lugar destacado del Templo de
las Serpientes Emplumadas, al lado de la escalinata, en
los paneles de los taludes occidentales y como parte de
una relevante escena calenddrica que ha sido interpretada
como el cdlculo de una correccién.

La reforma calenddrica de Xochicalco

Cuando observamos los signos del piye”> de Monte
Albén, y los comparamos con los calendarios mixtecos
del Poscldsico, notamos que hubo cambios en los iconos
de algunos dias a lo largo del periodo Clésico. Lo mismo
apreciamos al comparar el ronalpohualli teotihuacano
con el mexica. Al parecer fue en la regién 7uine de
Oaxaca donde se dio la transicién del piye hacia el
Poscldsico.?® El cambio del centro de México se dio en
Xochicalco, que asi se convirti6 en el eslabén entre los
sistemas cronoldgicos teotihuacano, tolteca y mexica.
Los 23 signos que se encontraron en Xochicalco para
designar los 20 dias del ronalpohualli, detallados en el
punto anterior, indican que en este sitio se realizé un
cambio en los iconos que representaban algunos de los
dias del calendario ritual. Dado que la temporalidad de
Xochicalco abarcé del siglo vir hasta el x1 dC, es decir,
del Clisico tardio al Poscldsico temprano, todo lleva a
pensar que en un momento determinado dentro de esos

» Entre los zapotecos la palabra piye significa lo mismo que tonalpo-
hualli en ndhuatl y rzolkin en maya.

% Ver el articulo de Laura Rodriguez Cano (2000: 171).



R. B. Morante Lépez/Anales de Antropologia 53-2 (2019): 135-149 145

cuatro siglos se dio una reforma calendérica. Este hecho
demuestra que no es casual que en Xochicalco tengamos
la mayor cantidad de signos calenddricos durante los
periodo Cldsico y Posclésico temprano de todo el centro
de México. Hasta ahora hay evidencias de tres signos
con dos variantes; los tenemos en las posiciones xv
(Quetzalli - Cuaubtli), x1x (Chalxihuitl - Quiahuitl) y xx
(Zecubtli - Xochitl). Pudo haber variantes en los signos de
alguno o algunos de los otros 17 dias del tonalpohualli,
sin embargo hasta ahora no hay evidencia de ellas.

En la posicién xv tenemos solo dos ejemplos, uno
con la figura del Ojo Emplumado que Caso (1967: 146)
reporta para Teotihuacdn y que nosotros llamamos Quer-
zalli. No hay duda de que es un dia del ronalpohualli en
el Cldsico temprano. La segunda variante tiene la figura
del dguila, propia de muchos calendarios del Poscldsico
(mexica y mixteco entre los mds conocidos). En la posi-
cién xix colocamos Chalxihuitl; lo hicimos siguiendo a
Caso (1967: 175), quien identifica la cruz como simbolo
de piedra verde, metéfora del agua y con la cual se obser-
va la bigotera del llamado Dios de las Tormentas. Aparte
de identificarlo en Teotihuacdn, se le tiene en Monte Al-
ban como dia del Piye, de alli que se le feche para el Cla-
sico temprano. En el calendario mixteco lo tenemos en
un contexto del Poscldsico; alli posiblemente se conservé
a través del calendario zapoteco. Al otro signo de esta po-
sicién le llamamos Quiahuitl, de acuerdo con el nombre
que recibié en el Poscldsico. En la posicién xx tenemos
al signo Zecuhtli, identificado en Teotihuacin (Morante
1996: 124); es el dia Ahau en el Tzolkin maya, adonde se
le ve, al menos, desde el Cldsico temprano. El otro signo
que ocupa esta posicién es Xochitl, que aparece como tal
en los calendarios del Posclésico.

Los portadores del ano en Xochicalco

Ya mencionamos que la existencia de indicadores de
ano no deja duda alguna acerca del conocimiento del
xiuhpohualli y el xiuhmolpilli en Xochicalco, donde hay
evidencia de dos sufijos graficos”” que indican anos:
un amarre que ata el cuadrete de dia y el signo Rayo/
Trapecio que se sobrepone a dicho cuadrete. Entre los
115 signos de dia que reunimos en Xochicalco, el amarre
que ata el cuadrete aparece como principal indicador
de ano,” ya que solo en dos casos vemos el signo del
ano (Rayo/Trapecio); ambos estdn en la Estela 2 sobre
los signos 13 y 9 Zecparl. Comprobamos que mds de la
mitad de los 115 signos calenddricos registrados en el
sitio se concentran en las posiciones 111, VIII, XIII y XVIII,
lo cual nos dio un primer indicio acerca de su uso en
dos contextos: como dfa y como ano. Lo confirmamos al

*7 Consideramos sufijo grafico un elemento iconico que al agregarse al
signo calenddrico modifica su sentido.

8 Caso (1987: 180) considera que el signo mds comdn como indi-
cador de ano es el Rayo/Trapecio y que en segundo lugar estd el
amarre, sin embargo no hay duda de que en Xochicalco éste ocupa
el primer lugar en incidencias.

observar que sus posiciones se separan cuatro digitos y que
todos los indicadores de afio en ambas variantes (amarre
y Rayo/Trapecio) aparecen en estos cuatro signos. Al
parecer, en Xochicalco no hubo cambio en los portadores
como los que se dieron en otras épocas y lugares.”” Mds
adelante veremos que Alfonso Caso propone que entre
Teotihuacdn y Xochicalco hubo cambio de portadores.

En Xochicalco hay un tnico ejemplo del signo indi-
cador del xiuhmolpilli, estd en la llamada Piedra del Fue-
go Nuevo del Palacio de Cortés en Cuernavaca y se le ve
al lado del afio 1 Zochtli (con amarre en el cuadrete) y del
dia 2 Coatl. El Fuego Nuevo se encendia en Mesoamérica
al menos desde inicios del periodo Cldsico® al iniciar un
xiuhmolpilli (cada 52 anos), por tanto indica este perio-
do; en Xochicalco el primer Fuego Nuevo estd indicado
en esta piedra con el numeral 1 que se labré dentro del
signo del mamalhuaztli' Es posible que Calli haya sido
anterior a Zochtli porque de los signos de ano es el pri-
mero que aparece en el orden de los dias; en Xochicalco
el primer ano del xiuhmolpilli y el encendido del Fue-
go Nuevo, pudo cambiar una posicién en ese orden a 1
Tochtli >

La reforma calenddrica xochicalca indicada en el pun-
to anterior no solo se observa en los iconos de los dias,
sino en los signos epénimos o marcadores de afo dentro
del xiuhpohualli. Caso propone que en Teotihuacdn los
portadores del afo estaban en una posicién anterior (II,

VII, XIII y XVII), por lo que deduce que entre

... Teotihuacan y Xochicalco, sucedié algo seme-
jante a lo que pasé entre los zapotecos y los mix-
tecos: un cambio de portadores de afio, pasando
de los que ocupan los lugares 2°, 7°, 12° y 17°, a
los que ocupan los lugares 3°, 8°,13° y 18° en la
lista de los dias” (puntos suspensivos mios) (Caso

1967: 182).

Hubo cambios en los portadores que se dieron en
ciertas épocas y lugares determinados, pero siempre con-
servando el orden de los dias del ronalpohualli, por lo

# Si los portadores eran los signos que estaban en las posiciones dos,
siete, doce y diecisiete, el cambio se dio en las posiciones respectivas
siguientes: tres, ocho, trece y dieciocho. En otros casos, como sucedié
afines del Poscldsico con el calendario mexica, el primer ano del xzuh-
molpilli (se encendia el Fuego Nuevo) se corri6 una posicién dentro
del orden de una misma serie, por ejemplo de 1 Zochtli a 2 Acatl.
Sin embargo, en todos estos casos siempre se cuidé conservar el
orden de los dias del tonalpohualli y la distancia de cuatro digitos
entre portadores.

39 En Teotihuacdn hay varias piedras labradas con simbolos del Fuego
Nuevo; hoy estdn en el museo de sitio, pero originalmente se halla-
ban frente a la Pirdmide del Sol.

3! Nombre con que se conocia a los palos con los que se encendia el
Fuego Nuevo.

32 A fines del Poscldsico los mexicas corrieron una posicién el primer
afio del xiuhmolpilli (en el que se encendia el Fuego Nuevo) dentro
del orden de una misma serie, de 1 Zochtli a 2 Acatl. Rafael Tena
(1987: 93) basado en el Cédice Telleriano Remensis hace referencia
al afio 1 Tochtli (1506) en cuanto a que en €l “se solian atar los anos
seglin su cuenta, y porque siempre les era ano trabajoso la mudé
Montezuma a 2 Canas” o sea 2 Acatl.



146 R. B. Morante Lépez/Anales de Antropologia 53-2 (2019): 135-149

cual para cada sitio y periodo debemos determinar el or-
den de los epdnimos, segtin el sufijo de los signos, mis-
mo que los diferencia de los dias del tonalpohualli. En
Teotihuacdn no aparece el amarre en el cuadrete del dia
que vemos no solo en Xochicalco, sino en otros sitios del
Clasico tardio como Tenango, Yucufiudaui y Maltrata.
Al parecer en Xochicalco no solo se modificé el nom-
bre de algunos dias y el orden de los portadores de ano,
sino que también cambié el sufijo indicador de afio. Las
estelas que encontré César Sdenz (1961:39) son proba-
blemente de la dltima etapa de Xochicalco, ya que Sdenz
afirma que estaban asociadas con cerdmica del horizonte
tolteca, por ello creemos que el signo del afo (Estela 2)

corresponde a un regreso a la tradicién teotihuacana, o
una referencia simbélica a este sitio.

El tonalpohualli xochicalca y otros calendarios

Tal como el arte xochicalca en general, donde observamos
cierto eclecticismo, el tonalpohualli  refleja  una
combinacién de motivos de regiones cercanas. Ya dijimos
que hay signos del piye zapoteco como los catalogados con
las letras K (1v), A (x11) y P (xx-1); tres son claramente
teotihuacanos: los glifos Ojo de Reptil (II) Quetzalli (xv-
1) y Chalxihuitl (x1x-1). Vemos que quince son parecidos

Cuadro 1. Comparativo de los signos de los calendarios xochicalcas

con otros calendarios del centro de México y Oaxaca

Monte Alban |  Teotihuacan Mixteca | Xochicalco (1) | Xochicalco (2) | Cacaxtla | Cédices 1 | Cédices 2

i N |

& =) (25

I ) )

=B | @) | e

s,

| & B
L |

3=
Nz

4 2 a9
CC?J NN

2
VI ﬁ,;f

V]] \E}}l 7 wC\ @
X

X1




R. B. Morante Lépez/Anales de Antropologia 53-2 (2019): 135-149

147

Cuadro 1. Comparativo de los signos de los calendarios xochicalcas con otros
calendarios del centro de México y Oaxaca (continuacion)

{800
R JJ { Sl
Xi e (ﬁ\ﬁ}sf
XIIT %h @ N
O W) | B ﬁla
"
5| @ =
bt i i3 T
X1V = =
v @ I\L@L 7o
.
XVI E@ ~ n‘\)
&
XVIT @ L“Jj) e
cCAS
’\"* I 7:i\\ ~ ) h
T ’_’ LU
XIX TR oy
(et
dh \ %_ d)
XX J& f% Vin
R _© e 2 =P an
g R u]

a los mixtecos y nahuas (1, 111, 1v, v, VI, VII, VIII, IX, X, XI,
XIII, XIV, XV-2, XVI y XX-2) y los dos restantes (xv1ir y xrx-
2) se parecen a los toltecas. Un esquema donde aparecen
los calendarios mds significativos de los periodos Cldsico
y Poscldsico del centro de México y Oaxaca (cuadro 1)
nos permite realizar andlisis 16gicos y cronoldgicos que nos
llevan a sugerir que el tonalpohualli xochicalca (al igual
que el mixteco del Clasico) se derivé de los calendarios
de Teotihuacdn y Monte Albédn; en Xochicalco se reformé
el calendario entre los siglos vir y ix dC* periodo en el
que se difundié hacia Cacaxtla, Tula, Tajin, Maltrata
y otros sitios contemporaneos, asimismo, se conservo
durante el Poscldsico, hasta la Conquista espafola. Los
tonalpohuallis mas conocidos son el mexica y el mixteco.

3 Lo anterior se debe a que Xochicalco, de acuerdo con la crono-
logia que nos proporciona Silvia Garza Tarazona (com. personal,
mayo de 2017), abarcé desde mediados del siglo vir hasta el gran
incendio fechado por carbono 14 hacia 1064 dC. Sin embargo es
durante la Fase G, que va de 650 a 900 dC cuando, segin Hirth
y Cyphers (1988:103), se da el crecimiento y desarrollo del sitio.
Hablamos del periodo Clésico tardio al Poscldsico temprano.

Conclusiones

En Xochicalco los registros astronémicos funcionaban
a la par de los calenddricos; ambos eran la base del
control de muchos aspectos econdémicos y sociales.
Observaciones directas en el sitio constataron relevantes
elementos naturales y humanos que se usaron para
seguir el movimiento aparente del Sol en dias clave del
calendario, como los solsticios, equinoccios y dias de
paso del Sol por el cenit. A lo largo de 30 afios hemos
comprobado su precisiéon (Morante 1990, 1993, 2001).
Se trata de un bagaje cientifico que inclufa el saber
geogrdfico usado para seleccionar el sitio donde se
fundaria la ciudad. Los tonalpohuallis de Teotihuacdn y
Monte Albdn probablemente fueron el antecedente del
calendario de Xochicalco, lugar que hered6 una refinada
cultura que conservé y reformé el sistema calendérico,
gracias al cual se realizaron célculos de ciclos celestes
con enorme exactitud. En Teotihuacdn los signos cro-
noldgicos estdn en contextos oscuros; las imdgenes de
los dias que se conservan sugieren que se ocultaba el



148 R. B. Morante Lépez/Anales de Antropologia 53-2 (2019): 135-149

manejo del calendario (Morante 1996). Alli la medicién
del tiempo no parece, ni remotamente, tener el relevante
papel que tuvo en Xochicalco, donde se dieron reformas
en dias y signos que vemos en los calendarios del
Posclésico. Estos hechos sugieren un rompimiento con
la mitica y decadente Teotihuacdn, lo cual es una manera
de senalar la importancia local. Durante el Epicldsico,
Xochicalco fue un referente en el centro de México y
posiblemente también para Oaxaca y las costas del Golfo
y el Pacifico. Mucho de su prestigio se debfa al estudio
de la astronomia y el calendario. La reconstruccién del
calendario xochicalca que aqui presentamos sugiere
que fue el eslabén imprescindible entre los calendarios
del Clésico y el Poscldsico. Los estudios arqueolédgicos
realizados por mds de cien afios en Xochicalco y el corpus
de signos calenddricos que nos sirvi6 como base, nos
permiten asegurar que aqui, entre los siglos vir y x1 dC,
se conservd y transformé la calenddrica mesoamericana
compuesta por el rtonalpohualli, el xiubpohualli y el
xiuhmolpilli.

Agradecimientos

A la Mtra. Fabiola Carrasco Gardufo por la revisién y
correccién del presente texto. A los arquedlogos Silvia
Garza Tarazona y Mauricio Escalante Valencia del centro
INAH Morelos.

Referencias

Alzate, J. A. de (1791). Descripcién de las antigiiedades
de Xochicalco, dedicada a los sefiores de la actual
expedicién maritima del orbe, bajo la direcciéon
de Alejandro Malaspina. Gaceta de Literatura de
México, 2, 31-32.

Benavente, “Motolinia”, fray T. de (1990). Historia de los
indios de la Nueva Espana. México: Porrda.
Broda, J. (1969). The Mexican Calendar as Compared to
Other Mesoamerican Systems. Viena: Engelbert Sti-

glmayr.

Broda, J. (1990). The sacred Landscape of Aztec Calen-
dar Festivals: Mith, Nature and Society. D. Ca-
rrasco (Ed.), 7o Change Place: Aztec Ceremonial
Landscapes, (pp. 74-120). Niwot: University Press
of Colorado.

Caso Andrade, A. (1967). Los calendarios prehispdnicos.
México: Universidad Nacional Auténoma de Mé-
xico.

Chavero, A. (1953) México a través de los siglos. México:
Cumbre.

Edmonson, M. (1995). Sistemas calenddricos mesoameri-
canos. El libro del ario solar. México: Instituto de
Investigaciones Histéricas-Universidad Nacional
Auténoma de México.

Fuente, B. de la (1995). Xochicalco: una cima cultural.
J. Wimer (Coord.). La acrdpolis de Xochicalco, (pp.
145-208) México: Instituto de Cultura de Morelos.

Hirth, K. y A. Cyphers (1988). Tiempo y asentamiento en
Xochicalco. México: Instituto de Investigaciones
Antropolégicas, Universidad Nacional Auténoma
de México.

Jiménez Moreno, W. (1959). Sintesis de la historia
pre-tolteca de Mesoamérica. Esplendor del México
antiguo, 2, 1019-1108.

Kirchhoff, P. (1950). The mexican Calendar and the
Founding of Tenochtitlan-Tlaltelolco. 7Zransac-
tions of the New York Academy of Sciences, 12 (4),
126-132.

Kubler, G. y C. Gibson (1951). 7he Tovar Calendar. Me-
moirs of the Connecticut Academy of Arts and
Sciences, x1. New Haven: The Conneticut Aca-
demy of Arts and Sciences.

Leén Portilla, M. (1986). Tiempo y realidad en el pensa-
miento maya. México: Universidad Nacional Au-
ténoma de México.

Lépez Austin, A. (1994). Tamoanchan y Tlalocan. Méxi-
co: Fondo de Cultura Econédmica.

Morante Lépez, R. B. (1990). Xochicalco: un pueblo de
astrénomos. La Jornada Semanal, (53), 33-37

Morante Lépez, R. B. (1993). Evidencias del conoci-
miento astronémico en Xochicalco, Morelos. Te-
sis. México: Escuela Nacional de Antropologia e
Historia.

Morante Lépez, R. B. (1996). Evidencias del conoci-
miento astronédmico en Teotihuacan. Tesis. Méxi-
co: Universidad Nacional Auténoma de México.

Morante Lépez, R. B. (2001). Las cdmaras astronémicas
subterrdneas. Arqueologia Mexicana, 7 (47), 46-52.

Morante Lépez, R. B. (2018). Los mensajes de la glifica
y el cielo: ciclos culturales y astronémicos en Xo-
chicalco, Morelos, ms.

Morante Lépez R.B. (2019). Ciclos culturales y astroné-
micos en Xochicalco, Morelos. Anales de Antropo-
logia, 53 (1), 75-88.

Noguera, E. (1929). Guia para visitar las principales rui-
nas del Estado de Morelos. México: Direccién de
Monumentos Prehispdnicos, Secretaria de Educa-
cién Publica.

Prem, H. (1991). Los calendarios prehispdnicos y sus
correlaciones (problemas histéricos y técnicos). J.
Broda, S. Iwaniszewski y L. Maupomé (Eds.), Ar-
queoastronomia y etnoastronomia en Mesoamérica,
(pp- 389-412). México: Instituto de Investigacio-
nes Histdricas, Universidad Nacional Auténoma
de México.

Prem, H. (2008). Manual de la antigua cronologia mexi-
cana. México: Centro de Investigaciones y Estu-
dios Superiores en Antropologia Social y Miguel
Angel Porria.

Rodriguez Cano, L. (2000). Los 20 dias utilizados en las
inscripciones de estilo 7zuinie. Cuicuilco, Revista de



R. B. Morante Lépez/Anales de Antropologia 53-2 (2019): 135-149

la Escuela Nacional de Antropologia e Historia, 7
(19), 161-182.

Sienz, C. (1961). Tres estelas de Xochicalco. Revista
Mexicana de Estudios Antropoldgicos, 17, 39-65.

Sahagtn, Fray B. de (1946). Historia general de las cosas
de Nueva Espana. México: Editorial Nueva Espana.

Seler, E. (1888). Die Ruinen von Xochilcaco. Verband-
lungen der Berliner anthropologischen Gesellschaft,
1888, 94-111.

149

Tena, R. (1987). El calendario mexica y la cronografia.
México: Instituto Nacional de Antropologia e
Historia.

Thompson, J. E. S. (1959). Grandeza y decadencia de los
mayas. México: Fondo de Cultura Econémica,
México.



