
Anales de Antropología 53-2 (2019): 135-149

Artículo

Los calendarios de Xochicalco, Morelos

Calendars from Xochicalco, Morelos

Rubén Bernardo Morante López*

Universidad Veracruzana. Dirección General de Investigaciones, Dr. Castelazo Ayala s/n,
Industrial Ánimas, 91190, Xalapa Enríquez, Veracruz, México.

Recibido el 16 de mayo de 2018; aceptado el 27 de febrero de 2019

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

Resumen

Los calendarios de Xochicalco son conocidos gracias a las numerosas 
fechas que quedaron inscritas en los relieves de la zona. El registro y 
análisis de sus signos nos ha servido para completar la secuencia de 
sus días y los años que componen las trecenas que integran el perio-
do de 52 años, el llamado “siglo mesoamericano”. El que los signos 
procedan de un solo sitio y correspondan a un mismo periodo, los 
convierte en una fuente única para conocer el calendario prehispánico 
durante el Epiclásico (600 a 900 dC); esta temporalidad hace que 
sean un eslabón entre los calendarios que se usaron en el centro de 
México desde el Clásico hasta el Posclásico. En Xochicalco se presen-
tan estilos artísticos y representaciones gráficas de palabras e ideas con 
cierto eclecticismo, reflejo de las influencias y contactos trans-regio-
nales que caracterizaron a la Mesoamérica de entonces. El calendario 
no es la excepción, nos ayuda a llenar partes medulares del complejo 
rompecabezas que constituye la calendárica prehispánica, misma que, 
partiendo de Teotihuacán, llegó a las culturas mexica y mixteca, mejor 
conocidas gracias a los códices y escritos de los cronistas del siglo xvi. 

* Correo electrónico: rubenmorantel@hotmail.com

DOI: http://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221e.2019.2.64818
0185-1225 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo la licencia CC-
BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Abstract

Xochicalca calendars can be known thanks to the numerous dates 
that we read in the reliefs of the area. The registration and analysis 
of the signs has served to complete the sequence of its days and the 
years that complete the trecenas in the 52-year period, the so-called 
“Mesoamerican century”. The fact that the signs come from a single 
site and correspond to the same period makes them a unique source 
to calendars during the Epiclassic (600 to 900 AD) and a link be-
tween the calendars that were used in the center of Mexico during 
the Classic to the Posclassic periods. In Xochicalco, styles and gra-
phic representations of words and ideas present certain artistic eclec-
ticism, a reflection about the influences and trans-regional contacts 
that characterized that epoch in Mesoamerica. The calendar is not an 
exception; therefore it helps us to fill in part of the complex puzzle 
that constitutes the history of Mesoamerican calendars, starting in 
Teotihuacán, and reaching Mexica and Mixtec cultures, better known 
due to the codices and writings of the sixteenth century chroniclers.

Palabras clave: Calendarios prehispánicos; epigrafía de Xochicalco; iconografía y arte xochicalca.

Keywords: Prehispanic Calendars; Epigraphy from Xochicalco; Art and Iconography at Xochicalco.



R. B. Morante López/Anales de Antropología 53-2 (2019): 135-149136

Introducción

Son numerosos los cronistas, historiadores y arqueólogos 
que durante casi cinco siglos han hablado de los 
calendarios prehispánicos, debido principalmente a su 
importancia para registrar las fechas de acontecimientos 
históricos previos a la Conquista. A la par de lo anterior 
y no de menor trascendencia, resulta el hecho de que 
estos sistemas de registro temporal representaron un 
factor fundamental en el conocimiento de la cultura 
mesoamericana; éstos fueron el pilar de la organización 
en aspectos medulares relacionados con la política, la 
economía y la religión. Los calendarios son también 
un sistema original que distingue a estas culturas de 
los demás pueblos del mundo. Uno de sus rasgos es 
que parte de la matemática con base veinte, la cual 
se usó en múltiples ámbitos, entre los cuales está 
la cuenta de los días en el tonalpohualli y el xiuhpohualli,1 
con los veinte signos del primero y los veinte numerales 
del segundo. 

El presente artículo muestra los resultados de una lar-
ga investigación en la cual reunimos datos relacionados 
con el calendario xochicalca, sobre todo del tonalpohua-
lli, aunque sin dejar a un lado las implicaciones que éste 
tiene en el conocimiento de las otras cuentas: el xiuhpo-
hualli y el xiuhmolpilli. Nuestra metodología consistió en 
el registro sistemático de todos los signos con numerales 
que se observan en los relieves del sitio, los cuales nos 
han servido para hacer un análisis comparativo con los 
sistemas calendáricos del centro de México y Oaxaca en 
tiempos anteriores, posteriores y contemporáneos del si-
tio. La descripción detallada, reconstrucción, sincronía y 
análisis comparativo de calendarios prehispánicos (con 
toda su problemática) requieren de varios volúmenes y 
ha sido tratada por especialistas en los últimos cien años.2 
Los calendarios eran indispensables para el funciona-
miento de sociedades complejas como la teotihuacana y 
la xochicalca, donde la avanzada organización del Estado 
se ha hecho evidente a través de los vestigios de grandes 
ciudades. Fue una organización social que no se conci-
be sin la existencia de un instrumento que ordenara el 
tiempo. En Xochicalco, por fortuna, quedaron registros 
en piedra que constituyen un testimonio invaluable de 
hechos rituales e históricos. No obstante, nos falta un es-
tudio completo del corpus glífico que viene acompañado 
de numerales y que, por lo tanto, indica fechas; ello nos 
ha llevado a una propuesta inicial (Morante 1993: III, 
32) que fue poco difundida. Este hecho, aunado a que 
en fechas recientes el corpus glífico en que nos basamos 
entonces ha crecido, nos ha permitido replantear tal pro-
puesta en el presente escrito. 

1 En el siguiente apartado se explican con detalle estos términos.
2 Algunos de los especialistas que han tratado los calendarios del cen-
tro de México son Alfonso Caso (1967), Wigberto Jiménez Moreno 
(1959), Paul Kirchhoff (1950), George Kubler y Charles Gibson 
(1951), Johanna Broda (1969), Alfredo Tena (1987), Munro Ed-
monson (1995), Rubén Morante (1993 y 1996) y Hans Prem (1991 
y 2008).

El calendario prehispánico

Gracias a los códices y a los documentos de cronistas del 
siglo xvi que concuerdan con las inscripciones en piedra 
de siglos anteriores, hoy podemos conocer con cierta 
precisión la estructura del calendario prehispánico usado 
en Mesoamérica. Nuestra base está en el nombre de los 
días y el orden que guardaban en el tonalpohualli mexica, 
el mejor conocido, que constaba de trece numerales y 
veinte nombres de días para un total de 260 (13 x 20), 
mismos que iban en una secuencia inalterable dentro del 
xiuhpohualli. La otra cuenta constaba de 18 meses de 20 
días, más un mes con cinco días (llamados nemontemi) 
para dar un total de: 18 x 20 + 5 = 365 días, quedando 
105 días del tonalpohualli como remanente (365 - 260 
= 105), hecho que hacía que solo después de 52 años 
coincidieran los mismos días en ambas cuentas,3 periodo 
al que se conocía como atado de años o xiuhmolpilli. Si 
bien el xiuhpohualli era importante para las actividades 
sociales, políticas y económicas, el tonalpohualli y el 
xiuhmolpilli eran medulares para la cosmovisión, los 
augurios, rituales y ceremonias religiosas. 

El tonalpohualli daba nombre al año con cuatro de sus 
signos, separados por cinco posiciones (4 x 5 = 20) que 
combinados con 13 numerales completan los 52 años 
del xiuhmolpilli (4 x 13). El xiuhpohualli claramente se 
basa en la observación del periodo que la Tierra tarda en 
dar una vuelta completa alrededor del Sol, es decir que la 
posición del Sol en un determinado día del xiuhpohualli 
corresponderá (a grandes rasgos4) con la que tendrá 365 
días después. La cuenta que inspiró el tonalpohualli no 
es tan clara y aquí solo diremos que pudo originarse en 
eventos naturales, como la distancia en días entre los dos 
tránsitos cenitales en la latitud de 15° Norte.5 Muchos es-
pecialistas6 concuerdan en que el calendario se creó en el 
Preclásico; las primeras fechas escritas las grabaron pue-
blos de origen zoque u olmeca y se remontan a los años 
600 a 1000 aC, o quizá antes, y surgieron en el sudeste 
de México para llegar al valle de Oaxaca, regiones donde 
tenemos los orígenes de la cultura mesoamericana. Lo 
anterior sugiere que el calendario tuvo un mismo origen.7 

3 Se trata de una combinación de dos cuentas con 365 y 260 días cuyo 
común denominador es 18 980 (52 x 365 y 260 x 73) número de 
días para un periodo mayor de 52 xiuhpohuallis.

4 Decimos que a grandes rasgos porque cada cuatro años este calen-
dario civil se retrasa aproximadamente un día en relación con el año 
trópico (365.2422 x 4 = 1460.97 con casi un día de diferencia de 
365 x 4 = 1460).

5 Para un mayor detalle al respecto ver a Morante (1993: 44-48).
6 Fray Toribio de Benavente “Motolinía” (1990: 29) dice que en Nue-

va España: “…hay diversas gentes y lenguas, en lo que yo he visto 
todos tienen la cuenta del año en una manera” (puntos suspensivos 
míos). Esto mismo lo han sostenido en el siglo xx autores como 
Caso (1967: 73), Broda (1969: 13) y León Portilla (1996: 95).

7 Munro Edmonson (1995: 17) dice en cuanto a la unidad del calen-
dario nativo mesoamericano que: “…casi 100 grupos étnicos ha-
blantes de casi igual número de lenguas diferentes, han mantenido 
su unidad por un periodo de más de 2600 años” (puntos suspen-
sivos míos).



R. B. Morante López/Anales de Antropología 53-2 (2019): 135-149 137

La reconstrucción de los calendarios mesoamericanos 
sigue presentando cuestiones no resueltas en su totalidad, 
debido a que se trataba de saberes que poseía solo un 
restringido grupo de sabios indígenas, además de que los 
cronistas no contaban con los conocimientos suficientes 
para entender la cronología prehispánica. La problemáti-
ca ya planteada por numerosos especialistas, requiere de 
mayor investigación. Presentaremos una postura respec-
to a la problemática general que afecta este escrito, pero 
dado el espacio que tenemos no podemos abordarla en de- 
talle. Debemos centrarnos en los nuevos datos acerca 
del tonalpohualli y el xiuhmolpilli xochicalca. Sabemos 
desde el siglo xix 8 que en Xochicalco se usó el tonalpo-
hualli, gracias a ello y al indicador de año que se puso en 
algunos de sus signos, tenemos la seguridad de que en el 
sitio se manejaban las otras dos cuentas calendáricas: 
el xiuhpohualli y el xiuhmolpilli. Es común entre los ca-
lendarios del periodo Clásico de Oaxaca y el centro de 
México, que solo se registre el nombre del día y el año.9 
No hay en Xochicalco posibilidades de conocer el nom-
bre de los meses del xiuhpohualli, pues no hemos identi-
ficado un glifo acerca de ellos.

En nuestra reconstrucción del calendario xochicalca 
planteamos que el signo de un día conserva una relación 
directa con la lectura del icono que lo nombra y que, 
al igual que el orden de los signos en la veintena, per-
maneció inalterado a través de cuando menos mil años, 
hasta la llegada de los europeos.10 De igual manera, todo 
parece indicar que los días del tonalpohualli transcurrían 
con una misma secuencia dentro de las otras cuentas ca-
lendáricas: el xiuhpohualli y el xiuhmolpilli, y lo mismo 
sucedía con los cuatro signos que, separados por cinco 
posiciones, designaban los años. Es probable que en Xo-
chicalco el día 1 Lagarto fuera el primero del tonalpohua-
lli, del xiuhpohualli y del xiuhmolpilli; al siguiente día le 
correspondería el numeral y signo siguientes: 2 Viento y 
así sucesivamente hasta completar en 13 Flor la cuenta 
de 260 días, a los que seguiría nuevamente 1 Lagarto, 
que repetiría los primeros 105 días del tonalpohualli, has-
ta completar los 365 días de primer xiuhpohualli, hasta 
completar los 52 del xiuhmolpilli al cual seguiría el día 1 
Lagarto. Tras 18 980 días, de nuevo coincidían el tonal-

8 Ver por ejemplo la obra de Alfredo Chavero (1953: I, 272), escrita 
en el siglo xix, donde reconoce en los relieves del Templo de las 
Serpientes Emplumadas de Xochicalco el uso de las veintenas de la 
cuenta de 260 días. 

9 Ello sería suficiente para que un mismo día solo se repitiese cada 52 
años o 18 980 días; sin embargo, debido a que hay solo 260 nom-
bres de día, 105 días aparecen con el mismo nombre dos veces en 
un mismo periodo de 365, lo que genera confusiones en cuanto a la 
fecha exacta a que se refiere en un año determinado.

10 Lo anterior se afirma de manera independiente del estilo de escritu-
ra propio del tlacuilo o tonalpouhque. Damos dos ejemplos: el icono 
para el signo de la octava posición (Conejo) fue la cabeza del conejo 
o un conejo completo; en otro caso, el séptimo signo Venado fue 
la cabeza de venado o solo su pezuña. Nosotros consideramos que 
se leían de la misma manera y que, por tanto, son variantes que se 
refieren a ese estilo del tlacuilo y las cuales equivalen a nuestro uso 
de negritas, itálicas o incluso mayúsculas, sin alterar mayormente el 
sentido de la lectura.

pohualli, el xiuhpohualli y el xiuhmolpilli, sin corrección 
alguna por la diferencia entre el año real con 365.2422 
días y el xiuhmolpilli con 365. Para diferenciar un día 
de un año con el mismo signo, este último se marcaba 
con un indicador gráfico.11 La estructura de los calen-
darios mesoamericanos del centro de México y Oaxaca 
que conocemos, coincide con este sistema, aunque en 
ciertas épocas y pueblos los cuatro signos de año tengan 
variaciones. 

Lo anterior nos permite reconstruir estructuras calen-
dáricas para épocas y lugares de los cuales no tenemos 
un documento en el que aparezcan todos ellos en orden, 
como es el caso de Xochicalco. Un año Casa siempre ini-
cia el xiuhpohualli en un día Lagartija que lleva un nú-
mero menor al del año;12 lo mismo sucede con los años 
Conejo, que inician en un día Agua, con los años Caña, 
que empiezan en días Tigre y con los años Pedernal que 
empiezan en días Lluvia. Lo anterior se comprueba en la 
continuidad que presentan los signos de doce días en 
épocas y lugares diferentes, no solo en el orden, sino 
en el icono que los representa, lo cual es sorprendente; 
tal es el caso de doce días:13 Lagarto (lugar 1 en el orden 
de los días del tonalpohualli), Serpiente (lugar 5), Muerte 
(lugar 6), Venado (lugar 7), Conejo (lugar 8), Agua (lu-
gar 9), Perro (lugar 10), Mono (lugar 11), Caña (lugar 
13), Jaguar (lugar 14), Águila (lugar 15) y Pedernal (lu-
gar 18). En cinco días, el icono del signo cambió, pero su 
sentido semántico permaneció inalterado: Ojo de Reptil 
(lugar 2) que en calendarios del Posclásico fue sustituido 
por el icono Viento, ocupando el mismo lugar y ambos 
relacionados con Quetzalcóatl, como serpiente y dios del 
viento. Por otra parte, el día Casa (lugar 3) en Xochical-
co aparece como día Noche en otros calendarios; el día 
Lagartija (lugar 4) no aparece en Xochicalco (ubicamos 
allí el día Pie); en otros calendarios aparece allí el día 
Iguana, otro reptil; en Xochicalco tenemos en el lugar 12 
el signo Hierba o Malinalli que en otros sitios es ocupado 
por el día Diente; también vemos los días Movimien-
to o Temblor (lugar 17) y Lluvia o Tormenta (lugar 19) 
fenómenos naturales parecidos; por último tenemos en 
Xochicalco dos días en la posición 20: Flor y Señor y 
ambos aparecen en esa posición en distintos calendarios.   
No hay una clara relación semántica para tres días: No-
che (maya) o Casa –náhuatl– (lugar 3); Diente (maya) o 
Yerba –náhuatl– (lugar 12) y Señor (maya) o Flor –ná-
huatl– (lugar 20). No obstante esto último, en los tres 
casos sabemos que esos días estuvieron en los lugares 3, 

11 Los años del xiuhmolpilli serían 1 Casa, 2 Conejo, 3 Caña, 4 Peder-
nal, 5 Casa, 6 Conejo… y así hasta llegar al último año del xiuhmol-
pilli, que es 13 Pedernal, completando 13 numerales para cada uno 
de los cuatro signos. Para el primer año del siguiente xiuhmolpilli se 
regresaba a 1 Casa.

12 Por ejemplo, el año 2 Casa inicia el día 1 Lagartija y el año 1 Casa 
inicia en 13 Lagartija.

13 Hans Prem (2008: 58) comprobó, al igual que nosotros, que la serie 
de 20 signos se repetía en un orden fijo y que tenían un significado 
parecido en diferentes idiomas; sin embargo, él dice que entre los 
mayas yucatecos únicamente seis tenían una semántica similar a la 
del centro de México y Oaxaca. Nosotros la vemos en muchos más.



R. B. Morante López/Anales de Antropología 53-2 (2019): 135-149138

12 y 20 del orden de los días del tonalpohualli (náhuatl) o 
tzolkin (como le llamaban los mayas). También tenemos 
evidencia del uso de los días Diente y Señor en algunos 
calendarios del centro de México.

A pesar de los estudios hechos hasta la fecha, hay 
quien cuestiona qué tan exactos fueron los calendarios 
mesoamericanos.14 Las sociedades prehispánicas tuvieron 
como base de su economía la agricultura, pero no por esa 
razón dejaron de cuidar la precisión de sus calendarios; 
fue precisamente, como dice Johanna Broda (1990: 75), 
la observación de la naturaleza, particularmente de los 
cuerpos celestes, la que permitió llegar a la precisión en 
el cómputo del tiempo. En Xochicalco hay evidencia de 
que los calendarios tuvieron una sorprendente exactitud 
gracias al registro del movimiento aparente del Sol en el 
cenit (cueva astronómica) y en el horizonte (con el Po-
pocatépetl y el cerro Jumil como marcadores), el cual se 
incorporó a través de los calendarios a su cultura y que 
había sido fijado matemáticamente (Morante 1993). La 
obsesión que tuvieron los sabios de este sitio por calcular 
los ciclos temporales es tan sorprendente como la que 
se ha documentado entre los mayas del periodo Clásico, 
tal como lo asienta Eric Thompson (1959: 163) quien la 
califica como “proeza intelectual”. 

Xochicalco

Xochicalco se encuentra en el actual estado de Morelos 
y su florecimiento se dio tras la declinación de 
Teotihuacán, a partir de la segunda mitad del siglo vii 
dC. Las relaciones de Xochicalco en el ámbito regional 
y mesoamericano generaron intercambios materiales y 
culturales.15 La tradición teotihuacana estuvo presente 
desde el principio en Xochicalco y posteriormente la 
mixteca, la de la costa del Golfo y la de la zona maya, 
principalmente. Se trata de un periodo en el que se hace 
evidente la comunicación constante en el campo de la 
religión y el eclecticismo en el arte. A la época de 
auge del sitio se le ha llamado Epiclásico y llega hasta 
el inicio del siglo x. La ubicación de Xochicalco, en lo 
alto de tres colinas, fue cuidadosamente seleccionada, 
éstas se remodelaron mediante terrazas conectadas con 
escalinatas y calzadas. El carácter defensivo del sitio se 
ve en los muros, pórticos y fosos que se construyeron en 
el cerro Xochicalco y en su vecino cerro La Bodega; lo 
anterior era fundamental en una época de reacomodos 

14 Por ejemplo, Hans Prem (2008: 69) piensa que una sociedad agra-
ria no necesita de un calendario exacto.

15 Las relaciones más evidentes son con Teotihuacán, Tajín y la zona 
maya. La Pirámide de las Serpientes Emplumadas hace evidentes 
dichos vínculos: con los dos primeros sitios por sus taludes y ta-
bleros, al igual que por los relieves consistentes en serpientes on-
dulantes entre signos marinos, que nos recuerdan la Pirámide de 
Quetzalcóatl de Teotihuacán y con las volutas que nos recuerdan 
las que se labraron en los relieves de Tajín. Con la zona maya se ve 
en los relieves de los personajes de perfil de la pirámide xochicalca, 
pero además en muchos otros vestigios, como las estelas labradas, 
los estucos, las calzadas, la cerámica, el calendario y otras esculturas.

políticos entre poblaciones dominantes. Hacia el oeste 
tenía una fuente de agua permanente: el río Tembembe, 
afluente del Balsas. Podía controlar un paso comercial 
entre los dos océanos y entre los altiplanos centrales y la 
costa del Pacífico, dos regiones climática y culturalmente 
simbióticas. A lo anterior se suma su entorno montañoso 
y su clima, con una baja nubosidad, que le permitía tener 
un cielo despejado la mayor parte del año. 

En su momento de mayor auge la ciudad tuvo alre-
dedor de 4 km² y 20 mil habitantes y estaba comuni-
cada, mediante calzadas pavimentadas,16 con al menos 
una docena de sitios o barrios cercanos. Una sociedad 
muy estratificada pobló este sitio, la cual se distribuyó 
desde la parte más alta, habitada por la élite, con palacios 
y templos suntuosos como los de la Acrópolis, hasta las 
terrazas donde vivían artesanos en unidades habitacio-
nales, mismas que descienden hacia los valles aledaños, 
donde estaban las sencillas chozas de los labradores. Su 
economía se basaba en la producción de lítica, textiles, 
cerámica y otros artículos de uso doméstico y ritual, al 
igual que en la procuración de servicios religiosos y mé-
dicos. El control de los campesinos, pescadores y cazado-
res de áreas aledañas les permitía el acceso a una amplia 
gama de productos alimenticios. Las construcciones del 
sitio fueron abandonadas a partir del siglo xi17 debido, 
probablemente, a una revuelta interna o a una invasión 
externa que incendió la ciudad. 

No obstante lo anterior, el sitio no se perdió en la 
memoria, permaneció presente en algunas leyendas del 
Virreinato, que hasta hoy perviven.18 Sus monumentos 
más importantes: el Templo de las Serpientes Empluma-
das y la Gruta del Sol han destacado desde que José An-
tonio de Alzate los describió en 1791. El primero por sus 
extraordinarios relieves y la segunda por las narraciones 
de la mítica visita del Sol a su interior. En el sitio que-
daron evidencias de una escritura que narra aspectos re-
ligiosos, históricos y cronológicos; se plasmaron en obras 
de arte que no dejan duda del grado de refinamiento y 
sensibilidad que tuvieron estos artistas, sobre todo en la 
escultura en piedra. Algunas de ellas presentan un arte 
realista, pero también abstracto y surrealista, que la socie-
dad occidental conoció muchos siglos después. En otras 
exquisitas esculturas de Xochicalco podrían repetirse las 
palabras que usa Beatriz de la Fuente cuando describe la 
decoración del edificio de las Serpientes Emplumadas, 
cuyos:

...relieves de corte preciso y profundo, plano en 
la superficie externa, producen notables efectos de 

16 Hirth y Cyphers (1988: 133) hablan de nueve de estos caminos.
17 Hirth y Cyphers (1988: 139) reportan que la densa población des-

aparece hacia 900 dC, pero recientes fechamientos de termolumi-
nescencia (Silvia Garza Tarazona, comunicación personal, 29 de 
julio de 2017) la ubican hacia mediados del siglo XI dC. 

18 En Tepoztlán, Morelos, quien esto escribe recopiló en 1987 testi-
monios que mezclan la leyenda del Tepozteco con la de un dragón 
al que llaman “Xochicalca”, sin duda inspirado en los relieves de la 
Pirámide de las Serpientes Emplumadas de Xochicalco.



R. B. Morante López/Anales de Antropología 53-2 (2019): 135-149 139

claroscuro que contribuyen, a su vez, a destacar la 
animación de las imágenes relevadas y la variedad co- 
lorística de las piedras. Tales relieves se advier-
ten como prominentes plantas trepadoras que se 
afincan en la plana superficie del muro; dentro de 
su orden y concierto vitalizan la rígida estructura 
geométrica del edificio (De la Fuente 1995: 168).

Antecedentes en el estudio del tonalpohualli 
xochicalca 

Para conocer el calendario prehispánico contamos con 
datos provenientes de códices, crónicas e inscripciones 
en piedra. Estas últimas son, según Caso (1967: 41), 
“...la más auténtica fuente de conocimiento sobre el 
modo de pensar de los antiguos indios.” Es el caso de 
Xochicalco donde solo contamos con inscripciones en 
piedra. Para llegar al tonalpohualli xochicalca se hará un 
inventario de los glifos hallados en el sitio y, con base 
en ellos, siguiendo el modelo de los tonalpohuallis mexica 
y mixteco, se propondrá su orden. Se trata de seguir 
hacia atrás el núcleo duro del calendario, recurriendo a 
las fuentes mejor documentadas, tal como recomienda 
López Austin (1994: 13). Caso (1967: 167-186) describe 
el calendario xochicalca en unas cuantas páginas, para 
lo cual se basa en las inscripciones del mencionado 
templo, en cuatro estelas del sitio y en cuatro piedras. 
Allí deja claros cinco puntos: a) existió el tonalpohualli 

en Xochicalco; b) es posible reconstruir su estructura; 
c) los glifos epónimos del calendario xochicalca fueron 
Conejo, Caña, Pedernal y Casa; d) identifica ocho de 
los glifos aztecas que son: Lagarto, Casa, Tigre, Muerte, 
Conejo, Mono, Caña y Movimiento (además, encuentra 
tres parecidos a los teotihuacanos: Ojo de Reptil, 
Lluvia y Pedernal y los glifos “A” y “K” del calendario 
zapoteco); y e) para indicar cuándo un glifo se refería 
al año (epónimo) usaron dos métodos: el amarre o asa 
en el cartucho y el entrelace del triángulo y el trapecio 
(adoptado también por los mixtecos y de posible origen 
zapoteco o teotihuacano). 

Sin restar al indiscutible mérito de Alfonso Caso, él 
no buscó ordenar los trece signos que encontró, además 
de que un análisis poco sistemático lo llevó a resultados 
un tanto confusos. Décadas después de este pionero es-
fuerzo, Edmonson (1995: 335), basado totalmente en la 
obra de Caso, presenta una propuesta de orden en esos 
signos, pero identifica erróneamente algunos de ellos, ya 
sea porque recurre a signos de Tenango o porque no lee 
de modo correcto la piedra del Palacio y la piedra de Se-
ler; es el caso que presentan ocho de sus glifos: d. Iguana 
(no aparece), e) Culebra, g) Venado, i) Agua, l) Sol, n) 
Tigre, o) Águila, p) Tecolote y r) Pedernal. En mi tesis yo 
realicé otro intento de reconstrucción del tonalpohualli 
xochicalca (1993: III, 32); con una metodología similar 
a la seguida en el presente estudio en el análisis de alre-
dedor de 90 signos leídos en relieves de piedra hallados 
en la zona arqueológica. Con base en ese estudio, ubiqué 

Figura 1. Ejemplo de signos calendáricos en el Templo de las Serpientes Emplumadas de Xochicalco.



R. B. Morante López/Anales de Antropología 53-2 (2019): 135-149140

Figura 2. Las estelas de Xochicalco: número 2 (arriba) y número 
3 (abajo) de Xochicalco. Dibujos de Hipólito Sánchez (según 

César Sáenz: 1961).

18 de los 20 signos y no encontré dos de ellos: X) Perro 
y XV) Águila. Posteriormente, Laura Rodríguez Cano 
(2000: 179), en su estudio comparativo para el calenda-
rio ñuiñe,19 afirma que el calendario xochicalca proviene 
del sistema zapoteco,20 a diferencia de Caso (1967: 167), 
Edmonson (1995: 334) y yo (1993: III, 32), quienes 

19 En Xochicalco no tenemos los problemas que presenta el calendario 
ñuiñe, ya que en éste los signos proceden de varios sitios arqueo-
lógicos, muchos de los cuales no han sido fechados con precisión.

20 Se basa solo en la obra de Caso (1967) y, por desgracia, ignora 
otros esfuerzos para reconstruir el calendario xochicalca, del cual 
dice que requiere de un estudio sistemático, mismo que ya había 
hecho Morante (1993).

reconocemos un antecedente sobre todo teotihuacano, 
aunque no negamos posibles influencias zapotecas y ñuiñes.

El tonalpohualli xochicalca

Tras mi primer intento de reconstrucción de este 
calendario, para el cual me basé en alrededor de 90 
signos, como ya indiqué antes, en la actualidad he podido 
ver y analizar un total de 115, lo que me ha llevado 
a complementar y actualizar mi propuesta original. 
Recordemos que la selección de estos signos fue riguro-
sa en cuanto a que el hecho que indica el carácter de 
glifo calendárico es el numeral que lo acompaña; el que 
una fecha señale un homónimo o topónimo no le quita 
ese atributo. Xochicalco tuvo un sistema de escritura 
muy ecléctico: usó simultáneamente una numeración 
mediante una serie de puntos y mediante punto y barra. 
La transparencia icónica21 facilita la identificación de 
algunos signos calendáricos, como de seres vivos (lagarto, 
conejo, serpiente, venado, mono, perro, tigre, águila, 
zopilote, señor) y otros como el agua, la lluvia, la casa, 
la caña, la muerte y el pedernal. Hay otros que no son 
tan directos: Ojo de Reptil (Viento), Pie, Hierba (A) y 
Movimiento; para ubicar a estos últimos, se recurre a 
analogías con otros calendarios. 

A continuación describiremos el tonalpohualli xochi-
calca basándonos en el orden que presentan sus signos en 
decenas de sistemas calendáricos de Mesoamérica, sobre 
todo del Posclásico. Usaremos la numeración romana y 
los nombres en español y náhuatl. Los 115 signos con 
numerales que hemos registrado en Xochicalco hasta 
2017, se labraron en piedra. Para indicar su procedencia 
exacta de manera sintética, usaremos siglas de cada una 
de las piedras o monumentos donde los observamos, a 
los cuales acompañaremos con los numerales que apare-
cen con ellos, los cuales se indican entre paréntesis luego 
de las siglas que identifican el monumento donde se ubi-
ca el signo y las cuales se basan en el nombre con el que 
es mejor conocido: tse para el Templo de las Serpientes 
Emplumadas (figura 1); E1, E2 y E3 para las tres estelas 
halladas por César Sáenz (figura 2); E4 para la Estela de 
los Dos Glifos; PP para la Piedra del Palacio o de Coatlán 
(figura 3); PS para la Piedra de Seler; LM para la piedra 
de La Malinche; 3C para la Piedra del año 3 Conejo; 4C 
para la Piedra del año 4 Conejo (figura 4); FN para la 
Piedra del Fuego Nuevo (figura 5); 13A para la Piedra de 
13 Acatl; PC para la Piedra de la Conquista, como he-
mos llamado a la que se encuentra en la Bodega del inah 
Cuernavaca y que tiene nueve signos calendáricos;22 ET 

21 Entendemos por transparencia icónica el hecho de que podamos 
leer en un signo el objeto al cual se refiere. Por ejemplo, el que 
aparezca la imagen de un conejo indica el día conejo.

22 Esta piedra no ha sido publicada; se encontró durante el Proyecto 
Especial Xochicalco en el año 1995. Allí tuvimos la oportunidad 
de conocerla por cortesía de la Mtra. Silvia Garza Tarazona, a quien 
por el glifo de un templo en llamas que se ve en ella, hemos sugeri-
do le llame “Piedra de la Conquista”.



R. B. Morante López/Anales de Antropología 53-2 (2019): 135-149 141

I. Lagarto o Cipactli (figura 8 a). Se conservó un solo 
signo en tse (5).

II. Ojo de Reptil o Ehecatl (figura 8 b). Caso le llama 
Ojo de Reptil y lo reconoce aquí, al igual que en Teoti-
huacan, como Ehecatl. Aparece doce veces, seis de ellas 
en el tse (9) donde planteamos que indica la fecha de un 
eclipse (Morante 2019: 82). En la estela 1 (7) puede ser 
homónimo de Quetzalcoatl. Los restantes son: PC (3), 
ms (9), tse (9), E4 (9) y 4C (7).

III. Casa o Calli (figura 8 c). Aparece doce veces con 
tres variantes; la primera solo se ve en E1 (4) y es la que 
Caso llama “Ca”. Solo se distingue de la segunda varian-
te por un personaje que está acostado ante el signo más 
usual para esta posición, mismo que aparece en nueve 
ocasiones: tse (?), E1 (9), E2 (7), E3 (9), PP (3), MS (3), 
MS (3), MS (4) y PP (4). Aparece como signo de año. La 
tercera variante de Calli aparece en dos ocasiones: tse (5 
y 10) y 3C (5 y 10) con una mano sobre una barra que 
indica una segunda fecha relacionada con los mismos nu-
merales en ambos casos: 5 y 10. 

IV. Pie o Xotl (figura 8d). No se encontró el glifo La-
gartija o Cuetzpallin que asumía la imagen de un reptil 
con patas, como la lagartija o la iguana. Hemos colocado 
en esta posición al signo Xotl, que sin duda correspon-
dió a un día del tonalpohualli xochicalca que Edmonson 
(1995: 335) ubica en la posición X. Caso (1967: 173) lo 
encuentra en Tula bajo el nombre del rey Nacxitl (4 Pie) 
y en Monte Albán lo denomina “Signo K”. En Xochi-
calco aparece 4 veces: PS (1), PP (13), PP (6) y LM (3). 

Figura 3. Piedra del Palacio.

Figura 4. Piedra del año 4 conejo.

para la Estela de Tetlama (figura 6) y MS para varias pie-
dras del Museo de Sitio (figura 7).23 

23 Las estelas 1, 2 y 3 (E1, E2 y E3) al igual que la piedra 4C, se 
encuentran en el Museo Nacional de Antropología; E4 está en el 
Museo de Sitio; PP, LM, 3C y FN están en el Palacio de Cortés en 
Cuernavaca.



R. B. Morante López/Anales de Antropología 53-2 (2019): 135-149142

Figura 5. Piedra del Fuego Nuevo.

V. Serpiente o Coatl (figura 8e).Tenemos dos repre-
sentaciones: en FN (2) y PC (1). 

VI. Muerte o Miquiztli (figura 8f ). Tenemos dos de 
ellos: Caso (1967; 173) lo identifica plenamente en tse 
(10). Lo tenemos además en E2 (2); es una cabeza de 
Xipe según Caso (ibidem). No aparece como un cráneo 
como en el Posclásico, sino como cabeza de muerto con 
ojos cerrados.

VII. Venado o Mazatl (figura 8 g). Hay dos represen-
taciones, en: tse y en PS (¿10?). Caso no encuentra este 
glifo, pero Noguera (1929: 43) identifica como nosotros 
al primero de los mencionados. 

VIII. Conejo o Tochtli (figura 8 h). Aparece doce 
veces y es el segundo más frecuente, siendo además el 
que más aparece como epónimo (5 veces), acaso porque 
nombraba un año del xiuhmolpilli. Lo encontramos en: 
ET (4), PC (4), E1 (13), E1 (7), E1 (7) y E1 (9), PS (6), 
PP (3), PP (4), LM (3), 3C (3) y 4C (4).  

IX. Agua o Atl (figura 8 i). El día agua se encuentra 
solo una vez en: 4C (1). 

X. Perro o Izcuintli (figura 8 j). En Xochicalco se en-
contró una sola vez en: PC (3). 

XI. Mono u Ozomatli (figura 8 k). Hay seis ejemplos 
en: PC (5), tse (5), tse (13), tse (11), E3 (4) y PP (3). 

XII. Hierba o Malinalli (figura 8 l). Caso (1967: 172) 
le llama glifo “A” y duda que sea el glifo Atl del Posclásico 
o el de movimiento, estamos de acuerdo, ya que existie-
ron en Xochicalco otros glifos para estos días; se pregunta 
si es Malinalli y da un argumento convincente: en los 
antiguos calendarios itlan, “su diente” era hierba torcida. 
Hay cinco ejemplos: en PC (7), tse (6), PP (7), 3C (7) y 
4C (6). Su identificación con el signo Movimiento (XVII 
Ollin) no es posible, ya que tres veces (en tse, PP y 3C) 
aparecen ambos en un mismo texto, lo que nos indica 
que son dos glifos distintos.

XIII. Caña o Acatl (figura 8 m). Es por mucho el glifo 
más abundante en Xochicalco, aparece 26 veces, más del 
doble de los que le siguen (Ehecatl y Calli) con 9 ocurren-

Figura 6. Estela de Tetlama.



R. B. Morante López/Anales de Antropología 53-2 (2019): 135-149 143

Figura 7. Ejemplo de signos calendáricos en piedras del Museo de Sitio de Xochicalco.

cias cada uno. Lo encontramos sobre todo en el Templo 
de las Serpientes Emplumadas (7 veces) y en las estelas 
(12 veces) casi siempre ocupando sitios prominentes. 
Aparece en: PC (5) (11) (13), tse (8), tse (?), tse (?), 
tse (8), tse (6), tse (10), tse (3), E1 (5), E1 (6), E1 (5), 
E2 (13), E2 (8), E3 (12), E3 (2), E3 (2), E3 (10), E3 
(13), E3 (3), E4 (10), PS (5), 13A (13) y MS (6) (13). 
10 Acatl aparece 5 veces. Con amarre de año se ve en 
tres ocasiones, dos de ellas en el Templo de las Serpientes 
Emplumadas.

XIV. Tigre u Ocelotl (figura 8 n). Aparece dos veces en 
tse (7) y PC (8). 

XV-1. Pluma o Quetzalli (figura 8 o). Caso (1967: 
146) lo denominó “Ojo” y “Turquesa” en sus ejemplos 
para Teotihuacán y Huajuapan (1967: 151). Preferimos 
llamarlo Quetzalli, que tiene un significado similar al de 
“Turquesa” o “Precioso”. En Xochicalco lo encontramos 
en una ocasión MS (10) y lo consideramos como una 
variante anterior al signo Cuauhtli, que también aparece 
en el sitio.

XV-2. Águila o Cuauhtli (figura 8 p). Hay un solo 
ejemplo y está en: ET (4).

XVI. Zopilote o Cozcacuauhtli (figura 8 q). Solo lo 
tenemos una vez en: PP (10).  

XVII. Movimiento u Ollin (figura 8 r). Tenemos siete 
ejemplos: ET (2), tse (2), E1 (6), E3 (4), PP (2), PP (2) 
y 4C (8). 

XVIII. Pedernal o Tecpatl (figura 8 s). Sáenz le llamó 
“Rayo Solar” y Caso lo identificó con “Pedernal”. Tenemos 
cinco ejemplos, dos de ellos con amarre de año en MS 
(4) y tse (10) además de estar como día en E2 (9), (13) 
y (6).

XIX-1. Precioso o Chalxihuitl (figura 8 t). Coloca-
mos en esta posición un signo con forma de cruz suiza 
o quincunce que también se encontró en Teotihuacán 
(Caso 1967: 151), Monte Albán (Tumba 104) y la Mix-
teca (Piedra 12, Las Minas). En Xochicalco se ve claro en 
cuatro ejemplos, todos en estelas: ET (3), E1 (4), E3 (4) 

y E3 (4).24 La bigotera de Tláloc y el signo de “Precioso” 
o “Chalxihuitl”, sugirió su ubicación en esta posición al 
corresponder semánticamente con el “Dios de Las Tor-
mentas”.

XIX-2. Lluvia o Quiahuitl (figura 8 u). Caso (1967: 
175) se pregunta si el glifo que llama Corazón o Sangre 
en Teotihuacán puede ser identificado con este día, sin 
embargo no se trata de un día porque no lo tenemos con 
numerales. En Xochicalco lo encontramos cuatro veces: 
E2 (7), E2 (7), E3 (4) y MS (5). Lo hemos considerado 
una versión tardía del signo Precioso por ser más común 
en el Posclásico. Caso (1967: 176) lo encuentra en Tula y 
Edmonson (1995: 321) lo ubica en esta misma posición 
en el calendario de Tula, en donde encuentra dos signos 
idénticos al de Xochicalco. 

XX-1. Señor o Tecuhtli (figura 8 v). Caso (1967: 173) 
lo encuentra en PS (10), nosotros lo encontramos ade-
más en: MS (10) y (1). 

XX-2. Flor o Xochitl (figura 8 w). En esta posición 
tenemos un ejemplo de la posible variante de los calenda-
rios del Posclásico, en forma de flor. En Xochicalco solo 
aparece una vez en PC (2).

La mayoría de los signos registrados aparecen en pie-
dras diversas (45%), entre las que destacan la Piedra del 
Palacio con 9 signos calendáricos y la Piedra de la Con-
quista (Bodega inah Cuernavaca) con 8 signos (16% 
entre las dos últimas). Las estelas siguen con el 34% del 
total de signos y en tercer lugar tenemos el Templo de 
las Serpientes Emplumadas que, a pesar de su tamaño y 
de sus numerosas inscripciones, solo completa 21% del 
total de nuestros signos calendáricos. Quizá se deba a que 

24 Caso (1967: 182) duda que en Teotihuacán sea signo de día por 
tener los numerales dentro del cuadrete o cartucho. No obstante, 
en Teotihuacán lo vemos con tres y cuatro puntos, es decir que se 
trata de numerales distintos asociados con el signo. En Xochicalco 
hay otros signos calendáricos, aparte de éste, que tienen numerales 
dentro del cuadrete, como el glifo Caña, que aparece en E2 (8) y 
E3 (12) donde Acatl tiene dentro del cuadrete numerales distintos.



R. B. Morante López/Anales de Antropología 53-2 (2019): 135-149144

8a 8b 8c 8d 8e 8f

8g 8h 8i 8j 8k 8l

8m 8n 8o 8p 8q 8r

8s 8t 8u 8v 8w

Figura 8. Signos del tonalpohualli de Xochicalco.

en el tse se dio preferencia a un discurso público, históri-
co y mítico como una manifestación de poder y legitima-
ción, como lo prueba que algunos de esos glifos, como 
el 9 Ojo de Reptil, indique un eclipse (Morante 2019: 
82). Las tres estelas encontradas por César Sáenz y dos 
piedras, ambas de características muy similares (la Piedra 
del Palacio [PP]) y la Piedra de la Conquista (PC) com-
prenden la mitad de nuestro corpus glífico y, a diferencia 
de las inscripciones del Templo de las Serpientes Emplu-
madas, el contexto en el que se encontraron sugiere que 
tenían un carácter más íntimo, oculto y reservado para 
quien podía leerlas. Las estelas descubiertas dentro de la 
Estructura A (Sáenz 1961: 40) y las dos piedras mencio-
nadas (PC y PP) tienen un tamaño y un peso que per-
mite esconderlas y, en un momento dado, transportarlas. 

Más de la mitad del corpus analizado de signos (67 in-
cidencias de 115) se concentra en cinco glifos: II. Ehecatl 
(12 veces); III. Calli (12 veces); VIII. Tochtli (12 veces); 
XIII. Acatl (26 veces) y XVIII. Tecpatl (5 veces). Se trata 
del 58% del total en cinco de los 23 glifos, o sea que los 
18 restantes cuentan con el 42% del total (un promedio 
de dos incidencias para cada uno). Este análisis cuantita-
tivo parece significativo y nos lleva a pensar que el signo 
de día más repetido: II. Ehecatl, se presenta  relacionado 
tanto con el nombre de una deidad o personaje deificado 
como Quetzalcoatl, y que a la vez se refiere a un evento 
significativo que se repite en los taludes del Templo de las 
Serpientes Emplumadas. En cuanto a los cuatro signos 
restantes (posiciones III, VIII, XIII y XVIII), con 55 in-
cidencias (casi la mitad del total), su abundancia se debe 
a que son signos tanto para un día como para un año. No 
obstante, a pesar de que Acatl es el signo más abundante, 

solo en dos de las 26 ocasiones en las que lo registramos 
tiene el amarre que indica su calidad de año y en am-
bos casos aparece en un lugar destacado del Templo de 
las Serpientes Emplumadas, al lado de la escalinata, en 
los paneles de los taludes occidentales y como parte de 
una relevante escena calendárica que ha sido interpretada 
como el cálculo de una corrección. 

La reforma calendárica de Xochicalco

Cuando observamos los signos del piye25 de Monte 
Albán, y los comparamos con los calendarios mixtecos 
del Posclásico, notamos que hubo cambios en los iconos 
de algunos días a lo largo del periodo Clásico. Lo mismo 
apreciamos al comparar el tonalpohualli teotihuacano 
con el mexica. Al parecer fue en la región ñuiñe de 
Oaxaca donde se dio la transición del piye hacia el 
Posclásico.26 El cambio del centro de México se dio en 
Xochicalco, que así se convirtió en el eslabón entre los 
sistemas cronológicos teotihuacano, tolteca y mexica. 
Los 23 signos que se encontraron en Xochicalco para 
designar los 20 días del tonalpohualli, detallados en el 
punto anterior, indican que en este sitio se realizó un 
cambio en los iconos que representaban algunos de los 
días del calendario ritual. Dado que la temporalidad de 
Xochicalco abarcó del siglo vii hasta el xi dC, es decir, 
del Clásico tardío al Posclásico temprano, todo lleva a 
pensar que en un momento determinado dentro de esos 

25 Entre los zapotecos la palabra piye significa lo mismo que tonalpo-
hualli en náhuatl y tzolkin en maya.

26 Ver el artículo de Laura Rodríguez Cano (2000: 171).



R. B. Morante López/Anales de Antropología 53-2 (2019): 135-149 145

cuatro siglos se dio una reforma calendárica. Este hecho 
demuestra que no es casual que en Xochicalco tengamos 
la mayor cantidad de signos calendáricos durante los 
periodo Clásico y Posclásico temprano de todo el centro 
de México. Hasta ahora hay evidencias de tres signos 
con dos variantes; los tenemos en las posiciones xv 
(Quetzalli - Cuauhtli), xix (Chalxihuitl - Quiahuitl) y xx 
(Tecuhtli - Xochitl). Pudo haber variantes en los signos de 
alguno o algunos de los otros 17 días del tonalpohualli, 
sin embargo hasta ahora no hay evidencia de ellas. 

En la posición xv tenemos solo dos ejemplos, uno 
con la figura del Ojo Emplumado que Caso (1967: 146) 
reporta para Teotihuacán y que nosotros llamamos Quet-
zalli. No hay duda de que es un día del tonalpohualli en 
el Clásico temprano. La segunda variante tiene la figura 
del águila, propia de muchos calendarios del Posclásico 
(mexica y mixteco entre los más conocidos). En la posi-
ción xix colocamos Chalxihuitl; lo hicimos siguiendo a 
Caso (1967: 175), quien identifica la cruz como símbolo 
de piedra verde, metáfora del agua y con la cual se obser-
va la bigotera del llamado Dios de las Tormentas. Aparte 
de identificarlo en Teotihuacán, se le tiene en Monte Al-
bán como día del Piye, de allí que se le feche para el Clá-
sico temprano. En el calendario mixteco lo tenemos en 
un contexto del Posclásico; allí posiblemente se conservó 
a través del calendario zapoteco. Al otro signo de esta po-
sición le llamamos Quiahuitl, de acuerdo con el nombre 
que recibió en el Posclásico. En la posición xx tenemos 
al signo Tecuhtli, identificado en Teotihuacán (Morante 
1996: 124); es el día Ahau en el Tzolkin maya, adonde se 
le ve, al menos, desde el Clásico temprano. El otro signo 
que ocupa esta posición es Xochitl, que aparece como tal 
en los calendarios del Posclásico. 

Los portadores del año en Xochicalco 

Ya mencionamos que la existencia de indicadores de 
año no deja duda alguna acerca del conocimiento del 
xiuhpohualli y el xiuhmolpilli en Xochicalco, donde hay 
evidencia de dos sufijos gráficos27 que indican años: 
un amarre que ata el cuadrete de día y el signo Rayo/
Trapecio que se sobrepone a dicho cuadrete. Entre los 
115 signos de día que reunimos en Xochicalco, el amarre 
que ata el cuadrete aparece como principal indicador 
de año,28 ya que solo en dos casos vemos el signo del 
año (Rayo/Trapecio); ambos están en la Estela 2 sobre 
los signos 13 y 9 Tecpatl. Comprobamos que más de la 
mitad de los 115 signos calendáricos registrados en el 
sitio se concentran en las posiciones iii, viii, xiii y xviii, 
lo cual nos dio un primer indicio acerca de su uso en 
dos contextos: como día y como año. Lo confirmamos al 

27 Consideramos sufijo gráfico un elemento icónico que al agregarse al 
signo calendárico modifica su sentido.

28 Caso (1987: 180) considera que el signo más común como indi-
cador de año es el Rayo/Trapecio y que en segundo lugar está el 
amarre, sin embargo no hay duda de que en Xochicalco éste ocupa 
el primer lugar en incidencias.

observar que sus posiciones se separan cuatro dígitos y que 
todos los indicadores de año en ambas variantes (amarre 
y Rayo/Trapecio) aparecen en estos cuatro signos. Al 
parecer, en Xochicalco no hubo cambio en los portadores 
como los que se dieron en otras épocas y lugares.29 Más 
adelante veremos que Alfonso Caso propone que entre 
Teotihuacán y Xochicalco hubo cambio de portadores.

En Xochicalco hay un único ejemplo del signo indi-
cador del xiuhmolpilli, está en la llamada Piedra del Fue-
go Nuevo del Palacio de Cortés en Cuernavaca y se le ve 
al lado del año 1 Tochtli (con amarre en el cuadrete) y del 
día 2 Coatl. El Fuego Nuevo se encendía en Mesoamérica 
al menos desde inicios del periodo Clásico30 al iniciar un 
xiuhmolpilli (cada 52 años), por tanto indica este perio-
do; en Xochicalco el primer Fuego Nuevo está indicado 
en esta piedra con el numeral 1 que se labró dentro del 
signo del mamalhuaztli.31 Es posible que Calli haya sido 
anterior a Tochtli porque de los signos de año es el pri-
mero que aparece en el orden de los días; en Xochicalco 
el primer año del xiuhmolpilli y el encendido del Fue-
go Nuevo, pudo cambiar una posición en ese orden a 1 
Tochtli.32

La reforma calendárica xochicalca indicada en el pun-
to anterior no solo se observa en los iconos de los días, 
sino en los signos epónimos o marcadores de año dentro 
del xiuhpohualli. Caso propone que en Teotihuacán los 
portadores del año estaban en una posición anterior (II, 
VII, XIII y XVII), por lo que deduce que entre 

…Teotihuacan y Xochicalco, sucedió algo seme-
jante a lo que pasó entre los zapotecos y los mix-
tecos: un cambio de portadores de año, pasando 
de los que ocupan los lugares 2º, 7º, 12º y 17º, a 
los que ocupan los lugares 3º, 8º,13º y 18º en la 
lista de los días” (puntos suspensivos míos) (Caso 
1967: 182).

Hubo cambios en los portadores que se dieron en 
ciertas épocas y lugares determinados, pero siempre con-
servando el orden de los días del tonalpohualli, por lo 

29 Si los portadores eran los signos que estaban en las posiciones dos, 
siete, doce y diecisiete, el cambio se dio en las posiciones respectivas 
siguientes: tres, ocho, trece y dieciocho. En otros casos, como sucedió 
a fines del Posclásico con el calendario mexica, el primer año del xiuh- 
molpilli (se encendía el Fuego Nuevo) se corrió una posición dentro 
del orden de una misma serie, por ejemplo de 1 Tochtli a 2 Acatl. 
Sin embargo, en todos estos casos siempre se cuidó conservar el 
orden de los días del tonalpohualli y la distancia de cuatro dígitos 
entre portadores.

30 En Teotihuacán hay varias piedras labradas con símbolos del Fuego 
Nuevo; hoy están en el museo de sitio, pero originalmente se halla-
ban frente a la Pirámide del Sol.

31 Nombre con que se conocía a los palos con los que se encendía el 
Fuego Nuevo.

32 A fines del Posclásico los mexicas corrieron una posición el primer 
año del xiuhmolpilli (en el que se encendía el Fuego Nuevo) dentro 
del orden de una misma serie, de 1 Tochtli a 2 Acatl. Rafael Tena 
(1987: 93) basado en el Códice Telleriano Remensis hace referencia 
al año 1 Tochtli (1506) en cuanto a que en él “se solían atar los años 
según su cuenta, y porque siempre les era año trabajoso la mudó 
Montezuma a 2 Cañas” o sea 2 Acatl.



R. B. Morante López/Anales de Antropología 53-2 (2019): 135-149146

cual para cada sitio y periodo debemos determinar el or-
den de los epónimos, según el sufijo de los signos, mis-
mo que los diferencia de los días del tonalpohualli. En 
Teotihuacán no aparece el amarre en el cuadrete del día 
que vemos no solo en Xochicalco, sino en otros sitios del 
Clásico tardío como Tenango, Yucuñudaui y Maltrata. 
Al parecer en Xochicalco no solo se modificó el nom-
bre de algunos días y el orden de los portadores de año, 
sino que también cambió el sufijo indicador de año. Las 
estelas que encontró César Sáenz (1961:39) son proba-
blemente de la última etapa de Xochicalco, ya que Sáenz 
afirma que estaban asociadas con cerámica del horizonte 
tolteca, por ello creemos que el signo del año (Estela 2) 

corresponde a un regreso a la tradición teotihuacana, o 
una referencia simbólica a este sitio.

El tonalpohualli xochicalca y otros calendarios

Tal como el arte xochicalca en general, donde observamos 
cierto eclecticismo, el tonalpohualli refleja una 
combinación de motivos de regiones cercanas. Ya dijimos 
que hay signos del piye zapoteco como los catalogados con 
las letras K (iv), A (xii) y P (xx-1); tres son claramente 
teotihuacanos: los glifos Ojo de Reptil (II) Quetzalli (xv-
1) y Chalxihuitl (xix-1). Vemos que quince son parecidos 

Monte Alban Teotihuacan Mixteca Xochicalco (1) Xochicalco (2) Cacaxtla Códices    1 Códices 2

I

II

III

IV

V

VI

VII

VIII

IX

X

XI

Cuadro 1. Comparativo de los signos de los calendarios xochicalcas
con otros calendarios del centro de México y Oaxaca



R. B. Morante López/Anales de Antropología 53-2 (2019): 135-149 147

a los mixtecos y nahuas (i, iii, iv, v, vi, vii, viii, ix, x, xi, 
xiii, xiv, xv-2, xvi y xx-2) y los dos restantes (xviii y xix-
2) se parecen a los toltecas. Un esquema donde aparecen 
los calendarios más significativos de los periodos Clásico 
y Posclásico del centro de México y Oaxaca (cuadro 1) 
nos permite realizar análisis lógicos y cronológicos que nos 
llevan a sugerir que el tonalpohualli xochicalca (al igual 
que el mixteco del Clásico) se derivó de los calendarios 
de Teotihuacán y Monte Albán; en Xochicalco se reformó 
el calendario entre los siglos vii y ix dC33 periodo en el 
que se difundió hacia Cacaxtla, Tula, Tajín, Maltrata 
y otros sitios contemporáneos, asimismo, se conservó 
durante el Posclásico, hasta la Conquista española. Los 
tonalpohuallis más conocidos son el mexica y el mixteco.

33 Lo anterior se debe a que Xochicalco, de acuerdo con la crono-
logía que nos proporciona Silvia Garza Tarazona (com. personal, 
mayo de 2017), abarcó desde mediados del siglo vii hasta el gran 
incendio fechado por carbono 14 hacia 1064 dC. Sin embargo es 
durante la Fase G, que va de 650 a 900 dC cuando, según Hirth 
y Cyphers (1988:103), se da el crecimiento y desarrollo del sitio. 
Hablamos del periodo Clásico tardío al Posclásico temprano. 

Conclusiones 

En Xochicalco los registros astronómicos funcionaban 
a la par de los calendáricos; ambos eran la base del 
control de muchos aspectos económicos y sociales. 
Observaciones directas en el sitio constataron relevantes 
elementos naturales y humanos que se usaron para 
seguir el movimiento aparente del Sol en días clave del 
calendario, como los solsticios, equinoccios y días de 
paso del Sol por el cenit. A lo largo de 30 años hemos 
comprobado su precisión (Morante 1990, 1993, 2001). 
Se trata de un bagaje científico que incluía el saber 
geográfico usado para seleccionar el sitio donde se 
fundaría la ciudad. Los tonalpohuallis de Teotihuacán y 
Monte Albán probablemente fueron el antecedente del 
calendario de Xochicalco, lugar que heredó una refinada 
cultura que conservó y reformó el sistema calendárico, 
gracias al cual se realizaron cálculos de ciclos celestes 
con enorme exactitud. En Teotihuacán los signos cro-
nológicos están en contextos oscuros; las imágenes de 
los días que se conservan sugieren que se ocultaba el 

XII

XIII

XIV

XV

XVI

XVII

XVIII

XIX

XX

Cuadro 1. Comparativo de los signos de los calendarios xochicalcas con otros
calendarios del centro de México y Oaxaca (continuación)



R. B. Morante López/Anales de Antropología 53-2 (2019): 135-149148

manejo del calendario (Morante 1996). Allí la medición 
del tiempo no parece, ni remotamente, tener el relevante 
papel que tuvo en Xochicalco, donde se dieron reformas 
en días y signos que vemos en los calendarios del 
Posclásico. Estos hechos sugieren un rompimiento con 
la mítica y decadente Teotihuacán, lo cual es una manera 
de señalar la importancia local. Durante el Epiclásico, 
Xochicalco fue un referente en el centro de México y 
posiblemente también para Oaxaca y las costas del Golfo 
y el Pacífico. Mucho de su prestigio se debía al estudio 
de la astronomía y el calendario. La reconstrucción del 
calendario xochicalca que aquí presentamos sugiere 
que fue el eslabón imprescindible entre los calendarios 
del Clásico y el Posclásico. Los estudios arqueológicos 
realizados por más de cien años en Xochicalco y el corpus 
de signos calendáricos que nos sirvió como base, nos 
permiten asegurar que aquí, entre los siglos vii y xi dC, 
se conservó y transformó la calendárica mesoamericana 
compuesta por el tonalpohualli, el xiuhpohualli y el 
xiuhmolpilli. 

Agradecimientos

A la Mtra. Fabiola Carrasco Garduño por la revisión y 
corrección del presente texto. A los arqueólogos Silvia 
Garza Tarazona y Mauricio Escalante Valencia del centro 
inah Morelos. 

Referencias

Alzate, J. A. de (1791). Descripción de las antigüedades 
de Xochicalco, dedicada a los señores de la actual 
expedición marítima del orbe, bajo la dirección 
de Alejandro Malaspina. Gaceta de Literatura de 
México, 2, 31-32. 

Benavente, “Motolinía”, fray T. de (1990). Historia de los 
indios de la Nueva España. México: Porrúa.

Broda, J. (1969). The Mexican Calendar as Compared to 
Other Mesoamerican Systems. Viena: Engelbert Sti-
glmayr. 

Broda, J. (1990). The sacred Landscape of Aztec Calen-
dar Festivals: Mith, Nature and Society. D. Ca-
rrasco (Ed.), To Change Place: Aztec Ceremonial 
Landscapes, (pp. 74-120). Niwot: University Press 
of Colorado. 

Caso Andrade, A. (1967). Los calendarios prehispánicos. 
México: Universidad Nacional Autónoma de Mé-
xico. 

Chavero, A. (1953) México a través de los siglos. México: 
Cumbre.

Edmonson, M. (1995). Sistemas calendáricos mesoameri-
canos. El libro del año solar. México: Instituto de 
Investigaciones Históricas-Universidad Nacional 
Autónoma de México.

Fuente, B. de la (1995). Xochicalco: una cima cultural. 
J. Wimer (Coord.). La acrópolis de Xochicalco, (pp. 
145-208) México: Instituto de Cultura de Morelos.

Hirth, K. y A. Cyphers (1988). Tiempo y asentamiento en 
Xochicalco. México: Instituto de Investigaciones 
Antropológicas, Universidad Nacional Autónoma 
de México. 

Jiménez Moreno, W. (1959). Síntesis de la historia 
pre-tolteca de Mesoamérica. Esplendor del México 
antiguo, 2, 1019-1108.

Kirchhoff, P. (1950). The mexican Calendar and the 
Founding of Tenochtitlan-Tlaltelolco. Transac-
tions of the New York Academy of Sciences, 12 (4), 
126-132. 

Kubler, G. y C. Gibson (1951). The Tovar Calendar. Me-
moirs of the Connecticut Academy of Arts and 
Sciences, xi. New Haven: The Conneticut Aca-
demy of Arts and Sciences.

León Portilla, M. (1986). Tiempo y realidad en el pensa-
miento maya. México: Universidad Nacional Au-
tónoma de México.

López Austin, A. (1994). Tamoanchan y Tlalocan. Méxi-
co: Fondo de Cultura Económica.

Morante López, R. B. (1990). Xochicalco: un pueblo de 
astrónomos. La Jornada Semanal, (53), 33-37

Morante López, R. B. (1993). Evidencias del conoci-
miento astronómico en Xochicalco, Morelos. Te-
sis. México: Escuela Nacional de Antropología e 
Historia.

Morante López, R. B. (1996). Evidencias del conoci-
miento astronómico en Teotihuacan. Tesis. Méxi-
co: Universidad Nacional Autónoma de México.

Morante López, R. B. (2001). Las cámaras astronómicas 
subterráneas. Arqueología Mexicana, 7 (47), 46-52. 

Morante López, R. B. (2018). Los mensajes de la glífica 
y el cielo: ciclos culturales y astronómicos en Xo-
chicalco, Morelos, ms.

Morante López R.B. (2019). Ciclos culturales y astronó-
micos en Xochicalco, Morelos. Anales de Antropo-
logía, 53 (1), 75-88.

Noguera, E. (1929). Guía para visitar las principales rui-
nas del Estado de Morelos. México: Dirección de 
Monumentos Prehispánicos, Secretaría de Educa-
ción Pública.

Prem, H. (1991). Los calendarios prehispánicos y sus 
correlaciones (problemas históricos y técnicos). J. 
Broda, S. Iwaniszewski y L. Maupomé (Eds.), Ar-
queoastronomía y etnoastronomía en Mesoamérica, 
(pp. 389-412). México: Instituto de Investigacio-
nes Históricas, Universidad Nacional Autónoma 
de México.

Prem, H. (2008). Manual de la antigua cronología mexi-
cana. México: Centro de Investigaciones y Estu-
dios Superiores en Antropología Social y Miguel 
Ángel Porrúa. 

Rodríguez Cano, L. (2000). Los 20 días utilizados en las 
inscripciones de estilo ñuiñe. Cuicuilco, Revista de 



R. B. Morante López/Anales de Antropología 53-2 (2019): 135-149 149

la Escuela Nacional de Antropología e Historia, 7 
(19), 161-182.

Sáenz, C. (1961). Tres estelas de Xochicalco. Revista 
Mexicana de Estudios Antropológicos, 17, 39-65. 

Sahagún, Fray B. de (1946). Historia general de las cosas 
de Nueva España. México: Editorial Nueva España. 

Seler, E. (1888). Die Ruinen von Xochilcaco. Verhand-
lungen der Berliner anthropologischen Gesellschaft, 
1888, 94-111.

Tena, R. (1987). El calendario mexica y la cronografía. 
México: Instituto Nacional de Antropología e 
Historia. 

Thompson, J. E. S. (1959). Grandeza y decadencia de los 
mayas. México: Fondo de Cultura Económica, 
México.


