
Anales de Antropología 53-2 (2019): 11-27

Artículo

El entorno simbólico-territorial del Mapa de Teozacoalco: 
representación del paisaje y sus linderos

The symbolic-territorial setting of the Map of Teozacoalco:
representation of the landscape and its boundaries

Manuel Á. Hermann Lejarazu*

Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social,
Benito Juárez #87, Tlalpan Centro, CP 14000, Ciudad de México.

Recibido el 10 de septiembre de 2018; aceptado el 27 de noviembre de 2018

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

Resumen

El Mapa de Teozacoalco ha sido considerado el documento clave para 
el desciframiento de los códices mixtecos: una verdadera “Piedra de 
Rosetta” según Alfonso Caso. No obstante, existe en el mapa un gru-
po de elementos toponímicos cuya lectura o interpretación no ha sido 
del todo esclarecida. Me refiero a los glifos que representan los límites 
o linderos del señorío de Teozacoalco plasmados de manera circular 
alrededor de todo el mapa. De estos glifos, solo una mínima parte 
ha logrado relacionarse con límites entre Teozacoalco y Chalcatongo, 
pero la mayoría de ellos aún no ha logrado localizarse. En el presente 
artículo mostraré los avances de una investigación más amplia que 
me ha permitido identificar un grupo de glifos ubicados en la parte 
norte del mapa. Si bien éstos se emplearon para señalar los linderos 
de Teozacoalco con otros pueblos, su desciframiento y localización 
en campo me permitió reconocer lo que en realidad simbolizan. Con 
ello, ofrezco bases para comprender los conceptos de territorialidad 
indígena plasmados en la cartografía tradicional.

* Correo electrónico: hermann@ciesas.edu.mx

DOI: http://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221e.2019.2.67126
0185-1225 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo la licencia CC-
BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Abstract

The Map of Teozacoalco has been considered the key document for de-
ciphering the Mixtec pictorial manuscripts: a real “Rosetta Stone” ac-
cording to Alfonso Caso. However, there is a group of place signs ele-
ments on the map whose reading or interpretation has not been fully 
clarified. I refer to the glyphs that represent the limits or boundaries 
of the kingdom of Teozacoalco shaped in a circular manner around 
the entire map. Of these glyphs, only a small part has to relate to 
boundaries between Teozacoalco and Chalcatongo, but most of them 
have not yet been located. In this article I will show the progress of a 
wider investigation that has allowed me to identify a group of glyphs 
located in the northern part of the map. Although these glyphs were 
used to indicate the boundaries of Teozacoalco with other towns, 
their decipherment and location in the field allowed me to recognize 
what they really symbolize. With this, I offer insights into the con-
cepts of indigenous territoriality embodied in traditional cartography.

Palabras clave: Mixteca; cartografía indígena; linderos; códices; glifos.

Keywords: Mixteca; Indigenous cartography; boundaries; codices; glyphs.



M. Á. Hermann Lejarazu/Anales de Antropología 53-2 (2019): 11-2712

Introducción

En las obras pioneras de Alfonso Caso (1949) y Mary 
Elizabeth Smith (1973) sobre los códices mixtecos, 
incluso en trabajos más recientes, que engloban las 
características de estos documentos y la historia de su 
desciframiento (Jansen y Pérez 2011), los topónimos 
siempre han desempeñado un papel fundamental para 
comprender los relatos, historias y narrativas registradas 
en las pictografías mixtecas. Desde mi punto de vista, los 
glifos de nombres de lugar no solo cumplen la función de 
otorgarle historicidad a los eventos representados en los 
códices, sino que, aún más allá de eso, ofrecen también 
nociones para comprender las concepciones de espacio 
y territorio que los antiguos habitantes de la Mixteca le 
daban a su entorno. De esta manera, creo que es necesario 
tomar en cuenta que los glifos toponímicos en los códices 
mixtecos no son únicamente un compendio de nombres 
de pueblos o de lugares donde residen linajes, sino que 
también incluyen registros de otro tipo de espacios que no 
aluden exclusivamente a los habitados por el hombre. 

Ya desde hace algunas décadas, Smith (1973: 43-50) 
estableció la distinción entre signos de lugares que repre-
sentan pueblos o cabeceras de señoríos y los que refieren 
a nombres de linderos, parajes o mojoneras. Estos últi-
mos tienen la particularidad de compartir un repertorio 
de signos semejantes a los empleados para registrar nom-
bres de pueblos. Es decir, tanto nombres de poblaciones 
como de linderos se componen a través de los siguientes 
sustantivos geográficos: yucu, cerro; yodzo, valle; yuta, río; 
con la excepción del sustantivo ñuu, lugar, que solamente 
se emplea para nombrar pueblos o señoríos. Como se-
ñala la propia autora, los nombres de linderos aparecen 
más frecuentemente en mapas coloniales tempranos que 
en códices prehispánicos, ya que indican la ubicación de 
fronteras o límites que enmarcan al pueblo o cabecera 
principal ubicada en el centro del mismo mapa. 

De esta manera, Smith identifica alrededor de quince 
sustantivos geográficos que son comúnmente emplea- 
dos en sitios más pequeños que pueblos y que frecuen-
temente aparecen como nombres de linderos.1 La fuente 
principal de esta clasificación se conforma  de dos ma-
nuscritos que la autora analiza de manera particular: el 
Lienzo de Jicayán y el todavía nombrado en algunos ca-
tálogos de códices como Mapa Poscortesiano núm. 36.2

Si bien la identificación de topónimos que represen-
tan linderos es fundamental para comprender la función 
de los nombres de lugar en códices, mapas o lienzos co-
loniales, pienso que debemos tener presente que los es-

1 En la obra de Smith (1973: 47-49) se encuentra un amplio esquema 
(cuadro 4), en el que aparecen enlistados  los sustantivos geográficos 
usados más frecuentemente como linderos y unidades geográficas 
más pequeñas que pueblos. Por razones de espacio solamente men-
ciono nombres como yuvui (arroyo, cañada), toto (peña), nduta 
(agua), itnu (loma).   

2 El Lienzo de Jicayán se encuentra publicado en la misma obra de 
Smith (1973: 319-335, figs. 143-159) junto con un amplio estudio 
del manuscrito. Por otra parte, Bas van Doesburg (2008) y Rodrí-
guez (2016) han realizado estudios recientes del Mapa Poscortesiano.    

tudios de Smith responden a las preguntas y necesidades 
de una época. En efecto, a pesar de que esta autora se dio 
cuenta de que existen signos de lugares en los códices que 
no necesariamente representan grandes pueblos o cabe-
ceras sino, quizá, sitios ceremoniales o incluso pueblos 
sujetos, linderos, etcétera, ella no cesó en la búsqueda 
de relaciones entre lugares registrados en los códices y 
centros políticos importantes, del mismo modo como 
lo había hecho Caso (1960, 1964) en sus comentarios a 
los códices Bodley y Selden; basta con mencionar su pro-
puesta para la identificación del glifo de Juquila (friso de 
grecas y una mano que sostiene una planta anudada) que 
aparece en la página 5 del Códice Colombino, pues Smith 
(1973: 75-76) lo considera equiparable en los mismos 
términos que el pueblo actual como un gran centro reli-
gioso y político. 

Creo que esta misma tendencia se ha exagerado entre 
algunos investigadores contemporáneos (Jansen 1998: 
67-122) pues, si bien no todos los glifos toponímicos en 
los códices refieren necesariamente a asentamientos o po-
blaciones urbanas, todavía persiste una fuerte tendencia 
a relacionarlos ya sea con pueblos o comunidades mo-
dernas, con ciudades o centros políticos de importancia 
macro-regional, o bien, exponen la idea de que un signo 
de lugar refiere a la extensión total de un territorio so-
bre la que un gobernante ejerce su soberanía de manera 
parecida a los señoríos europeos o estados y principados 
alemanes (König 2002: 132). Desde luego, es necesario 
señalar que no estamos en desacuerdo sobre la existencia 
de grandes entidades políticas o grupos de poder uni-
dos o coaligados entre sí, ya sea por medio de alianzas 
matrimoniales o grupos de parentesco compartiendo un 
territorio; pero es necesario matizar el significado y la 
adecuada dimensión que ocupan los glifos de nombres 
de lugar en los códices y en el entorno geográfico que se 
representa en ellos.3 

Por ejemplo, en el Códice Vindobonensis (47-38) (An-
ders et al. 1992a) existe una sección conformada por 
cerca de 165 lugares entre los que destacan topónimos 
de cerros, ríos, valles, cuevas, peñas, barrancas, volcanes, 
palacios, casas o templos, juegos de pelota y, también, 
basamentos piramidales que representan sitios arqueo-
lógicos (Hamann 2008: 119-168; Hermann 2008: 50-
58). De este universo de glifos de lugar, solamente se ha 
podido asociar una mínima parte (alrededor de 15 o 18) 
con pueblos o entidades políticas que funcionaron como 
sedes de linajes. 

A diferencia de los códices Bodley o Selden, en donde 
la imagen de la pareja gobernante garantiza la identifica-
ción de un asentamiento importante o cabecera de algún 
dominio territorial (término registrado en los documen-
tos como yuhuitayu [Terraciano 2001: 118-121]), en rea-
lidad se desconoce la localización o funcionalidad de to-
dos los demás sitios descritos en el Códice Vindobonensis. 

3 Para una propuesta diferente sobre la localización de varios lugares 
representados en las páginas 1 y 2 del Códice Bodley y los glifos de 
la página 22 del Códice Nuttall revisar Hermann (2017). 



M. Á. Hermann Lejarazu/Anales de Antropología 53-2 (2019): 11-27 13

Desde luego, muchos de estos lugares deben representar 
santuarios, adoratorios, espacios de culto o templos que 
no necesariamente estaban habitados (al menos no por 
entidades humanas), pero que resultan reveladores en el 
estudio del territorio y de los espacios sagrados marcados 
por los mixtecos en los códices prehispánicos.  

Creo que la presencia de entornos simbólicos, o es- 
pacios destinados a ciertos cultos, se encuentra plasmada 
en los numerosos glifos de nombres de lugar que repre-
sentan términos o límites territoriales ubicados en lienzos 
y mapas coloniales. La construcción de entornos terri-
toriales fue observada recientemente por Alicia Barabas 
(2004: 146) en pueblos y etnoterritorios modernos que 
conforman el estado de Oaxaca. Para esta autora, la te-
rritorialidad es una categoría de larga duración con te-
nues transformaciones que persisten más allá de cambios 
sociales y culturales, por lo que enfoca su estudio en las 
formas simbólicas en las que los pueblos actuales cons-
truyen su territorialidad por medio de la puesta en acción 
de lugares sagrados, rituales, procesiones y discursos mí-
ticos. Como ella señala: “el territorio…refiere a los espa-
cios geográficos culturalmente modelados, pero no solo 
a los inmediatos a la percepción (paisaje) sino también a 
los de mayor amplitud, que son reconocidos en términos 
de límites y fronteras” (2004: 149).

Por mi parte, puedo señalar que los glifos toponími-
cos registrados en mapas y lienzos coloniales formaron 
parte de esa construcción territorial, pero esto ocurrió 
en términos de reinterpretación del espacio motivados, 
quizá, en la mayoría de las ocasiones, por los nuevos cri-
terios jurídico-administrativos que se introdujeron tras la 
conquista española, entre los que se encuentran los títu-
los de tierras, mercedes y listas de linderos. Por lo tanto, 
la pregunta central es ¿qué representan los signos de lugar 
empleados para nombrar linderos o delimitar fronteras 
en los lienzos y mapas del siglo xvi?, ¿realmente estos gli-
fos denotan nombres de mojoneras?, ¿cómo se constru-
yeron o cómo fueron reinterpretados estos espacios para 
delimitar territorios? 

Algunos de estos cuestionamientos serán analizados 
en el presente trabajo tomando en cuenta el enorme te-
rritorio representado en el Mapa de Teozacoalco, elabo-
rado entre 1574-1576 en el momento que se ponía en 
boga la creación de documentos cartográficos en el mun-
do colonial indígena a lo largo del siglo xvi.

El Mapa de Teozacoalco

El Mapa de Teozacoalco es uno de los documentos más 
sorprendentes creados por la herencia pictográfica 
mixteca en las décadas posteriores a la conquista de 
México. Si bien ya se observa una evidente influencia 
europea en la forma que adquiere el paisaje y su entorno 
(al estar rodeado de montañas y portadas de iglesias o 
capillas que simbolizan los pueblos), aún se conservan 
muchos elementos de tradición indígena, principalmente 

en los glifos de nombres de lugares y en los nombres de 
los gobernantes, entre otros rasgos. 

El mapa está elaborado a partir de la unión de 25 
fragmentos de papel europeo de diversos tamaños que 
dieron origen a un enorme plano de 140 cm de alto por 
176 de ancho.4 En la mayoría de los trazos se advierten 
colores como el rojo, azul, café, amarillo y verde, pero 
también se observa una tonalidad de ocre para pintar los 
caminos y algunas serranías que conforman el mapa.

En términos generales, el documento está dividido 
en dos grandes secciones (figura 1). La porción izquierda 
se caracteriza por una larga sucesión de personajes co-
locados en pares y ordenados en forma de columna. A 
la derecha se distingue un gran círculo que enmarca los 
rasgos geográficos de la región de Teozacoalco, Mixteca 
Alta, entre los que sobresalen ríos, montañas, cañadas, 
caminos, portadas de iglesias o capillas y la edificación 
de una casa o palacio vista en perspectiva de planta. La 
sección izquierda es lo que conformaría la parte histórica 
del manuscrito y está integrada por un registro bastante 
completo de los linajes gobernantes de los señoríos de 
Tilantongo y Teozacoalco desde el año 1076 dC hasta 
la etapa colonial en 1580 junto con otros eventos his-
tóricos que enmarcan la unión de estas dos importantes 
genealogías. 

La parte histórica y genealógica del Mapa de Teoza-
coalco fue analizada por primera vez en el clásico artí-
culo de Caso (1949: 145-181) en el cual identificó los 
glifos toponímicos de Tilantongo y Teozacoalco junto 
con la lista de sus gobernantes. Pero el tema geográfi-
co del documento ha sido abordado de manera escueta 
por diversos autores, salvo un acercamiento mucho más 
preciso realizado por Anders et al. (1992), Jansen y Pérez 
Jiménez (2011) y en recientes trabajos publicados por 
Whittington (2017) y Whittington y Workinger (2015). 

Antes de entrar en la discusión de los glifos toponí-
micos que rodean o conforman el borde de la circunfe-
rencia, es necesario señalar que entre los diversos ríos y 
caminos dibujados en todo el mapa se hallan ubicadas 
trece estancias o poblaciones que para 1580 configura-
ban el territorio de Teozacoalco. Como ya señalamos, las 
portadas de iglesias o capillas representan las poblaciones 
que para aquel momento se registraban como sujetas a la 
cabecera (Acuña 1984, II: 141-142). Además, cada una 
de las poblaciones va acompañada de una glosa o texto 
explicativo en español que señala su nombre en mixte-
co, la advocación del santo con el que se identifica y la 
distancia en leguas con respecto a la cabecera (figura 1).

Los trece pueblos enlistados tanto en la Relación Geo-
gráfica como en el mapa son:

4 El manuscrito original se encuentra resguardado en la Colección 
Latinoamericana Nattie Lee Benson de la Universidad de Texas en 
Austin, con la signatura JGI xxv-3. Durante una exhibición en el 
Museo de Arte de Dallas tuve oportunidad de analizar el documento 
original, del 11 al 13 de noviembre de 2012, y realizar un esquema 
de las características físicas del mapa.  



M. Á. Hermann Lejarazu/Anales de Antropología 53-2 (2019): 11-2714

1.	 Santa María Yuta Cahua.
2.	 San Mateo Yndigui.
3.	 San Andrés Yucu Nicaa Nuhu.
4.	 San Miguel Cunama.
5.	 San Juan Teneixayu.
6.	 San Francisco Caguacua.
7.	 Santa Cruz Yuhu Yuhua.
8.	 San Jerónimo Yuta Manu.
9.	 San Felipe Ñundaya.
10.	 Santiago Daya Ndugua Ndoo.
11.	 Santo Domingo Yagui Ñuhu.
12.	 Santa Catalina Zoco Dagui.
13.	 Santo Tomás Yuta Nino.

Cabe también señalar que hasta el momento no se 
han podido identificar todas las estancias con alguna de 
las modernas comunidades mixtecas que se encuentran 
asentadas en lo que fue el territorio del corregimiento de 
Teozacoalco según su Relación Geográfica, aunque, en el 
caso de algunas de ellas, sí es posible establecer la con-

tinuidad ya sea en el nombre mixteco o en el del santo: 
tal es el caso de los pueblos de San Mateo Yndigui, hoy 
San Mateo Sindihui; San Francisco Caguacua, hoy San 
Francisco Cahua Cuaha; Santa María Yutacagua, hoy Yu-
tanduchi de Guerrero; y Santo Tomás Yuta Nino, hoy 
San Sebastián Yutanino. 

Existen algunas otras propuestas para la identificación 
de más lugares publicadas por Anders et al. (1992b: 46-
51), Mundy (1996: 117) y Whittington (2003, 2017), 
pero no han podido ser corroboradas. Por lo tanto, aún 
es necesario realizar mayor trabajo de campo y archivo 
para localizar los pueblos sujetos señalados en el mapa y 
en la Relación Geográfica de Teozacoalco.

Las mojoneras o linderos de Teozacoalco

De manera semejante a lo que ocurre con los pueblos 
sujetos a Teozacoalco, aún se desconoce la ubicación de 
la mayoría de los glifos que aparecen sobre el círculo que 

Figura 1. Mapa de Teozacoalco (Benson Latin American Collection. Universidad de Texas
en Austin, en www.lib.utexas.edu/benson/rg/).



M. Á. Hermann Lejarazu/Anales de Antropología 53-2 (2019): 11-27 15

enmarca el territorio en el mapa pictográfico. Como 
ya señalamos anteriormente, los signos de lugar que 
aparecen en mapas y lienzos coloniales participan en la 
construcción de territorios, pero adquieren el carácter de 
linderos o mojoneras al ser colocados en la periferia o 
sobre una línea que define el polígono del territorio. Es 
probable que estos glifos comenzaran a tomar la función 
de señales fronterizas dadas las disposiciones legales y 
jurídicas españolas para la conformación de los pueblos 
coloniales con la ubicación precisa de sus términos. 
Algunos autores como Mundy (1996: 111), no dudan 
en señalar que los mapas de linderos forman parte de 
una tradición anterior a la Conquista y que pudieron 
haber sido igualmente efectivos en promover un sentido 
de identidad colectiva dentro de la población. Son 
interesantes estas reflexiones, aunque hasta la fecha no 
existen ejemplos de documentos prehispánicos que las 
respalden. 

En cuanto a los límites reales que podrían representar-
se en el Mapa de Teozacoalco, Mundy (1996: 117) traza 
un mapa aproximado de la región tomando en cuenta la 
identificación de algunos ríos y caminos, pero como ella 
misma menciona, carece de datos precisos para realizar 
un mapa confiable del territorio.5 Por otra parte, en un 
artículo reciente, Whittington (2017: 271) recons-truye 
un mapa de las fronteras de Teozacoalco en 1580, pero 
no presenta los datos ni explica en qué documentos se 
basa para trazar los límites históricos de la comunidad, 
por lo que su reconstrucción queda como intuitiva.6 

Únicamente en un estudio previo, Anders et al. 
(1992b: 46-51) presentan evidencias convincentes de la 
localización de algunos linderos que están representados 
en la parte inferior del Mapa de Teozacoalco y que se co-
rresponden con varios glifos de la porción poniente del 
territorio. De acuerdo con su análisis, existe una relación 
muy significativa entre un topónimo representado por 
siete piedras (figura 2) y un paraje denominado hoy en 
día como Yuu Usha, que significa “Piedra Siete”, lo cual 
ofrece una clave importante para identificar una serie de 
topónimos que se encuentran dibujados justamente so-
bre el borde del río con nombres de lugares que aún hoy 
en día subsisten entre los mixtecos de la región y forman 
colindancias con el actual Chalcatongo de Hidalgo.

Por ejemplo, se observa el dibujo de una cola de ani-
mal que los autores identifican con el nombre de Yuta 
Duma Ndcaa, que quiere decir “Río Rabo de León” y 
que aparece mencionado como lindero en el título de 
Teozacoalco de 1717 (Anders et al. 1992b: 38-46) (figu-
ra 2). Otros linderos que han sido identificados y algu-
nos más que aún permanecen como tentativos son: Río 
del Mono, al suroeste de la región; Dua Yodo Nuu Itaa, 
“Llano donde está una Rosa”, Docadoyunde, “Monte del 

5 Mundy (1996: 117, fig. 53) publica un esquema o trazo aproximado 
del territorio comprendido en la geografía del mapa.  

6 Whittington (2017: 271, fig. 4) publica la reconstrucción de los 
linderos de Teozacoalco.

Nopal”, Cerro del Cacalote y Río de la Flor, al sur (An-
ders et al. 1992b: 49-51). 

Como podemos percatarnos, si bien se han realizado 
notables esfuerzos para identificar los glifos de linderos 
del Mapa de Teozacoalco, la ubicación de la mayoría de 
ellos aún es desconocida. Sin duda, mucho de esto se 
debe a que las fronteras territoriales de los pueblos han 
cambiado constantemente con el tiempo. El número to-
tal de glifos que está sobre el límite circular es de 46, más 
cinco topónimos añadidos que indican el nuevo trazo 
de los linderos tras la separación del pueblo de Elotepec de 
la cabecera de Teozacoalco en 1574. 

El actual municipio de Teozacoalco parece cubrir, 
apenas, alrededor de 5% de la extensión total que com-
prende el mapa.7 Además, todo el territorio de Teozacoal-
co se ha fragmentado con el paso del tiempo y muchas de 
las estancias sujetas que se mencionan en el documento 
se fueron separando de la cabecera a lo largo del siglo 
xviii; otras, mientras tanto, se fueron despoblando o 
desapareciendo por causas aún por determinar. De esta 
manera, cada comunidad nueva asentó o fijó sus propias 
mojoneras distintas a las marcadas en el mapa, lo que ha 
llevado a la pérdida de información para lograr reubicar 
los antiguos linderos.  

No obstante, hemos llevado a cabo una investigación 
reciente para continuar con la localización de otro con-
junto de glifos que parecen tener la función de linderos 
en la parte izquierda del documento. Esta sección corres-
ponde a la porción norte, considerando la ubicación del 
Sol en la parte superior del manuscrito para representar 
el oriente. Por lo que los glifos en cuestión dividen los 
territorios de Tilantongo y Teozacoalco que se encontra-
ban conectados por el largo camino que une la narrativa 
histórica y genealógica con la geográfica (figura 3). 

Lugares sagrados como marcadores del territorio 
en el Mapa de Teozacoalco

No tenemos el espacio adecuado en este trabajo para dar 
cabida a la discusión acerca de si el acto de marcar o señalar 
límites haya existido desde antes de la conquista española, 
pero lo que sí es un hecho, es que el amojonamiento 
de tradición española trajo consecuencias jurídicas sin 
precedentes en la delimitación de los pueblos y territorios 
indígenas. Por ello, coincido con las apreciaciones de 
Paul Liffmann en su estudio de la territorialidad huichola 
(wixarika):

…las mojoneras son un legado del sistema español 
que definió los límites en torno a las repúblicas de 
indios separándolas y restringiendo el patrón de 
asentamiento fluido que había existido con jefa-
turas que descansaban más en derechos tributarios 

7 Según Mundy (1996: 116) la superficie aproximada del mapa cubre 
2 100 km2 (30 de ancho por 70 de largo). Mientras que el actual 
municipio de Teozacoalco tiene una superficie de 108.45 km2.



M. Á. Hermann Lejarazu/Anales de Antropología 53-2 (2019): 11-2716

que en unidades-político territoriales (Liffmann 
2012: 118).

De esta manera retomamos las preguntas iniciales: 
¿qué marcan en realidad los glifos del Mapa de Teoza-
coalco?, ¿qué representan los signos de lugar empleados 
para nombrar linderos o delimitar fronteras en este do-
cumento? y ¿realmente estos glifos indican nombres de 
mojoneras?

Dos elementos resultaron clave para llegar a una nue-
va propuesta sobre el significado de los glifos. El primero 
refiere al estudio de documentos coloniales relacionados 
con temas territoriales y el segundo, a un exhaustivo tra-
bajo de campo con numerosos recorridos, siempre bajo 
la guía y permiso de las autoridades y pobladores de las 
comunidades mixtecas que participan en el proyecto. Fi-
nalmente, debemos tener en cuenta que los glifos toponí-
micos también integran elementos de escritura tradicio-
nal mixteca, por lo que el análisis de sus componentes es 
un paso importante en la comprensión de los significa-
dos de los lugares representados. 

En un interesante título del pueblo de Santiago Ti-
lantongo se conserva una memoria de linderos empleada 
para la composición de las tierras en el año de 1712.8 En 

8 Archivo Histórico de Notarías de Oaxaca (ahno), Jueces Recep-
tores, Nochixtlán, Vol. 1472, 1930-32. Testimonio original de la 

este documento se enumeran los nombres de todos los 
mojones y parajes que sirvieron para delimitar Tilanton-
go de las tierras de sus vecinos con quienes compartían 
lindes a principios del siglo xviii. El título va haciendo 
un recorrido por los nombres de cada lugar y, cuando 
se describen las colindancias entre Tilantongo y Teoza-
coalco, surgen tres interesantes nombres: Agua del Toro, 

protocolización de los títulos de propiedad del pueblo de Santiago 
Tilantongo, ff. 194r-207v. Agradezco a Sebastián van Doesburg que 
me haya dado la noticia sobre la localización del documento. 

Figura 3. Conjunto de glifos que bordean el límite norte 
de Teozacoalco. A la derecha, iglesia y atrio de San Pedro 
Teozacoalco. Mapa de Teozacoalco (fotografía de Roberto 

Romero Sandoval).

Figura 2. Sobre la corriente del río se encuentran los glifos “Cola de León” y “Siete Piedras”,
identificados por Anders et al. (1992). Mapa de Teozacoalco (fotografía de Roberto Romero Sandoval). 



M. Á. Hermann Lejarazu/Anales de Antropología 53-2 (2019): 11-27 17

Yodo Tndaca y Yu Dehua Yichi. El mismo título señala 
que Yodo Tndaca quiere decir “Llano de avispas”, mien-
tras que Yu Dehua Yichi se traduce como “Cañada de 
barranca Seca” (ahno, vol. 1472: 203r). El territorio que 
compone Tilantongo en 1712 es, desde luego, mucho 
mayor al que actualmente posee, pero para ese momento 
es interesante observar que aún se reconocía a Teozacoal-
co como su vecino del sur, como aparece en el Mapa de 
Teozacoalco (figura 3). 

En efecto, al observar la porción izquierda del mapa 
(que corresponde al punto cardinal norte de Teozacoal-
co) es posible identificar los topónimos que comparten 
ambos pueblos, de tal manera que los linderos al sur de 
Tilantongo son, para Teozacoalco, los límites del norte. 
Justo en estos límites observamos cinco glifos de nom-
bres de lugar que podemos describir de derecha a izquier-
da (figura 4): 1) Flecha sobre un remolino de agua o río; 
2) Reptil cuadrúpedo de larga cola; 3) Cabeza de ave 
sobre una columna; 4) Personaje de gorro cónico azul, 
ojos redondos y largos colmillos colocado sobre un di-
seño rectangular con forma de grecas; 5) Personaje de 
gorro cónico azul encima de un animal cuadrúpedo con 
pezuñas y manchas en el cuerpo. 

De estos cinco glifos hemos identificado tres como 
representaciones de tres  linderos que marcan la frontera 

Figura 4. Detalle de los glifos del límite norte de Teozacoalco. Mapa de Teozacoalco (fotografía de Roberto Romero Sandoval).

Figura 5. Río que atraviesa el cañón de Tamazola, también 
llamado río del Cajón. A la izquierda, glifo Flecha sobre 

manantial o río. Mapa de Teozacoalco (fotografía de Roberto 
Romero Sandoval).



M. Á. Hermann Lejarazu/Anales de Antropología 53-2 (2019): 11-2718

entre Tilantongo y Teozacoalco y que aparecen en la lista 
del título de Tilantongo.9 

Una referencia importante que me ayudó a compro-
bar la identificación de estos linderos fue el glifo de Fle-
cha sobre remolino de agua o río (figura 5), pues se halla 
ubicado a la izquierda de un gran río que corre en medio 
de dos montañas formando una encañonadura. En efec-
to, se trata del ahora conocido como cañón de Tamazola 
cuyo río que lo atraviesa, ya en la parte cercana a la salida 
del mismo, recibe el nombre de río del Cajón y cuya ubi-
cación geográfica coincide perfectamente con los límites 
entre Tilantongo, Teozacoalco y Tamazola. 

Por lo tanto, los glifos identificados son los siguientes:

9 Según la Relación Geográfica de Teozacoalco (Acuña 1984, II: 142), 
Teozacoalco compartía términos, además de Tilantongo por el nor-
te, con Yolotepec al poniente; con Tututepec al sur; con Tamazola y 
Mitlatongo al noreste (aunque la RG no lo especifica) a cuatro leguas 
de distancia; con Tlatlatepeque (hoy Tataltepec al noroeste) también 
a cuatro leguas y a cinco leguas con Elotepeque, situado al oriente.   

Lectura de los glifos

1) Yu Dehua Yichi

Según el título de Tilantongo Yu Dehua Yichi se traduce 
como “Cañada de barranca seca” (ahno, vol. 1474: 
203r).  

Yu, es la forma reducida de yuvui, “barranca”, pues 
Alvarado ([1593]1962: 32v.) tiene las entradas “barranca 
alta”: yuvui cono, yuvui cana, y “barrancoso lugar”: saysi 
yuvui; aunque también define “barranca” como dzáhua y 
“barranca de río” como sacaa dzáhua.    

Dehua, aparece en el título de Tilantongo como “ca-
ñada”, pero se trata de una traducción problemática por-

Figura 9. Agua del toro.

Figura 6. Yu Dehua Yichi, “Cañada de barranca seca”.

Figura 7. Yodo Tndaca, “Llano de avispas”.

Figura 8. “Casa de la lluvia” en Yodo Tndaca.



M. Á. Hermann Lejarazu/Anales de Antropología 53-2 (2019): 11-27 19

que Alvarado (1962: 43r) registra como “cañada”: duhua, 
duhua sica, duhua indaa, por lo que quizá se trate de un 
error ortográfico al cambiar dehua por duhua.	  

Yichi, es “seco” en la variante actual de Tilantongo. 
Pero es interesante que Alvarado (1962: 187v) lo registra 
también como construcción verbal en las entradas: “seca 
cosa” saniyechi; “secar al sol”: yodzayechi dicandij;  y “se-
carse”: yoyechi, yonayechi, yonayaa. 

Desde mi punto de vista, la figura del reptil que apa-
rece en el mapa (figura 6) es una iguana, debido a la cres-
ta dorsal que le recorre desde la cabeza hasta la cola. En 
Tilantongo este animal se conoce como tityi, y en otras 
variantes se dice tihíchí (Dyk y Stoudt 1965: 89). Alva-
rado (1962: 135r) recoge el vocablo tiyechi, para referirse 
a las iguanas, lagartijas e incluso señala: “lagarto que lla-
man yguana”, tiyechi neñe. 

Creo que el vocablo yechi, “secarse”, que señala Al-
varado, es semejante al nombre mixteco de la iguana, 
tiyechi  y, considerando que la escritura logográfica del 
mixteco empleaba la homofonía para representar, de ma-
nera figurativa, conceptos difíciles de plasmar pictórica-
mente, entonces la iguana funciona como un glifo para 
“secarse”. Por lo tanto, el glifo del topónimo Yu Dehua 
Yichi, o Yu Duhua Yechi, “Barranca de cañada seca”, es 
una iguana (ti-yechi) que representa por homofonía el 
término “secarse” (yechi).10

Hoy en día, el lindero de Barranca Seca es un punto 
importante para Tilantongo, pues es el punto trino en el 
que se reconocen los límites de Santa Cruz Mitlatongo 
y Yutanduchi de Guerrero, culminando así con muchos 
años de conflicto por la ubicación de las antiguas mojo-
neras. La nueva mojonera se conmemora con una enor-
me cruz de cemento (figura 10) situada sobre la cima de 
un antiguo camino también llamado “camino real” junto 
al paraje Barranca del Rancho. Lo que se conoce como 
Barranca Seca es una estrecha cañada donde escurre un 
arroyo que en temporada de lluvias engrosa su caudal 
(figura 11) y como se trata de un área muy cálida, los 
habitantes de la actual agencia de policía llamada Llano 
de las Avispas mencionan que es una hábitat donde hay 
muchas iguanas.

2) Yodo Tndaca, Llano de avispas

En el título de 1712 (ahno, vol. 1472: 203r) la memoria 
de linderos menciona que: “en el punto Yodo Tndaca se 
encontró un vestigio de cruz en la cima de un mogotillo.” 
Es probable que esta mojonera corresponda a la hoy 
conocida como Cruz del Yigalán o Crucy Nduyuco ndíí 
(figura 12), situada justamente sobre un mogote a 1 662 
msnm y desde donde se aprecia la extensión de todo 
el sitio conocido como Llano de las Avispas. Con este 
nombre se reconoce hoy en día a la agencia de policía 

10 Es necesario mencionar que fray Francisco de Alvarado, al igual que 
otros frailes dominicos que escribieron sobre el mixteco colonial, 
no marcaron los tonos que caracterizan al idioma, a pesar de que se 
dieron cuenta de su existencia. Desde luego aún no se había desarro-
llado un sistema gráfico para marcarlos.  

Guadalupe Llano de Avispas, ubicada al sur de la ca-
becera municipal de Tilantongo y junto a la carretera 
principal que conduce a Teozacoalco. El asentamiento es 
particularmente importante porque la población actual 
se estableció sobre un extenso sitio arqueológico que 
pudo haber estado ocupado en el Posclásico temprano 
indicado por la cerámica de tipo rojo sobre crema que 
encontramos en la primera visita que realicé al lugar en 
septiembre de 2012. 

Tiempo después, tuve conocimiento de los regis-
tros que había realizado en el año 2000 el arqueólogo 
Stephen Whittington, quien en sus informes menciona:

…el sitio está compuesto de cientos de terrazas del 
periodo Posclásico, una cantidad desconocida de 
estructuras de piedra que se asemejan a panales 
de abejas, algunas de las cuales eran aparentemen-
te usadas como hornos y otras posiblemente habi-
tadas, así como también casas cuadradas de torres 
(sic) (Whittington 2003: 8).11    
	
En efecto, lo que Whittington llama “estructuras 

como panales de abeja” son en realidad un tipo de tro- 
jes con techos abovedados y estructura cónica construi-
dos con sistema de lajas sobrepuestas perfectamente 
armadas (figura 13). Estas construcciones están asocia-
das con casas o habitaciones de planta rectangular, pero 
a veces forman conjuntos con patios cerrados por muros 
que delimitan los espacios. En general se desconoce la 
utilidad de las estructuras abovedadas o cónicas (hasta el 
momento, hemos georreferenciado siete construcciones), 
pero, el hecho de que estén construidas junto a un amplio 
sistema de pretiles o terrazas que sigue el contorno de las 
curvas de nivel de las pendientes y lomeríos, me ha lle-
vado a pensar que quizá funcionaron como espacios de 
almacenamiento. 

Desafortunadamente, no se ha realizado ningún res-
cate o proyecto arqueológico en el que se haya excavado 
alguna de las unidades descritas. 

Por la antigüedad que parece tener el sitio (entre 900 
y 1250 dC, Posclásico temprano), es muy probable que 
haya estado abandonado cuando se pintó el Mapa de Teo-
zacoalco. Creo que el lugar ya se conocía a finales del siglo 
xvi como Llano de las Avispas y, desde mi punto de vista, 
el glifo que nos da el nombre del sitio es la figura de la co-
lumna con la cabeza de ave en la parte superior (figura 7). 

En efecto, columna en mixteco es daca, ndaca, según 
el diccionario de Alvarado (1962: 48v),12 donde se regis-
tran además las entradas “coluna cuadrada”, daca siqui y 
“coluna redonda”, dacaticoo. Sin duda, el artista-pintor 
del Mapa de Teozacoalco ha tomado ya elementos nuevos 
del arte europeo, pues la columna que emplea como glifo 
la pinta con capitel, fuste y basa, lo que podría interpre-

11 Agradezco la colaboración de la arqueóloga Betsabé Piña por la 
consulta de los informes originales. 

12 Escribo el nombre mixteco: ndaca, porque el fraile dominico no 
registra la prenasalización de la d- inicial.   



M. Á. Hermann Lejarazu/Anales de Antropología 53-2 (2019): 11-2720

Figura 10. Mojonera y cruz en Barranca Seca. Santiago Tilantongo, Oaxaca (fotografía de Betsabé Piña Morales).

Figura 11. Trazo hipotético de los linderos registrados en el Mapa
de Teozacoalco, límite norte (elaboración de Marta Martín Gabaldón).



M. Á. Hermann Lejarazu/Anales de Antropología 53-2 (2019): 11-27 21

Figura 12. Mojonera Cruz del Yigalán, Guadalupe Llano de Avispas, Tilantongo 
(fotografía de Manuel A. Hermann Lejarazu).

Figura 13. Construcción de techo abovedado en Guadalupe Llano de Avispas, Tilantongo
(fotografía de Betsabé Piña Morales).



M. Á. Hermann Lejarazu/Anales de Antropología 53-2 (2019): 11-2722

tarse como la creación de elementos nuevos de escritura 
para representar topónimos. 

Otro ejemplo documentado del signo columna, nda-
ca, se encuentra en el Códice Egerton. Ahí está el topóni-
mo ño toca ndayya, que, de acuerdo con Rodríguez Cano 
(2016: 211-212) se puede leer como “lugar de la colum-
na firme/fuerte” y podría identificarse con la población 
de Guadalupe Nundaca, Juxtlahuaca. 

Desde mi punto de vista, ndaca, “columna”, es otro 
ejemplo de un glifo que funciona con principio de ho-
mofonía, pues ndaca, también significa “avispa”, pero 
desde luego pronunciada con otro tono. 

Alvarado (1962: 2v) menciona que la palabra en 
mixteco para “abeja que se cría debaxo de tierra” se dice: 
tendaca. Hoy en día, los habitantes de Llano de Avispas 
pronuncian el vocablo tndáka, para referirse a las avispas. 
Según Eulalio Nicolás Ramírez, Yodo Tndáka quiere de-
cir Llano de Avispas o Llano de Panal de Tierra, porque 
las avispas viven debajo de la tierra. En efecto, en varias 
partes del sitio es posible ver orificios pequeños en la su-
perficie de la tierra donde entran y salen diminutas avis-
pas negras que construyen túneles en el subsuelo. Don 
Eulalio menciona que el nombre general de avispas es 
tndáka, pero también a estos insectos se les dice abejas 
negras ñuñutnuu y esta misma palabra se emplea para 
referirse a “colmena negra”.

Como podemos observar, lo anterior aclara por qué 
Alvarado registra prácticamente con la misma palabra: 
tendaca, a la abeja que se cría debajo de la tierra, pues 
aún hoy en día el mismo término, tndáka, se emplea para 
referirse tanto a las abejas como a las avispas, pero solo 
a las que viven debajo de la tierra donde construyen sus 
colmenas. 

Regresando nuevamente al glifo que identifico como 
Tendaca, creo que la cabeza de ave situada arriba de la co-
lumna funciona como indicador fonético de la partícula 
te-, que es un clasificador semántico que marca losnom-
bres de animales (León 1980: 56-57). El prefijo derivativo 
te- parece venir de la lexía quete, que significa animal, por 
lo que se vuelve un marcador semántico para clasificar a 
los animales.13 Me parece que estos procesos de deriva-
ción y marcación semántica ya ocurrían en el mixteco 
desde la época prehispánica, pues en el Vocabulario de 
Alvarado (1962: 168r) es posible identificar muchas pa-
labras de entidades animadas que presentan el marcador 
semántico te-, como por ejemplo, teyucu, “piojo.” 

La razón de colocar una cabeza de ave encima de la 
columna es porque funciona para representar la partícula 
te-, y conformar así el glifo del nombre del lindero que 
aparece en el Mapa de Teozacoalco (figura 7): te-ndaca, 
“avispa” (la cabeza de ave [te- o ti-] + ndaca, columna).14 
De esta manera, el glifo corresponde al nombre registra-

13 Agradezco las precisiones de uno de los dictaminadores anónimos 
sobre este punto. 

14 Me parece interesante señalar que Alvarado (1962: 30v y 163v) tie-
ne las entradas “ave”, “pájaro” como quetendavua [quete-ndavua] y 
tedzaa [te-dzaa]. En algunas variantes modernas del mixteco “pája-
ro” se dice tidaa. A modo de futura investigación propongo que la 

do en el Título de Tilantongo como Yodo Tndaca, Llano 
de avispas, aunque el logograma yodo (llano, valle) no 
está escrito en el glifo, pues normalmente se representa 
por medio de un tapete de plumas (yodzo) según ya lo 
había determinado Smith (1973: 40-41). Es más, el glifo 
ave + columna (te-ndaca) probablemente esté calificando 
al elemento pictórico que se encuentra inmediatamente a 
la izquierda: personaje con gorro cónico azul sobre dise-
ño rectangular con forma de grecas (figura 14).

   

Coincido con la observación de Whittington (2003: 
8) acerca de que probablemente la forma laberíntica si-
tuada debajo del personaje de grandes colmillos repre-
sente un complejo arquitectónico (quizá un palacio) que 
se localiza dentro del territorio de Llano de Avispas, sobre 
todo si se considera que en el Mapa de Teozacoalco apare-
cen construcciones dibujadas en planta como ocurre con 
el palacio o aniñe mostrado en el mismo documento. O 
bien, creo que podría simbolizar las laberínticas terrazas 
o pretiles diseminados por todo el asentamiento de Llano 
de Avispas, cuyo número o totalidad aún no ha sido de-
terminada por ningún arqueólogo (figura 15). 

Pienso que lo que intenta mostrar el artista del Mapa 
de Teozacoalco no es una mojonera o el nombre de un 
lindero como lo concebimos hoy en día, sino un grupo 
de glifos que funcionan como marcadores territoriales 
para conformar ciertos límites que definieron el territorio 
del antiguo Teozacoalco. Por lo anterior, el glifo Tendaca 
hace referencia a un asentamiento que tiene una amplia 
extensión (entre 6 y 7 km2) y no refiere al nombre de una 
mojonera señalada por una pila de piedras, una cruz o un 
montículo de “cal y canto.”

partícula te-, puede derivar de te-dzaa, “pájaro” y por ello, el pintor 
emplea la cabeza de pájaro arriba de la columna. 

Figura 14. Casa de Lluvia en Yodo Tendaca.



M. Á. Hermann Lejarazu/Anales de Antropología 53-2 (2019): 11-27 23

En lo que toca al personaje de gorro cónico, pienso 
que es una imagen del dios de la lluvia (Dzavui), pues a 
pesar de que ya es una figura bastante modificada, aún 
es posible identificar los rasgos principales: gorro azul o 
gorro de papel azul conocido en náhuatl como amaca-
lli; los largos colmillos típicos de la deidad fueron muy 
pronunciados y las anteojeras han sido reducidas a ojos 
redondos. Si es el caso, la presencia del señor de la lluvia 
es significativa sobre la estructura o terrazas que caracte-
rizan el sitio, pues refiere a la deidad principal del asen-
tamiento o bien, como veremos en seguida en el glifo de 
Agua del Toro, la ubicación de un santuario dedicado a 
Dzavui dentro del Llano de Avispas. 

3) Agua del Toro

De acuerdo con un mapa elaborado alrededor de 1950, el 
lindero Agua del Toro se dice en mixteco Ndute Tetcutu. 
Este mapa se encuentra resguardado en la sindicatura de 
Tilantongo y se basa en otro título de la población con 
fecha de 1718. Es interesante su precisión porque en el 
título de Tilantongo de 1712 no fue escrito el nombre 
mixteco de este punto y solo se menciona en español el 
nombre Agua del Toro.  

El topónimo mixteco es interesante porque se com-
pone de ndute o duta, “agua” (Alvarado 1962: 12r) y de 
la palabra tetcutu, pero en esta ocasión Alvarado no men-
ciona que éste sea el vocablo para “toro”, sino que regis-
tra al animal como idzundeque yee, quetedzana (Alvara-

do 1962: 197r). Idzundeque yee puede traducirse como 
“venado (con cuernos) macho”, un término adecuado 
para un animal desconocido para Mesoamérica que solo 
puede ser comprendido con algo comparativo. Pero, por 
otra parte, no tengo una definición satisfactoria para 
quetedzana, pues ya hemos visto que quete, es “animal” 
(Alvarado 1962: 31v.), mientras que -dzana, Alvarado la 
registra como “legua” (1962: 136v.), es decir la unidad de 
medida que calcula distancias o cierta longitud marcada 
por un recorrido andando. Pero es un término que no 
define a un “toro.” 

No me ha sido posible precisar el término tetcutu, 
pues hoy en día en Tilantongo lo refieren como el nom-
bre del toro.15 Además, si observamos el glifo que iden-
tifico como el nombre de este lindero (figura 9), es fácil 
percatarse de que el animal cuadrúpedo debajo del dios 
de la lluvia no tiene cuernos y tiene más la forma de un 
burro o caballo (desde la óptica de un pintor mixteco).

El glifo que propongo identificar como Agua del To- 
ro (figura 9) se compone del animal cuadrúpedo y nue-
vamente de una imagen del dios de la lluvia, Dzavui, con 
la anteojera mejor definida. En este caso, la palabra ndu-
te, agua, parece una metonimia de dzavui, que podría 
explicar la presencia de la deidad; además, Alvarado da 

15 Una posibilidad interesante es que la raíz verbal –cutu- “arar la tie-
rra” (Alvarado 1962: 24v) pudiera tener relación con el nombre del 
animal registrado en mixteco. Agradezco la observación de unos de 
los dictaminadores anónimos.  

Figura 15. Pretiles y terrazas en Guadalupe Llano de Avispas, Tilantongo (fotografía de Manuel A. Hermann Lejarazu. 



M. Á. Hermann Lejarazu/Anales de Antropología 53-2 (2019): 11-2724

Figura 16. Construcción en Agua del Toro, Guadalupe Llano de Avispas, Tilantongo (fotografía de Manuel A. Hermann Lejarazu).

Figura 17. Recorrido a pie de Llano de Avispas a Agua del Toro (elaboración de Xóchitl Ramírez Miguel).  



M. Á. Hermann Lejarazu/Anales de Antropología 53-2 (2019): 11-27 25

la entrada de “agua llovediza” como duta dzavui, lo que 
definiría mejor la lectura del glifo. 

Por otra parte, el animal del Mapa de Teozacoalco 
muestra en las cuatro patas un par de dedos en vez del 
casco o pezuña que cubre los dedos en los caballos y en 
los burros. En dado caso, se trataría de un artiodáctilo 
(que tiene un número par de pezuñas) como lo son ca-
bras, venados, ovejas, vacas y toros. 

Aunque de momento no podamos definir de manera 
contundente al animal representado en cuestión, es inte-
resante que aún hoy exista el lindero Agua del Toro. Se 
trata de un paraje sobre la pendiente de una montaña en 
donde existen bebederos para los animales, pero el agua 
que surte a los bebederos procede de un manantial en 
donde está edificada una pequeña construcción prehis-
pánica con una abertura que permite la salida del agua 
(figura 16). Desde mi punto de vista, Agua del Toro es 
un antiguo santuario dedicado al Dios de la Lluvia que 
con el paso del tiempo se convirtió en una casa de lluvia 
o casa de agua a la que concurren los mixtecos para pedir 
por una buena temporada de lluvias (Posselt y Jiménez 
2015: 143-150). Creo que el glifo sobre el lindero del 
mapa realmente señala la presencia de un lugar religioso 
de suma importancia para la Mixteca: marca la ubicación 
de la casa del agua o el ojo de agua donde está el santua-
rio de Dzavui. Es por ello que, nuevamente, tenemos un 
ejemplo de una delimitación territorial pero marcada en 
un espacio sagrado para los mixtecos de Teozacoalco y 
Tilantongo (figura 17). 

Finalmente, es necesario mencionar que la imagen 
del toro tiene un relevante papel relacionado con la 
abundancia de agua en las comunidades indígenas de 
la Mixteca. Recientemente, en la población de Llano 
de la Canoa, Tamazola, el señor Enedino Lázaro López16 
nos contó una historia acerca del robo de unos toros que 
vivían en la laguna del lugar. Tras el robo de estos anima-
les la laguna comenzó a secarse y se ha perdido la abun-
dancia de agua en el lugar. 

Sin duda, se requiere de un estudio más a fondo que 
rebasa los límites del presente estudio para compren- 
der mejor la relación del toro con el agua, pero adelanto 
la hipótesis de que quizá esté relacionado con la imagen 
de San Marcos, pero no a través de su representación ico-
nográfica del león (tetramorfos), que es la figura que lo 
representa, sino a través de otras expresiones relacionadas 
con la petición de lluvia. 

Comentarios finales

El estudio del Mapa de Teozacoalco nos muestra la 
presencia de entornos simbólicos representados por 
medio de glifos de nombres de lugar. Los lugares sagrados 
participan en la construcción de territorios y su registro 
en mapas y lienzos coloniales son significativos para el 
pueblo o asentamiento principal. Tras el análisis que 

16 Comunicación registrada el 6 de febrero de 2018. 

realizamos de los glifos registrados en el mapa, pienso 
que los lugares escogidos para representar mojoneras 
pasaron por un tránsito de reinterpretación de su 
verdadera función. No eran originalmente puestos o 
mojoneras para marcar territorios sino que conformaban 
en realidad lugares simbólicos de suma importancia para 
los antiguos mixtecos de Teozacoalco y Tilantongo. Los 
restos arqueológicos de Llano de Avispas y Agua del Toro 
eran centros religiosos o lugares en donde se pudieron 
realizar rituales relacionados con la lluvia o con la 
petición de buenos temporales, algo semejante, quizá, a 
lo que aún hoy en día se sigue practicando en la Mixteca. 

Es notorio, para mí, que las necesidades administrati-
vas del nuevo orden colonial impulsaron o demandaron 
la creación de mapas que mostraran amojonamientos 
para delimitar adecuadamente nuevas jurisdicciones; lo 
que creó una motivación especial para representar feha-
cientemente los linderos o límites, aunque, en efecto, se 
emplearon los antiguos sistemas de registro o escritura 
para delimitarlos. Por lo tanto, mientras las autorida-
des españolas veían mapas con fronteras y mojoneras, 
los mixtecos veían territorios delimitados por marcado-
res sagrados que formaban parte de su actividad ritual 
y simbólica representada de manera extensa a través de 
los glifos de nombres de lugares. Por ello, tal vez, debe-
mos hacer ahora la precisión de que no todos los glifos 
colocados en los bordes de los lienzos o mapas coloniales 
son simplemente mojoneras o nombres de linderos, sino 
que en realidad llegaron a configurar territorios con un 
ordenamiento diferente. 

Desde luego, es necesario tomar en cuenta que con el 
paso de los siglos estos marcadores sagrados perdieron su 
función o significación para las comunidades antiguas. 
Al caer en desuso, se convirtieron ahora sí, en nombres 
de linderos y mojoneras construidas de piedras y mon-
tículos de “cal y canto” una actividad impulsada por los 
jueces de composición a principios del siglo xviii. La 
enorme cantidad de pueblos que compusieron sus tierras 
por órdenes virreinales y que elaboraron “memorias de 
linderos” fue lo que caracterizó la relación de los pueblos 
con sus territorios en el siglo xviii. 

Podemos conceptualizar al Mapa de Teozacoalco, en-
tonces, como una reflexión del espacio heredado por los 
mixtecos que vivían en el siglo xvi y como un nuevo 
territorio ahora históricamente constituido para darle 
cabida dentro de la nueva realidad que el ambiente occi-
dental imponía.

Agradecimientos

Aprovecho el espacio para agradecer a la Lic. Hilda Santos 
Pedro, presidenta municipal de Santiago Tilantongo, las 
facilidades otorgadas para la investigación. Así como a 
las autoridades de la agencia Llano de las Avispas: Luis 
Enrique León Santos, Agente de policía; Fernando León 
Santos, Eulalio Nicolás Ramírez y los señores Juventino 
León Montero y Florencio León Montero.



M. Á. Hermann Lejarazu/Anales de Antropología 53-2 (2019): 11-2726

Referencias

Acuña, R. (Ed.) (1984). Relaciones Geográficas del siglo 
xvi: Antequera, 2 vols. México: Universidad Na-
cional Autónoma de México, Instituto de Investi-
gaciones Antropológicas, 

Alvarado, fray F. de [1593] (1962). Vocabulario en lengua 
mixteca. Reproducción facsimilar con un estudio 
de Wigberto Jiménez Moreno. México: Instituto 
Nacional Indigenista – Instituto Nacional de An-
tropología e Historia.

Anders, F., M. Jansen y G. Aurora Pérez Jiménez (1992a). 
Origen e historia de los reyes mixtecos. Texto explica-
tivo del llamado Códice Vindobonensis. México, 
Austria: Fondo de Cultura Económica, Sociedad 
Estatal Quinto Centenario y Akademische Druck-
und Verlagsanstalt (Códices Mexicanos, I).

Anders, F., M. Jansen y G. Aurora Pérez Jiménez (1992b). 
Crónica mixteca. El rey 8 Venado, Garra de Ja-
guar y la dinastía de Teozacoalco-Zaachila. Libro 
explicativo del llamado Códice Zouche-Nuttall. 
México-Austria: Fondo de Cultura Económica, 
Sociedad Estatal Quinto Centenario y Akademis-
che Druck-und Verlagsanstalt (Códices Mexica-
nos, II).

Barabas, A. (2004). La construcción de etnoterritorios en 
las culturas de Oaxaca. Desacatos. Revista de antro-
pología social (14), 145-168. 

Caballero Morales, G. (2008). Diccionario del idioma 
mixteco. Tutu Tu’un Ñuu Savi. México: Universi-
dad Tecnológica de la Mixteca. 

Caso, A. (1949). El mapa de Teozacoalco. Cuadernos 
Americanos, VIII (5), 145-181.

Caso, A. (1960). Interpretación del Códice Bodley 2858. 
México: Sociedad Mexicana de Antropología.

Caso, A. (1964). Interpretación del Códice Selden 3135 
(A. 2). México: Sociedad Mexicana de Antropo-
logía.

Doesburg, S. van (2008). Documentos pictográficos de 
la Mixteca Baja de Oaxaca: el Lienzo de San Vi-
cente el Palmar, el Mapa núm. 36 y el Lienzo mix-
teca III. Desacatos. Revista de antropología social, 
(27), 95-122. 

Dyk, A. y B. Stoudt (1965). Vocabulario mixteco de San 
Miguel el Grande. México: Instituto Lingüístico 
de Verano. 

Hamann, B. E. (2008). Heirlooms and Ruins: High 
Culture, Mesoamerican Civilization, and The 
Postclassic Oaxacan Tradition. Jeffrey P. Blomster 
(Ed.), After Monte Albán: Transformation and Ne-
gotiation in Oaxaca, Mexico. (pp. 119-168). Boul-
der: University Press of Colorado.

Hermann Lejarazu, M. A. (2008). Códice Nuttall. Lado 
2: la historia de Tilantongo y Teozacoalco. Ar-
queología Mexicana (edición especial, 29).

Hermann Lejarazu, M. A. (2017). Configuraciones te-
rritoriales en la Mixteca. Vol. III. Yucu Tnúú-Ti-

lantongo. La fundación de un señorío prehispánico 
mixteco. México: Centro de Investigaciones y Es-
tudios Superiores en Antropología Social.

Jansen, M. (1998). Monte Albán y Zaachila en los códi-
ces Mixtecos. M. Jansen, P. Kröfges y M. R. Oudi-
jk (Eds.), The Shadow of Monte Alban. Politics and 
Historiography in Postclassic Oaxaca, México. (pp. 
67-122). Leiden: Research School CNWS.

Jansen, M. y G. A. Pérez Jiménez (2005), Codex Bodley. A 
Painted Chronicle from the Mixtec Highland, Mexi-
co. Oxford: Bodleian Library.

Jansen, M. y G. A. (2011). The Mixtec Pictorial Manus-
cripts. Time, Agency and Memory in Ancient Mexi-
co. Leiden: Brill.

König, V. (2002). La escritura mixteca. C. Arellano, P. 
Schmidt y X. Noguez (Coords.), Libros y escritura 
de tradición indígena. Ensayos sobre los códices pre-
hispánicos y coloniales de México. (pp. 279-325). 
México: El Colegio Mexiquense, Universidad Ca-
tólica de Eichstät. 

León Pasquel, M. de L. (1980). La clasificación semánti-
ca en mixteco. Tesis. México: Escuela Nacional de 
Antropología e Historia. 

Liffmann, P. M. (2012). La territorialidad wixarika y 
el espacio nacional. Reivindicación indígena en 
el occidente de México. México: El Colegio de 
Michoacán, Centro de Investigaciones y Estudios 
Superiores en Antropología Social. 

Mundy, B. (1996). The Mapping of New Spain. Indige-
nous Cartography and the Maps of the Relaciones 
Geográficas. Chicago-Londres: The University of 
Chicago Press. 

Posselt, E. y L. I. Jiménez Osorio (2015). El ritual como 
restablecimiento del paisaje sagrado. M. Jansen y 
V. Raffa (Coords.), Tiempo y comunidad. Heren-
cias e interacciones socioculturales en Mesoamérica 
y Occidente. (pp. 143-150). Leiden: Leiden Uni-
versity Press.  

Rodríguez Cano, L. (2016). Los topónimos de la Mixte-
ca Baja. Corpus y análisis epigráfico y cartográfi-
co. Tesis. México: Universidad Nacional Autóno-
ma de México.

Smith, M. E. (1973). Picture Writing from Ancient Sou-
thern Mexico. Mixtec Place Signs and Maps. Nor-
man: University of Oklahoma Press. 

Terraciano, K. (2001). The Mixtecs of Colonial Oaxaca. 
Ñudzahui History, Sixteenth through Eighteenth 
Centuries. Stanford: Stanford University Press.

Whittington, S. L. (2003). El mapa de Teozacoalco: Una 
guía Colonial temprana de transformaciones cul-
turales. Informe técnico parcial de los años 2000-
2002. México: Consejo de Arqueología. Instituto 
Nacional de Antropología e Historia.

Whittington, S. L. (2017). Colonial Archives of Archi-
val Colonialism? Documents Housed Outside of 
Mexico are Inspiring Archaeological Research in 
Oaxaca. Advances in Archaeological Practice, 5 (3), 
265-279. doi: 10.1017/aap.2017.12



M. Á. Hermann Lejarazu/Anales de Antropología 53-2 (2019): 11-27 27

Whittington, S. L. y A. Workinger (2015). The Archaeo-
logy and History of Colonialism, Culture Con-
tact, and Indigenous Cultural Development at 
Teozacoalco, Mixteca Alta. D. Zborover y P. C. 

Kroefges (Eds.) Bridging the gaps. Integrating Ar-
chaeology and History in Oaxaca, Mexico. A Volu-
me in memory of Bruce E. Byland (pp. 209-229). 
Boulder: University Press of Colorado.


