
Anales de Antropología 53-1 (2019): 145-147

Reseña

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

DOI: http://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221e.2019.1.67295
0185-1225 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo la licencia CC-
BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Tim Ingold (2018). Anthropology. Why it Matters, 
Cambridge: Polity Press.

Carl Sagan (2017). El mundo y sus demonios. La ciencia 
como una luz en la oscuridad. México:  Crítica Drakontos.

Astronomía y antropología en diálogo social. Una 
reseña crítica

Fue una mera casualidad que leyera estos dos libros 
al parejo. Si le preguntaran a Ingold la conexión 
entre ambos, seguramente la desdeñaría, pero no 
creo que Sagan reaccionara de la misma manera, 
pues es quien nos entrega un llamativo libro de título 
iluminista, pero del todo social de contenido. Lo 
afirmo entonces porque advierto entre ambos si no 
grandes coincidencias para ser un antropólogo y un 
astrónomo, sí posibles intersecciones –convergencias, 
pero asimismo divergencias– significativas. Aclaro al 
respecto que no soy neopositivista pero sí partidario de 
una “tercera cultura” que busca mayores confluencias 
entre las ciencias naturales, las ciencias sociales y las 
humanidades, en lo que podría derivar precisamente en 
una tercera cultura.1 Una primera intersección advertible 
es que mientras Ingold se involucra en una especie de 
replanteamiento existencial o quizá fenomenológico 
de la antropología –así, en singular, sin ramificaciones 
especializadas de ningún tipo– bajo su argumento básico 
de por qué la antropología aún importa para nuestra 
convivencia social –habida cuenta de que hay sus dudas 
y escepticismo al respecto– Sagan no está muy lejano 
de él, y no para replantear nada, sino para mostrarnos 
que el oscurantismo mental crece a pesar de la ciencia, 
pudiendo esta luz expirar en una convulsión, dicho en 
las palabras iluministas de Thomas Jefferson citadas casi 

1 En sus inicios se hablaba de “dos culturas”, pero luego de tres (Snow 
1977; Kagan 2009).

al final por Sagan. No muy lejos, Ingold  reconoce que 
“la gran tragedia de la historia intelectual de Occidente” 
fue la división entre ciencia y humanidades. No puedo 
dejar de anotar al respecto que debemos preguntarnos si 
el hecho de que una persona tan acreditada como Ingold 
deba convencer a sus colegas de que todavía merecemos 
estar aquí no sea parte constitutiva de lo que Arendt 
llamaba la condición de los “hombres en tiempos de 
oscuridad”; lo anterior sin sexismos de por medio, aclaro 
también.

La dialéctica de mi comparación percibe asimismo 
divergencias notables. Ingold nunca ha sido anti-evolu-
cionista, sino todo lo contrario; pero, al recurrir a una 
historia estandarizada de su disciplina, incluye una muy 
manoseada diatriba en contra del racismo de Darwin 
cuando vio a los fueguinos de cerca, en una escena que 
también describe Sagan de índole opuesta. Ingold no es 
del todo anti-darwinista, como digo, pero no se esfuerza 
por corregir esta desviación comunal del resto de sus pa-
res (ni siquiera Franz Boas lo fue, según demuestra hoy 
la historia de la antropología) (Lewis 2018). De esta ex-
presión incorrecta a nuestros ojos etnocéntricos se deriva 
con asombrosa facilidad la falacia de que su teoría ter-
minó por dar argumentos al darwinismo social –del que 
nunca cita la paternidad de Spencer en su elaboración, 
incluso anticipación– sin faltar el corolario del nazismo 
genocida.

Fuera de este foco políticamente correcto hay que asi-
milar que la teoría evolucionista es mucho más que Dar- 
win, porque, con correcciones, hoy es un programa de 
investigación formidable muy extendido en las ciencias 
naturales. Si colocamos aparte a los antropólogos, que 
son conservadores por ignorancia o por filiación, los fi-
lósofos de la ciencia (que es una rama humanista bien 
establecida) no solo han refutado que el evolucionismo 
sea una mera “construcción social”, sino que es un modo 
de pensar que ha de ser instruido a todos los estudiantes 
al margen de su orientación terminal (Ruse 2001; Bus-



L. Vazquez/Anales de Antropología 53-1 (2019): 145-147146

kes 2009). Desde luego, Sagan mismo muestra cómo 
esto no vale para los Estados Unidos, país sumido en la 
decadencia científica en su educación superior. De poco 
sirve que él admita que, en Chicago donde estudiaba, 
“se consideraba impensable que un aspirante a físico no 
conociera a Platón, Aristóteles, Bach, Shakespeare, Gi-
bbon, Malinowski y Freud, entre otros”. Esta exigencia 
debería valer también para los antropólogos “humanis-
tas” de nominación, pero de dudosa preparación “gene-
ral”. Basta entonces con decir que incluso ignoramos que 
hay todo un Instituto de Antropología Evolutiva en el 
Max Planck en Leipzig, el cual reivindica sin imposturas 
de por medio la colaboración entre científicos natura- 
les y humanistas, en la acepción alemana que involucra 
las “ciencias humanas”. En contraste, ocurre que en Nor-
teamérica insignes antropólogos se han unido a la partida 
de linchiamiento de otros antropólogos de orientación 
evolucionista, como antes los alemanes lo hicieron con 
los funcionalistas y marxistas. Es lo que Ingold llama “la 
antropología dividida”, sino es que un “edificio en rui-
nas”.

Una confluencia evidente resulta de la participación 
de ambos en la vida cotidiana, el mundo de vida que de- 
cía Alfred Schütz. Buena parte del libro de Sagan se 
dedica a cuestionar de manera escéptica –su modo cien-
tífico de abordar la realidad– a los creyentes en abduc-
ciones extraterrestres, las alucinaciones implantadas, la 
brujería y otras cosas por el estilo. Conforme se va uno 
adentrando en su análisis es claro que el suyo no es uno de 
tantos ejemplos de refutaciones fáciles, hechas para auto-
afirmarse; lo que va desentrañando de las creencias his-
tóricas y actuales es que hay “demonios que persiguen 
al mundo” desde hace siglos, pero “las consecuencias 
del analfabetismo científico son mucho más peligrosas 
en nuestra época que cualquier otra anterior”. El mayor 
impedimento es político y jerárquico, y éste atraviesa ins-
tituciones, grupos e individuos. Peor aún, cuando habla 
de “la casa está en llamas”, está refiriéndose a la sociedad 
norteamericana y su analfabetismo científico en ascenso. 
No aparece Trump en escena, pero no es necesario. La 
más castigada es la investigación básica porque no es útil 
a las “necesidades nacionales”, lo cual va de la mano de 
la reducción de libertades, como la libertad de opinión. 
Aquí se percibe que la persecución de brujas no es ajena 
a lo que sucede hoy, como no lo fue bajo el macartismo 
o el lysenkismo. Siempre “es malo desafiar las doctrinas 
convencionales o hacer preguntas inquisitivas”, ya que 
“el escepticismo tiene por función ser peligroso”. 

Este extraordinario giro de la astronomía a la cuestión 
social es real, es un modo de insertarse en este mundo pre- 
cario. En sus agradecimientos al Departamento de As-
tronomía de la Universidad de Cornell, Sagan informa 
de un Seminario de Pensamiento Crítico donde él y los 
estudiantes han introducido este giro hacia el método 
de la ciencia, la democracia y la educación pública supe- 
rior. Aquí reside una de las principales divergencias con 
Ingold. Contra lo que se imagina, la divergencia es pe-
dagógica. Se seleccionan temas sociales muy controver-

tidos, se redactan ensayos y se exponen oralmente. Pero 
los debates son harto peculiares: cada uno debe presentar 
el punto de vista del oponente de modo que éste pueda 
decir que, en efecto, es una presentación justa de él mis-
mo. Se trata de comprender el punto de vista opuesto 
lo cual nunca hemos practicado en nuestra disciplina; lo 
más cercano a ello son los “debates clave de la antropo-
logía”, como uno que el propio Ingold organizó entre 
1988 y 1993 (Ingold 1996), pero en ellos nadie intentó 
comprender a su opositor intelectual. Se trata de refu- 
tar al contrincante. Así, mientras nuestro trabajo de cam-
po puede durar años como aprendizaje, en los debates se 
nos enseña a ganar. Como dice Ingold: “Estamos habi-
tuados a diferir” de los maestros y luego avergonzarnos 
de nuestra propia “historia poco gloriosa”. Puede ser en-
tonces que nuestra vía de conocimiento sea buena para 
figurarse cómo convivir con otros, quienes sin duda me-
recen toda nuestra comprensión, pero hacia dentro de la 
“disciplina” contribuimos a la mismísima ruina de ella. 
Ingold cifra, por lo tanto, un gran potencial educativo 
en la antropología de campo, pero da por sentado que 
es una disciplina en proceso, no más terminada que el 
mundo que estudia. Es decir, la precariedad del mundo 
es nuestra también.

Ahora, a Ingold le importa que el objeto de la an-
tropología sea la conversación de la vida humana, una 
conversación sobre el mundo que habitamos. Suena bien 
en principio, pero en el capítulo final, “La antropología 
por el futuro”, confiesa que la antropología tiene serios 
problemas para comunicarse, y aunque tiene expertos en 
sus filas, parece que no hay “un conocimiento coherente 
que comunicar”. Entonces, se pregunta uno, ¿conver-
sar entonces con quién? ¿con mis amigos, seguidores o 
cooptados? A ello él agrega la estrategia suicida de conce-
birnos como disciplina cultural en un mundo comercial 
que margina ese campo de conocimiento. Luego sigue 
su relativismo militante, notoriamente equívoco frente a 
los derechos humanos universales. Aunque es pertinen-
te suponer una estrategia de reunir los fragmentos de la 
disciplina –que Ingold repite de modo incesante ante los 
tres o cuatro campos de la antropología– la verdad es que 
no avanzamos hacia una nueva síntesis, así fuera nomi-
nal, como la hubo al inicio a mediados del siglo xix. Tal 
como él lo plantea, nuestra forma de hacer ciencia es tan 
modesta que cabe pensar que nuestra construcción de un 
mundo juntos apenas se limitará a las interacciones per-
sonales de unos cuantos. Si es así, hay que empezarnos a 
preocupar con los demonios y la oscuridad.

Luis Vázquez León
ciesas Occidente

Correo electrónico: vazquezleonluis@gmail.com

Referencias

Buskes, C. (2009), La herencia de Darwin. La evolución 
en nuestra visión del mundo. Barcelona: Herder.



L. Vazquez/Anales de Antropología 53-1 (2019): 145-147 147

Ingold, T. (Ed.) (1996). Key Debates in Anthropology. 
Londres: Routledge.

Kagan, J. (2009). The Three Cultures. Natural Sciences, 
Social Sciences, and the Humanities in the 21st Cen-
tury. Cambridge: Cambridge University Press.

Lewis, H. S. (2018). “The Relation of Darwin to An-
thropology”: A Previously Unpublished Lec-
ture by Franz Boas (1909), History of Anthro-
pology Newsletter 42. Disponible en: http://

histanthro.org/clio/the-relation-of-darwin-to-an-
thropology-a-previuosly-unpublished-lectu-
re-by-franz-boas-1909/.

Ruse, M. (2001). El misterio de los misterios. ¿Es la evolu-
ción una construcción social? Barcelona: Tusquets 
Matematas.

Snow, C. P. (1977). Las dos culturas y un segundo enfoque. 
Madrid: Alianza.


