CrossMark

ANALES DE 7
ANTROPOLOGIA

INSTITUTO DE
INVESTIGACIONES
ANTROPOLOGICAS

Anales de Antropologia 53-1 (2019): 145-147

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Resena

Tim INcorp (2018). Anthropology. Why it Matters,
Cambridge: Polity Press.

CARL SAGAN (2017). El mundo y sus demonios. La ciencia
como una luz en la oscuridad. México: Critica Drakontos.

Astronomia y antropologia en didlogo social. Una
resefa critica

Fue una mera casualidad que leyera estos dos libros
al parejo. Si le preguntaran a Ingold la conexién
entre ambos, seguramente la desdenarfa, pero no
creo que Sagan reaccionara de la misma manera,
pues es quien nos entrega un llamativo libro de titulo
iluminista, pero del todo social de contenido. Lo
afirmo entonces porque advierto entre ambos si no
grandes coincidencias para ser un antropdlogo y un
astrénomo, si posibles intersecciones —convergencias,
pero asimismo divergencias— significativas. Aclaro al
respecto que no soy neopositivista pero si partidario de
una “tercera cultura” que busca mayores confluencias
entre las ciencias naturales, las ciencias sociales y las
humanidades, en lo que podria derivar precisamente en
una tercera cultura.! Una primera interseccién advertible
es que mientras Ingold se involucra en una especie de
replanteamiento existencial o quizd fenomenolégico
de la antropologia —asi, en singular, sin ramificaciones
especializadas de ningtn tipo— bajo su argumento bdsico
de por qué la antropologifa atin importa para nuestra
convivencia social —habida cuenta de que hay sus dudas
y escepticismo al respecto— Sagan no estd muy lejano
de él, y no para replantear nada, sino para mostrarnos
que el oscurantismo mental crece a pesar de la ciencia,
pudiendo esta luz expirar en una convulsién, dicho en
las palabras iluministas de Thomas Jefferson citadas casi

" En sus inicios se hablaba de “dos culturas”, pero luego de tres (Snow

1977; Kagan 2009).

al final por Sagan. No muy lejos, Ingold reconoce que
“la gran tragedia de la historia intelectual de Occidente”
fue la divisién entre ciencia y humanidades. No puedo
dejar de anotar al respecto que debemos preguntarnos si
el hecho de que una persona tan acreditada como Ingold
deba convencer a sus colegas de que todavia merecemos
estar aqui no sea parte constitutiva de lo que Arendt
llamaba la condicién de los “hombres en tiempos de
oscuridad”; lo anterior sin sexismos de por medio, aclaro
también.

La dialéctica de mi comparacién percibe asimismo
divergencias notables. Ingold nunca ha sido anti-evolu-
cionista, sino todo lo contrario; pero, al recurrir a una
historia estandarizada de su disciplina, incluye una muy
manoseada diatriba en contra del racismo de Darwin
cuando vio a los fueguinos de cerca, en una escena que
también describe Sagan de indole opuesta. Ingold no es
del todo anti-darwinista, como digo, pero no se esfuerza
por corregir esta desviacién comunal del resto de sus pa-
res (ni siquiera Franz Boas lo fue, segiin demuestra hoy
la historia de la antropologia) (Lewis 2018). De esta ex-
presién incorrecta a nuestros ojos etnocéntricos se deriva
con asombrosa facilidad la falacia de que su teoria ter-
miné por dar argumentos al darwinismo social —del que
nunca cita la paternidad de Spencer en su elaboracidn,
incluso anticipacién— sin faltar el corolario del nazismo
genocida.

Fuera de este foco politicamente correcto hay que asi-
milar que la teoria evolucionista es mucho mds que Dar-
win, porque, con correcciones, hoy es un programa de
investigacién formidable muy extendido en las ciencias
naturales. Si colocamos aparte a los antropélogos, que
son conservadores por ignorancia o por filiacién, los fi-
l6sofos de la ciencia (que es una rama humanista bien
establecida) no solo han refutado que el evolucionismo
sea una mera “construccion social”, sino que es un modo
de pensar que ha de ser instruido a todos los estudiantes
al margen de su orientacién terminal (Ruse 2001; Bus-

DOI: http://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221¢.2019.1.67295

0185-1225 Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas. Este es un articulo Open Access bajo la licencia CC-

BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).



146 L. Vazquez/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 145-147

kes 2009). Desde luego, Sagan mismo muestra cémo
esto no vale para los Estados Unidos, pais sumido en la
decadencia cientifica en su educacién superior. De poco
sirve que €l admita que, en Chicago donde estudiaba,
“se consideraba impensable que un aspirante a fisico no
conociera a Platdn, Aristételes, Bach, Shakespeare, Gi-
bbon, Malinowski y Freud, entre otros”. Esta exigencia
deberia valer también para los antropélogos “humanis-
tas” de nominacién, pero de dudosa preparacién “gene-
ral”. Basta entonces con decir que incluso ignoramos que
hay todo un Instituto de Antropologia Evolutiva en el
Max Planck en Leipzig, el cual reivindica sin imposturas
de por medio la colaboracién entre cientificos natura-
les y humanistas, en la acepcién alemana que involucra
las “ciencias humanas”. En contraste, ocurre que en Nor-
teamérica insignes antropdlogos se han unido a la partida
de linchiamiento de otros antropdlogos de orientacién
evolucionista, como antes los alemanes lo hicieron con
los funcionalistas y marxistas. Es lo que Ingold llama “la
antropologia dividida”, sino es que un “edificio en rui-
nas’.

Una confluencia evidente resulta de la participacién
de ambos en la vida cotidiana, el mundo de vida que de-
cia Alfred Schiitz. Buena parte del libro de Sagan se
dedica a cuestionar de manera escéptica —su modo cien-
tifico de abordar la realidad— a los creyentes en abduc-
ciones extraterrestres, las alucinaciones implantadas, la
brujerfa y otras cosas por el estilo. Conforme se va uno
adentrando en su andlisis es claro que el suyo no es uno de
tantos ejemplos de refutaciones fdciles, hechas para auto-
afirmarse; lo que va desentrafiando de las creencias his-
téricas y actuales es que hay “demonios que persiguen
al mundo” desde hace siglos, pero “las consecuencias
del analfabetismo cientifico son mucho mds peligrosas
en nuestra época que cualquier otra anterior”. El mayor
impedimento es politico y jerdrquico, y éste atraviesa ins-
tituciones, grupos e individuos. Peor atn, cuando habla
de “la casa estd en llamas”, estd refiriéndose a la sociedad
norteamericana y su analfabetismo cientifico en ascenso.
No aparece Trump en escena, pero no es necesario. La
mds castigada es la investigacién bésica porque no es til
a las “necesidades nacionales”, lo cual va de la mano de
la reduccién de libertades, como la libertad de opinién.
Aqui se percibe que la persecucién de brujas no es ajena
a lo que sucede hoy, como no lo fue bajo el macartismo
o el lysenkismo. Siempre “es malo desafiar las doctrinas
convencionales o hacer preguntas inquisitivas”, ya que
“el escepticismo tiene por funcién ser peligroso”.

Este extraordinario giro de la astronomia a la cuestion
social es real, es un modo de insertarse en este mundo pre-
cario. En sus agradecimientos al Departamento de As-
tronomia de la Universidad de Cornell, Sagan informa
de un Seminario de Pensamiento Critico donde ¢l y los
estudiantes han introducido este giro hacia el método
de la ciencia, la democracia y la educacién publica supe-
rior. Aqui reside una de las principales divergencias con
Ingold. Contra lo que se imagina, la divergencia es pe-
dagégica. Se seleccionan temas sociales muy controver-

tidos, se redactan ensayos y se exponen oralmente. Pero
los debates son harto peculiares: cada uno debe presentar
el punto de vista del oponente de modo que éste pueda
decir que, en efecto, es una presentacién justa de él mis-
mo. Se trata de comprender el punto de vista opuesto
lo cual nunca hemos practicado en nuestra disciplina; lo
mids cercano a ello son los “debates clave de la antropo-
logia”, como uno que el propio Ingold organizé entre
1988 y 1993 (Ingold 1996), pero en ellos nadie intentd
comprender a su opositor intelectual. Se trata de refu-
tar al contrincante. Asi, mientras nuestro trabajo de cam-
po puede durar afios como aprendizaje, en los debates se
nos ensefia a ganar. Como dice Ingold: “Estamos habi-
tuados a diferir” de los maestros y luego avergonzarnos
de nuestra propia “historia poco gloriosa”. Puede ser en-
tonces que nuestra via de conocimiento sea buena para
figurarse como convivir con otros, quienes sin duda me-
recen toda nuestra comprensién, pero hacia dentro de la
“disciplina” contribuimos a la mismisima ruina de ella.
Ingold cifra, por lo tanto, un gran potencial educativo
en la antropologia de campo, pero da por sentado que
es una disciplina en proceso, no mds terminada que el
mundo que estudia. Es decir, la precariedad del mundo
es nuestra también.

Ahora, a Ingold le importa que el objeto de la an-
tropologia sea la conversacién de la vida humana, una
conversacion sobre el mundo que habitamos. Suena bien
en principio, pero en el capitulo final, “La antropologia
por el futuro”, confiesa que la antropologia tiene serios
problemas para comunicarse, y aunque tiene expertos en
sus filas, parece que no hay “un conocimiento coherente
que comunicar”. Entonces, se pregunta uno, ;conver-
sar entonces con quién? jcon mis amigos, seguidores [}
cooptados? A ello él agrega la estrategia suicida de conce-
birnos como disciplina cultural en un mundo comercial
que margina ese campo de conocimiento. Luego sigue
su relativismo militante, notoriamente equivoco frente a
los derechos humanos universales. Aunque es pertinen-
te suponer una estrategia de reunir los fragmentos de la
disciplina —que Ingold repite de modo incesante ante los
tres o cuatro campos de la antropologia— la verdad es que
no avanzamos hacia una nueva sintesis, as{ fuera nomi-
nal, como la hubo al inicio a mediados del siglo x1x. Tal
como ¢él lo plantea, nuestra forma de hacer ciencia es tan
modesta que cabe pensar que nuestra construcciéon de un
mundo juntos apenas se limitard a las interacciones per-
sonales de unos cuantos. Si es asf, hay que empezarnos a
preocupar con los demonios y la oscuridad.

Luis Vazquez Leén
cIEsAs Occidente
Correo electrénico: vazquezleonluis@gmail.com

Referencias

Buskes, C. (2009), La herencia de Darwin. La evolucién
en nuestra vision del mundo. Barcelona: Herder.



L. Vazquez/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 145-147 147

Ingold, T. (Ed.) (1996). Key Debates in Anthropology.
Londres: Routledge.

Kagan, J. (2009). The Three Cultures. Natural Sciences,
Social Sciences, and the Humanities in the 215t Cen-
tury. Cambridge: Cambridge University Press.

Lewis, H. S. (2018). “The Relation of Darwin to An-
thropology”: A Previously Unpublished Lec-
ture by Franz Boas (1909), History of Anthro-
pology  Newsletter 42. Disponible en: http://

histanthro.org/clio/the-relation-of-darwin-to-an-
thropology-a-previuosly-unpublished-lectu-
re-by-franz-boas-1909/.

Ruse, M. (2001). E/ misterio de los misterios. ;Es la evolu-
cion una construccion social? Barcelona: Tusquets
Matematas.

Snow, C. P. (1977). Las dos culturas y un sequndo enfoque.
Madrid: Alianza.



