CrossMark

ANALES DE 17‘
ANTROPOLOGIA

INSTITUTO DE
INVESTIGACIONES
ANTROPOLOGICAS

Anales de Antropologia 53-1 (2019): 109-120

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Articulo

Organismos catdlicos en la consolidacién de organizaciones indigenas:

el caso de la agrupacién Shiyaxauapi en la provincia de Chaco, Argentina

Catholic organisms in the consolidation of indigenous organizations:
The case of the Shiyaxauapi group in the province of Chaco, Argentina

Malena Inés Castilla*

Instituto de Ciencias Antropoldgicas, Facultad de Filosofia y Letras-Universidad de Buenos Aires,
Puan 480 4to piso, of- 464, Ciudad Auténoma de Buenos Aires, Argentina

Recibido el 24 de julio de 2018; aceptado el 14 de agosto de 2018

Resumen

Analizaremos en el presente articulo el trabajo que realizaron orga-
nismos catélicos, vinculados a la Teologia de la Liberacién, en la lo-
calidad de Pampa del Indio, en la provincia de Chaco, en torno a
la “recuperacién de una cultura indigena” junto a los integrantes de la
comunidad qom de la localidad, a partir de la cual impulsaron la con-
solidacion de organizaciones étnicas. Por cuestiones de espacio, en el
presente articulo nos centraremos en analizar el caso de la agrupacién
Shiyaxauapi conformada por integrantes del pueblo qom de dicha lo-
calidad. En este sentido, exploraremos aquellos procesos en los cuales
la memoria se convirti6 en el eje central del trabajo de estos organis-
mos catdlicos, desde el cual comenzaron a construir marcos de accién
entre dichas agrupaciones indigenas.

Este trabajo se enmarca en una investigacién doctoral, en la
cual nos proponemos analizar el trabajo desarrollado por las orga-
nizaciones indigenas del pueblo qom, en la localidad mencionada,
con la finalidad de indagar en los procesos de reactualizacion de la
identidad y de territorializacién que las atraviesa, las involucra y las
tiene como protagonistas.

Abstract

‘This article analyzes the work carried out by Catholic organizations
in the town of Pampa del Indio, in the province of Chaco, on the ‘re-
covery of an indigenous culture’ with the members of the Qom com-
munity of the locality, from which they promoted the consolidation
of ethnic organizations. We will explore the processes in which mem-
ory became the central axis of the work of religious organizations, to
build frameworks of action among indigenous groups.

This work is part of a doctoral research, where we analyze the
work developed by the indigenous organizations of the Qom people
in the aforementioned locality, with the purpose of investigating the
processes of reactualization of the identity and territorialization that
accompanies them.

Palabras clave: comunidades; memoria; religion; organizaciones etnopoliticas.

Keywords: Communities; memory; religion; ethnopolitical organizations.

* Correo electrénico: malenacastilla@gmail.com

DOI: hetp://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221¢.2019.1.65620

0185-1225 Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas. Este es un articulo Open Access bajo la licencia CC-

BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).



110 M. I. Castilla/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 109-120

Introduccién

A lo largo de este articulo, analizaremos de qué maneras
la memoria se ha constituido en una herramienta
necesaria para la elaboracién y reelaboracién de discursos
hegemoénicos y de resistencia, tanto por parte de orga-
nismos oficiales y organismos religiosos como por las co-
munidades indigenas de Pampa del Indio.

Pampa del Indio es una localidad ubicada en la Re-
publica Argentina, al norte de la provincia de Chaco, en
el departamento Libertador General San Martin (figura
1). Segtin el censo realizado por el INDEC, en el ano 2001
vivian en dicha localidad 11 558 habitantes y en los da-
tos del dltimo censo del ano 2010, la poblacién registra-
da fue de 13 675 personas; mds de la mitad de ella vive
en parajes de entre 700 y 800 habitantes y el resto de la
poblacién reside en parajes con menos de 350 personas,
es decir, en los montes de la regién (1NpDEC 2001, 2012).

Partimos de la premisa de que la memoria posibilita el
control y la cohesién social, siendo éste parte del modelo
que intenta imponer la historia oficial o la historia de
las agrupaciones dentro de una comunidad. Entendemos
por ello que la memoria es un objeto de reflexién que
se modifica en funcién del contexto histérico, politico,
econémico, cultural, entre otros (Ramos 2015). Es por
ello que analizaremos los relatos construidos a partir de la
memoria colectiva del grupo, asi como los olvidos colec-

tivos, ya que éstos, tanto como los silencios, son perfor-
mativos, intencionales, es decir, producciones culturales
(Halbwachs 2004).

Consideramos que cada uno de estos procesos que
ejercen los movimientos sociales aqui analizados deben
entenderse y estudiarse en contextos determinados. Por
ello, deberdn reconocerse los marcos de interpretacién y
creacién de estos relatos referentes a la memoria y el ol-
vido, ademds de tener en cuenta a los actores que lo pro-
ducen en sus narraciones (Diaz 2013), los intereses que
estdn en juego y las maneras que tienen de reproducirse
en otros escenarios. Es decir, serd esencial exponer dichas
construcciones discursivas a partir de la accién social y
los contextos histéricos y sociales. Ademds, es menester
resaltar que estos contextos de produccién no implican
entorno fisico, sino momentos de negociacién entre los
participantes que interactdan o los discursos a los que se
contraponen. Es decir “es un proceso activo de negocia-
cién en el cual los participantes examinan reflexivamente
el discurso a medida que surge” (Bauman y Briggs 1990:
16). Por tanto, aquellos fragmentos o hechos de esta his-
toria que se repiten son eventos criticos (Carsten 2007)
que son olvidados, silenciados o recordados en funcién
de la necesidad actual de traer al presente dicha memo-
ria. Asimismo, no son solo las comunidades indigenas
las que reconfiguran la historia a partir de la revision de

T J‘lf
632 Oeste de'Greenyich.

Sg—24—]

| 5 250
“Pudnte Inter.
Sanlgnacio
de Loyola
BIATS
&
¢ /&
N 8 W
Va: Rio™\ 2
(e8] Bermejito S
7
ISR (
\./
S
[
26—
A
iy ~="- FORMOSA®</ | ¢
¥ . San Francisc a b} %\‘
G g, del Laishi N
S S > ‘\ 2 ]
SN rl..:‘ose \ ¢
P n Martin-; S/
Pampa del o Nz q
Campo Gallo % Ny
P Infierno L " Plarlpg 31, 7 ,;-T-Q ‘
Il A G O X B wpAmirén N 3
e o_]las Unidas® b . Sﬁ',"ﬂz‘é‘ 3\,\ - v ‘
" A itan >3
L8 JFortin Las Chu ol Solrt " Eduviy s fleto Y5 RCAL
v nia. Elisa ., Vedi s *pierto DE
I rigen ) Présidencia™)La Escondida R T
a 1
g dela P L5 Verde #0153 Bgdiginas PARAGUAY
5 7 Lapachito i el |
3 P Makalg Lo SHi IR0 102 2 o poa v
o Laguna Blanca = L Gerritox
§ a B iaPuert?:\'rir I ek 758 Itat.
an Cosme
Te i B LS o roan RIENTES =
0 1 Q San Luis
g 3>: Quimili; ) o |e| LPeimar Ntra. Sra.
= o i 5 General ilelas = ek
TN : dai Obligado < P ROWWN CIA goRosario
© O 1 7 " & de Caa Cano)
i | Basall /| \DE CORRIENTES
G ESCALA GRAFICA i La &
Egg [] 20 40 km i | Saba fEmpedrado
i —/ \ S —aw
) o ; /R ROVINCIA DE SAN[IA FE oo D

Figura 1. Provincia del Chaco, Instituto Geogrdfico Nacional.



M. I. Castilla/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 109-120 111

su memoria, sino que también los espacios de domina-
cién construyen “historias oficiales” que buscan acallar
las diferentes vocalidades existentes (Trouillot 1995). Un
ejemplo de ello es la historia oficial, la cual procuré ne-
gar e invisibilizar a muchos de los pueblos indigenas que
habitan Argentina, y que silencian sus luchas y reclamos
histéricos.

En estos actos de narrar una historia y silenciar otra,
de olvidar unos hechos y recordar otros, se construye
un tejido de experiencias que poseen pliegues (Deleuze
1987) donde siempre hay un adentro y un afuera, en el
cual lo exterior es lo visible y, por lo contrario, el inte-
rior es lo que estd oculto, lo que no quiere mostrarse. Lo
mismo ocurre con las relaciones sociales y la memoria
colectiva. En palabras de Deleuze:

...todo el adentro se encuentra activamente pre-
sente en el afuera, en el limite de los estratos. El
adentro condensa el pasado, en modos que de
ninguna manera son continuos, pero que lo con-
frontan con un futuro que procede del afuera, lo
intercambian y lo recrean (Deleuze 1987: 154).

Es decir, podemos establecer que hay imdgenes y ol-
vidos que se recuperan y pueden ser leidos nuevamente
ddndoles la posibilidad de ser reconstruidos y retransmi-
tidos con un cardcter dialéctico (Ricoeur 2013; Rodri-
guez 2013).

A partir de este breve marco conceptual, nos propo-
nemos iniciar este trabajo sistematizando y analizando
la informacién adquirida en nuestro campo de investi-
gacién, en el cual —a partir de técnicas como entrevistas
en profundidad, observaciones participantes, situacio-
nes conversacionales, andlisis de fuentes, entre otros—,
hemos logrado ampliar el corpus bibliografico del cual
partimos para responder a nuestros objetivos de inves-
tigacién. Cabe destacar que nuestro trabajo se centrard
en analizar la participacién de dos organismos catélicos
vinculados con la teologia de la liberacién, como son el
Equipo Nacional Pastoral Aborigen y el Instituto de Cul-
tura Popular. Asimismo, nos centraremos en el proceso
de consolidacién de la organizacién Shiyaxauapi, confor-
mada por integrantes del pueblo qom de la localidad,
haciendo énfasis sobre todo en la descripcion del periodo
temporal desde 1976 (afio en el cual las Fuerzas Armadas
Nacionales llevan a cabo un golpe de Estado) hasta la ac-
tualidad. Nos parece importante centrarnos en estos dos
organismos, dado que fueron los primeros en instalarse
en la localidad de Pampa del Indio durante el periodo
mis violento de la historia argentina para asi generar un
trabajo que hasta hoy se sigue realizando en coordinacién
con las organizaciones étnicas. Asimismo, la seleccién de
la organizacién Shiyaxauapi refiere a que dicha agrupa-
cién se conformé a partir de la intervencién de estos or-
ganismos y en la actualidad continda trabajando junto a
éstos (y otros organismos gubernamentales, agencias de
crédito internacional, fundaciones) respecto a gran parte
de los objetivos con los que se conformaron. Es impor-

tante senalar que los nombres de los actores con los que
trabajamos fueron reemplazados por otros para preservar
su anonimato.

En el siguiente apartado analizaremos la etapa en la
que, a partir del llamado de Concilio Vaticano II y de
la creacién de la Teologia de la Liberacién, se instalaron
en la localidad de Pampa del Indio organismos catélicos
durante el periodo dictatorial a cargo del Ejército Na-
cional en Argentina (1976-1983). En este sentido, nos
centraremos en describir de qué manera, a partir de la
desintegracién de vinculos sociales y espacios de perte-
nencia que habia generado esta dictadura militar, dichos
organismos generaron nuevas relaciones sociales a partir
de encuentros y formaciones que tenfan como protago-
nistas a las comunidades étnicas. En este sentido, traba-
jaremos en torno a los discursos de los actores de dichos
organismos en los cuales puede encontrarse el objetivo
que tenfan de trabajar con las comunidades con el fin de
“recuperar su cultura”. Nos centraremos en los inicios de la
organizacion Shiyaxauapi del pueblo qom, a partir de
la vinculacién con dichos organismos. Desarrollaremos,
por tanto, a lo largo del articulo (a partir de literatura
relacionada con esta problemdtica) las vinculaciones que
existfan entre los organismos catélicos y la organizacién
étnica qom para dar cuenta de las herramientas y proce-
sos de consolidacién a partir de los cuales dicha agrupa-
cién indigena es reconocida en la actualidad por otros
actores gubernamentales o internacionales, por su labor
reivindicativa y de reclamo por sus territorios y derechos
culturales. Al final del articulo, proponemos brindar
nuestras reflexiones a partir de las que explicamos cudl
es la labor que tiene dicha organizacién y su vinculacién
con actores como miembros de la academia, fundaciones
u otras, para reforzar sus reclamos y derechos basados en
las herramientas confeccionadas a lo largo de estos afios
con los organismos catélicos.

Organismos catdlicos y la memoria como marco
de accién en la conformacién de organizaciones
étnicas como Shiyaxaunapi

Durante el periodo de consolidacién del Estado nacién,
las misiones religiosas se instalaron en el norte argentino
con el objetivo de evangelizar a la poblacién a través de
la concentracién de grupos de indigenas. En esta etapa,
dichas misiones intentarfan disciplinar a estas poblaciones
que, hasta ese momento, se resistian a la colonizacién
en la zona. En dichas misiones, no solo buscaban dar
a conocer los principios religiosos cristianos, sino que
tenfan como objetivo que los integrantes de los pueblos
indigenas adquirieran patrones de trabajo, habilidades
y conocimientos vinculados con las actividades agro-
ganaderas que generaran un aumento en la productividad;
es decir, estos espacios facilitaban la adquisicién de mano
de obra para los ingenios, la explotacién maderera,
algodonera y las obras de infraestructura (Zapata 2013).



112 M. I. Castilla/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 109-120

Desde el afio 1900, las misiones catdlicas se instala-
ron en la regién con la finalidad de garantizar entre las
comunidades una “vida cristiana y civilizada” a través del
disciplinamiento que, supuestamente, les otorgaria el
trabajo. En 1911 la presencia de misiones anglicanas se
manifestaba sobre todo en las provincias de Formosa y
Salta. M4s adelante, en 1933, los misioneros menonitas
se instalaron en la regién, desplazando poco a poco a los
primeros (Zapata 2013). Ahora bien, no fue sino a partir
de la década de 1950 cuando la iglesia pentecostal se con-
solidé en estos territorios, y logré un significativo arrai-
go entre las comunidades étnicas a partir de la creacién
de la Iglesia Evangélica Unida (Miller 1977; Bartolomé
1972). En la actualidad, encontramos que, en el norte
argentino, la presencia evangelista atin es preponderante
y una gran cantidad de sus fieles son miembros de algin
pueblo indigena.

Hacia la década de 1960, en el noreste argentino, sur-
gi6 una nueva forma de pastoral a partir de la figura de
Monsefior Iriarte, un obispo de la localidad de Recon-
quista, provincia de Santa Fe. Iriarte habia generado la
posibilidad de crear una “pastoral de conjunto” entre to-
das las fracciones religiosas que se encontraban trabajan-
do en la regién hasta el momento. Dicho monsenor era
un carismdtico representante de una fraccién de la iglesia
catdlica, que habia transformado su opcién evangelizado-
ra a partir de la creacién de la Teologfa de la Liberacién
(Leone y Vézquez 2016). Se llamé asi a la corriente de
pensamiento del cristianismo conformada por catdlicos
y protestantes en algunos paises de Latinoamérica —como
es el caso de Argentina— luego del Concilio Vaticano Il y
la conferencia de Medellin en 1968 (Richard 2004). Los
referentes religiosos de dicha corriente expresaban que el
evangelio manifestaba una preferencia por los pobres y
por aquellos que se ven privados de su libertad, ya sea
porque estdn condenados a una vida de miseria econé-
mica, social, ideoldgica o cultural. Para dichos referentes,
es imprescindible reconstruir los vinculos de solidaridad
social (Harvey 2007).

Enmarcada en la llamada Teologia de la Liberacién,
en la Iglesia Catdlica Argentina, se cre6 el “Movimiento
de sacerdotes para el tercer mundo”. Este tenfa una pos-
tura politica y social basada en la defensa de los derechos
de los sectores mds desprotegidos de la sociedad. Al co-
mienzo de la dictadura militar (1976), dicho movimien-
to se encontraba actuando en diferentes lugares del pais.
Entre los casos mds conocidos estd el del Padre Carlos
Mujica que trabajé en la villa 31 de la Ciudad Auténoma
de Buenos Aires.

Con el paso del tiempo, la opcidn no era trabajar solo
en las villas sino también en aquellas zonas del pais mds
alejadas y pobladas por campesinos e indigenas. Durante
dicho periodo, las organizaciones étnicas se conformaron
a partir de la intervencién de organismos pertenecientes
a la iglesia catélica como fue el caso del Instituto de Cul-
tura Popular (1ncuro), el Equipo Nacional de Pastoral
Aborigen (ENDEPA), entre otros.

INcUPO fue creado en 1968 por iniciativa del Movi-
miento Rural con el objetivo de vincularse con los secto-
res campesinos y étnicos. Su sede se ubicé en Reconquis-
ta, en la provincia de Santa Fe, pero no tardé en expandir
su influencia por el resto de la regién. A partir de las
primeras intervenciones lograron consolidarse teniendo,
ante todo, una especial atencién sobre problemdticas
vinculadas con la discriminacién que existia en el pais
hacia las comunidades indigenas y las usurpaciones terri-
toriales y negaciones culturales que éstas sufrian, segiin
describieron en entrevistas algunos de los integrantes de
€s0s organismos.

En los primeros afos de la década de 1980 también
se habia creado ENDEPA que estaba encabezado por un
grupo de profesionales, técnicos, laicos y religiosos con
interés en colaborar con las poblaciones mds vulnerables
deestaregion. Lared pastoral establecidaenla provinciade
Chaco estaba destinada a trabajar con las comunidades
indigenas a partir de la “promocién humana” y el “desa-
rrollo comunitario” (Leone y Vizquez 2016). Dichos ob-
jetivos no buscaban convertir a estos pueblos originarios
al catolicismo sino mejorar las condiciones de vida, de
educacion, de salud y de trabajo. En dos entrevistas, una
realizada a Magdalena (religiosa que trabajé en Pampa
del Indio) y otra a Ester (Fundadora de incuro), encon-
tramos que esta “conversién al catolicismo” que debian
realizar en las comunidades indigenas pasarfa a un segun-
do plano para los integrantes de dichos organismos:

Entonces empezaron los obispos a decir “;qué ha-
cen ahi. ;Ustedes celebran la misa con ellos? No.
¢Ustedes hacen la catequesis catdlica? No. ;Cudn-
tos catélicos han bautizado ustedes? Ninguno...”
entonces dicen: “;para qué diablos estan?”. Era
mano de obra desperdiciada en una mentalidad
capitalista. Nosotros querfamos que sean (sic)
conscientes de lo que les pasaba (Magdalena, Pro-
vincia de Cérdoba, mayo 2016).

Nos reunfamos ese fin de semana y tenfamos
un tema de capacitacién y a veces participaban
también indigenas, y hemos llorado mucho jun-
tos porque nos cascoteaban a nosotros los obispos
porque nosotros no ofreciamos bautismo (Ester,
Buenos Aires, noviembre 2017).

Tal como vemos en ambos fragmentos, el objetivo de
esta pastoral era generar una concientizacién de los suje-
tos con los que trabajaban: las comunidades étnicas. Es
por ello, que las actividades que realizaban se vinculban
con la capacitacién, los cursos de formacién, y la gene-
racién de reuniones para analizar los problemas sociales.

El trabajo de los organismos se basé —segtin la carac-
terizacién que realizan los protagonistas— en analizar y
reconstruir junto a las comunidades indigenas la me-
moria colectiva y la historia étnica. Dichos organismos
entendian que estos ¢jes serfan pilares fundamentales en
la construccién de un proceso identitario capaz de dispu-
tar el espacio y el rol que ejercian las comunidades hasta
ese momento. En este sentido, muchos de los proyectos



M. I. Castilla/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 109-120 113

llevados a cabo por estos entes se realizaban a partir del
trabajo colectivo, el cual buscaba la restitucién cultural y
territorial indigena —alterada debido a procesos de apro-
piacién y globalizacién desenfrenada en sus territorios—
seguin los relatos de los actores involucrados.

Sin embargo, es menester aclarar que la reconstruc-
cién de la memoria no fue siempre uno de los ejes que
los integrantes de las comunidades querian trabajar. En
sus primeros encuentros, sus miembros buscaban gene-
rar herramientas de capacitacién y formacién laboral. En
el caso de las mujeres indigenas eran ellas quienes soli-
citaban a los organismos religiosos y otras instituciones
la capacitacién en el oficio de corte y confeccidén, entre
otros, mientras que los hombres solicitaban capacitacién
vinculada con el trabajo agricola. Si bien dichas activida-
des surgian a pedido de los integrantes de las comunida-
des étnicas con un fin meramente econémico (formarse
laboralmente en pos de generar alternativas de trabajo a
la situacién de crisis micro y macroeconémica) los or-
ganismos religiosos encontraron en dichos encuentros la
posibilidad de generar espacios de comunién que servian
para trabajar en los problemas familiares, vinculados so-
bre todo con la alimentacién, la salud y la educacién.
Simona, integrante de la comunidad, nos contaba lo si-
guiente al respecto:

Acd nos formamos como grupo desde 1985 y ve-
nfamos trabajando y capacitdindonos para solucio-
nar alguno de los tantos problemas que tenfamos
en las familias y en la comida. Por ejemplo, el
tema de la salud, del vestir, comidas, alguien tenia
que venir para ayudarnos (Simona, integrante de
la organizacién Shiyaxauapi, julio 2014 ).

En este sentido, tal como expresa Simona en este
fragmento de la entrevista, habfa ciertos problemcas que
era necesario resolver en la comunidad y que estaban
vinculados —en lo inmediato— con el bienestar familiar
en lo que a la salud, la vestimenta, la alimentacién y la
educacion refieren. Observamos entonces que, ante el
pedido de las comunidades de tratar estas cuestiones, los
organismos religiosos comenzaron a conformar grupos
de trabajo y a generar espacios de educacién y capacita-
cién. En tales espacios, los integrantes étnicos realizaban
encuentros donde, ademds de aprender oficios, llevaban a
cabo también actividades de revisién histérica.

Los laicos Omar Forttn y Ester Duarte, a partir de su
compromiso con la fundacién de iNcuro, comenzaron
a trabajar en este proyecto, con el objetivo de generar
instancias de visibilizacién de las problemdticas en las
comunidades del norte del pais. Magdalena, una religio-
sa que trabajé en Pampa del Indio durante este periodo,
nos contaba lo siguiente:

Cuando desde incuro se dedican a decir lo de la
invisibilizacién de los aborigenes ahi es cuando
se engancha Maria a trabajar con ellos porque el
tema indigena estaba siendo ninguneado y tenfa-

mos que trabajar con ellos (Magdalena, religiosa
de la Orden de la Merced, Cérdoba, mayo 2016).

En el fragmento de la entrevista de Simona, hace re-
ferencia a que “alguien tenfa que venir a ensefiar con los
alimentos”. En esta frase, Simona alude a las religiosas
(Magdalena, Maria y Mirta) que comenzaron a trabajar
junto a INCUPO y ENDEPA en relacién con la ejecucién de
proyectos vinculados con la “reconstruccién y recupera-
cién de la memoria indigena”. Simona continda en la en-
trevista narrando cdmo fue este proceso de participacion:

Haciamos esas cosas y también reuniones, mien-
tras cosfamos y aprendiamos a cocinar, habld-
bamos el castellano y charldbamos sobre lo que
pasaba en casa, con nuestros maridos y los hijos.
También empezamos a ver nuestra propia cultura
(Simona, integrante de la organizacién de Shiya-
xauapi, Julio 2014).

Tal como menciona Simona, los integrantes de las
comunidades comenzaron a reunirse con el objetivo de
confeccionar la ropa, aprender a cocinar, generar estra-
tegias educativas frente a la falta de comprensién que
recibian sus hijos por no hablar de manera fluida la len-
gua castellana, o simplemente conversar colectivamente
acerca de las cuestiones familiares que ocurrian en cada
hogar. Alejandra, integrante de la Orden de la Merced,
explica:

Las monjitas vivian en Pampa. Ellas comenzaron a
motivar la creacién de los drboles genealdgicos,
a rescatar la lengua materna porque inclusive con-
tado por las mismas mujeres, ellas al ser discri-
minadas por ser indigenas no querfan comunicar
mucho (sic), hablaban en lo interno de su familia,
pero querfan evitar eso y la discriminaciéon (Ale-
jandra, integrante de la Orden de la Merced, abril
2016 ).

Pedro, un religioso integrante de dicha Orden y ac-
tualmente responsable en ENDEPA, nos manifestaba
que, en sus origenes, la Pastoral Aborigen tenia tres ob-
jetivos en el trabajo con los indigenas. El primero era el
de “abrir caminos”. Es decir, la finalidad era la de gene-
rar senderos para que puedan circular los vehiculos y los
habitantes en el monte y favorecer asi el paso y la co-
municacién con el pueblo. El segundo objetivo era crear
“centros comunitarios’, los cuales serfan espacios que
servirfan para unir a la comunidad y brindar talleres y
capacitacion. Cabe destacar que uno de estos centros co-
munitarios, actualmente es utilizado por las organizacio-
nes indigenas —conformadas por tales organismos— para
realizar reuniones con la comunidad, talleres con los jé-
venes y adultos, encuentros de formacién educativa, ade-
mids de funcionar como un centro de primeros auxilios y
salud indigena. Por tltimo, el tercer objetivo, era “armar
comunidad”. Segiin nuestro entrevistado, la comunidad



114 M. I. Castilla/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 109-120

se armaria a partir de la construccién y mejoramiento de
viviendas de materiales resistentes.

Andrea, integrante de una organizacién indigena de
Pampa del Indio describe sus propias impresiones acerca
del periodo en el cual se comenzaron a desarrollar los tres
objetivos que Pedro describe (abrir caminos, construir
centros comunitarios y crear comunidad). Cabe destacar
que Andrea forma parte de la organizacién Shiyaxauapi
que se conformé en la década de 1980 a partir de la in-
tervencién de los organismos religiosos y por ello, resulta
un relato interesante acerca de la trayectoria de la orga-
nizacion:

Hace mucho nos formamos como grupito con un
grupo de hermanas, querian hacer cosas con los
indigenas y al principio eran pocas y después vi-
nieron mds (sic). Para muchos, el objetivo era la
familia, pero tambien el poder encontrarnos con
las otras familias. Un dfa un sefior nos doné un
terreno y con las hermanas y la ayuda de otros ma-
ridos hicimos una casa donde trabajar y las monjas
tenfan contacto con otra gente que Nos apoyaron
con el proyecto y armamos el centro que hoy te-
nemos el centro comunitario y ahora ahi nos jun-
tamos desde siempre y viene la gente de la zona
también (Andrea, integrante de la organizacién de

Shiyaxauapi, abril 2016).

El financiamiento al que hace mencién Andrea re-
fiere a los proyectos solventados por dichos organismos
(ENDEPA ¢ INCUPO). En este sentido, a partir de la crea-
cién de este salén (figura 2), aquellos interesados de la
comunidad en generar trabajos de reconstruccién de su
propia historia o de trabajar en cuestiones vinculadas con
el bienestar familiar se podrian encontrar alli. En otro
relato, Simona, tambien integrante de esta organizacion,
nos contaba lo siguiente:

Cuando empezamos con las monjas, ellas, que
también vivian en el monte, nos decian que te-
nfamos que juntarnos con nuestra gente, que
tenfamos que generar mds encuentros y asi em-
pezamos a ir a otros lugares a buscar gente para
que se sume a nuestros encuentros para hablar de
nosotros como comunidad, de nuestras familias y
nuestras historias. Asi empezamos, {bamos a Pam-
pa Grande, Pampa Chica, Campo Aborigen, todo
[...] Armamos el centro. Ahi trabajamos todo, nos
donaron el lugar y nosotros con nuestros mari-
dos construfamos, levantdbamos las paredes. Los
materiales los consiguieron las monjas y nosotros
construimos. Es el mismo centro que usamos hoy
para hacer actividades como la copa de leche y las
reuniones [...] cosas que se empezaron a hacer en
esa época y hoy seguimos. El centro comunita-
rio después lo fuimos refaccionando (sic) con el
tiempo [...] con algunos materiales mds ibamos
arreglando la casita de cada uno, sobre todo las
hermanas que tenfan bebés chiquitos o con pro-
blemas de salud; si quedaban ladrillos les ddbamos
y asi {bamos haciéndonos las casitas (Simona, In-

tegrante del Shiyaxauapi, abril 2016).

De este modo, los integrantes de las comunidades,
entre otros proyectos que encabezaron, confeccionaron
drboles genealdgicos de cada familia, mapas a partir del
conocimiento del territorio junto a los mds ancianos, re-
visién de los mitos y leyendas que se habian dejado de
narrar con el tiempo, y ensenaron a sus hijos las danzas y
los juegos tradicionales de su cultura.

Aurora, integrante de la organizacién Shiyaxauapi re-
cuerda la importancia que tuvo no solo el financiamiento
obtenido por los entes religiosos sino también el acom-
panamiento de estos en los proyectos:

En este proyecto que nos ayudaron las hermanitas
y los de 1NcuPO; nosotros recibimos una beca y

Figura 2. Talleres de recuperacion cultural que realizaban junto a las religiosas de INCUPO y ENDEPA. De fondo se puede ver el salon
comunitario construido por la comunidad con financiamiento de dichos organismos catdlicos (fotografia de la autora).



M. I. Castilla/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 109-120 115

con eso investigdbamos. Era de los padres merce-
darios. Hicimos el rescate de cuentos de nuestros
ancianos que siempre pasaban oralmente, las dan-
zas también, y ademds de eso les hicimos a los ni-
fios de la comunidad algunas léminas con anima-

les del monte (Aurora, integrante de Shiyaxauapi,
abril 2016).

El proyecto al que hace referencia Aurora “financiado
por los padres mercedarios”; corresponde a un subsidio
otorgado por la Orden de la Merced. Dicha orden tra-
baja desde sus origenes en vinculacién con ENDEPA e IN-
cupro. Actualmente, la organizacién Shiyaxauapi recibe
un subsidio destinado a las becas de participacién (son
ingresos monetarios que recibian algunos de sus miem-
bros para la movilidad) y materiales de trabajo por parte
de dicha orden. Fueron, asimismo, los que solventaron
aquellos trabajos de revisién histérica que realizaban los
integrantes de la comunidad junto a las hermanas Mag-
dalena, Maria y Mirta. Una de ellas recuerda los primeros
trabajos realizados:

Al principio hacfamos los cursos y talleres y fuimos
armando el rescate cultural cuando salié la ley de
aborigen chaqueno. Empezamos con los cursos
de historia y después la organizacién siguié ha-
ciéndolo, hasta hoy que tienen libros y hasta mapa
(Hermana Magdalena, mayo 2016).

Entendemos que la recuperacién o rescate, como afir-
ma Magdalena, abarca en sus trabajos diferentes formas de
revisién cultural e incluye la readquisicién y creacion
de documentacién histérica a partir de la reinterpreta-
cién de cuentos, canciones y narraciones. Entendemos
que la recuperacién de esta historia no se refiere tanto
a la reactualizacién del pasado histérico sino a la rein-
corporacién de éste en el contexto presente, haciéndolo
funcional a la realidad actual. Alejandra, integrante de
la Orden de la Merced recuerda la importancia de estos
proyectos gestionados por las religiosas:

Ellas comenzaron a motivar los drboles genealé-
gicos, a rescatar la lengua materna, porque ellos,
al ser tan discriminados, no querian hablar y lo
hablaban —la lengua— al interior de las familias.
Ahora ellos reclaman sus cosas en lengua. Fue im-
portante porque de eso comenzaron a recuperar
lo suyo para hoy saber qué tienen y qué no (sic).

(Alejandra, Orden de la Merced, abril 2016).

La memoria formé parte de un marco de accién que
se construyd por experiencias temporales localizadas en
el espacio, y que en cada contexto se fue transforman-
do (y continda transformdndose) segtin las necesidades,
las tensiones y la disputa por los sentidos de pertenen-
cia (Williams 1997) entre los diferentes actores que se
vinculan en el territorio, como son los agentes estatales,
organismos internacionales de crédito, fundaciones, en-
tre otros (Castilla 2017). En este sentido, tal como re-

fiere Alejandra en su relato, la lengua toba se utiliza de
nuevo en la actualidad para dar cuenta de la pertenencia
étnica y obtener asi cierta diferenciacién del resto de la
poblacién; en contraste, durante las décadas de 1980 y
1990 no era hablada ni ensefiada para evitar situaciones
de discriminacién.

En otras palabras, la memoria es constructiva del ser
social pero adquiere sentido cuando se encuentra en un
contexto donde se disputan otros significados, posibili-
tando, de este modo, hacer y rehacer la memoria. En el
caso de las comunidades indigenas, el discurso utilizado
para referirse a la territorialidad se encuentra vinculado
con una memoria histérica, en la que los ancestros vali-
dan dichos relatos. Estas voces del pasado se configuran
en la actualidad en funcién de las necesidades y reali-
dades contextuales. Andrea, integrante de Shiyaxauapi,
nos explica lo que sucede ahora en los territorios, a partir
de la comparacién realizada sobre las narraciones de sus
antepasados:

Territorio no tenemos porque ahora hablar de
territorio abarca todo, la salud de las personas,
nosotros ahora estamos acorralados no tenemos
un territorio amplio. Donde anteriormente eran
libres nuestros ancestros, como ellos cuentan y
dicen que tenian todo lo que necesitaban. Desde
que llegé la gente de afuera ocuparon por lotes,
por manzanas, por barrios. Entonces desde ahi no-
sotras CoOmo mujeres NO queremos ir a un monte y
hacer recoleccién de medicina, de frutas; estamos
privados (sic) (Andrea, integrante de la organiza-
cién de Shiyaxauapi , Pampa del Indio, mayo del
2017).

En esta descripcién observamos las diferencias en
la forma de habitar el territorio en el pasado, segin lo
narrado por los ancestros y lo que ocurre hoy. En este
relato, encontramos que el conflicto territorial implica
una situacién en donde aquellos que poseen las tierras
niegan la cultura de las comunidades al “acorralarlos” y
“privarlos” de sus practicas alimentarias, sus rituales y su
identidad. Esta realidad, narrada por Andrea, en nombre
de sus vecinos y ancestros, forma parte de un discurso
que se instal6 en la memoria colectiva y que se transmi-
te a través de las diferentes generaciones. La memoria se
constituye a partir del relato de los actores sobre lo que
dicen sus ancestros en funcién de uno de los problemas
que hoy estdn vigentes: la usurpacién de su territorio.

Es decir, el conocimiento del pasado, tanto como
del presente, se construye en la cotidianeidad de estos
sujetos y en funcién de las disputas que llevan adelante
(Popular Memory Group 1982). Asimismo, dicho cono-
cimiento forma parte de la memoria y la narrativa colec-
tiva que adquieren importancia entre los individuos que
recuerdan como miembros de un grupo —en este caso del
colectivo indigena en la localidad de Pampa del Indio de
la Provincia de Chaco— (Halbwachs 2004). Asimismo,
dicho colectivo se consolidé como un sujeto histérico
que ha sido vencido por diferentes actores: los coloniza-



116 M. I. Castilla/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 109-120

dores, los militares durante la conformacién del Estado
nacién, los empresarios en la actualidad, entre otros.

Este grupo de “vencidos” es en si mismo el protago-
nista de una memoria basada en la lucha de poder donde
se redefinen sus agencias a partir del proyecto politico
de produccién de conocimiento que impugna la historia
oficial y repara la subjetividad violada. En tal sentido,
durante la década de 1980, los organismos religiosos im-
pulsaron este trabajo de revaloracién de los grupos de
“vencidos”, apelando a la necesidad de reconstruir el te-
jido social, desmembrado durante afios y “recuperando”
aquello que les era “negado” —segin afirmaron nuestros
entrevistados y pudimos encontrar en fuentes de la épo-
ca— valorando la cultura indigena y su relacién con la
tierra. Dichos organismos encontraron una poblacién
étnica con la cual trabajar con intereses comunitarios
para continuar con dicha labor y revalorar asi su propia
historia a partir de la cual pudieran reclamar acerca de
los problemas que sufren en el presente. Estas actividades
se establecieron como una préctica de resistencia frente
al avasallamiento territorial y su ocupacién; se configu-
raron a partir de los relatos y los olvidos, priorizando la
necesidad de retornar un pasado en el que primaba la
libertad y la propiedad comunitaria. En un documen-
to elaborado en el segundo “Encuentro de Hermanos”
del ano 1982, los grupos religiosos que alli participaban
(entre ellos ENDEPA e INCUPO) relatan de qué modo las
comunidades indigenas hacen alusién constante al pasa-
do y cémo caracterizan el presente de un modo comple-
tamente opuesto a la realidad anterior. Destacamos este
fragmento en dicho documento para dar cuenta de la
narrativa utilizada por los organismos religiosos ante esta
problemadtica:

Ustedes dicen somos nativos, somos los prime-
ros, somos primitivos, somos indl’genas, SOmos
aborigenes, somos hijos de nuestros antepasados.
Ustedes quieren explicar que antes que vinieran
conquistadores eran naciones y pueblos indigenas
y esto lo tienen en su corazén como una senal muy
honda (Encuentro de Hermanos 1982: 13).

Es a partir del recuerdo y la actualizacién de ciertos
eventos criticos (conquistas, apropiaciones, desalojos,
etcétera) que las comunidades indigenas, junto con los
organismos religiosos, resignifican tales experiencias para
refundar la memoria ante las pérdidas —materiales y sim-
bélicas— que implicaron tales hechos. En este sentido, las
historias no son relatos de desastres y catdstrofes pasa-
das, sino el reflejo de situaciones que todavia inciden en
la vida cotidiana. Por ende, es a partir de una seleccién
de momentos, palabras e imdgenes que se construye una
“nueva historia’(Rappaport 2004). En definitiva, se re-
arma una historia que disputa sentidos con la historia
oficial. Estos relatos se constituyen entre los actores “ven-
cidos”, pero también participan otros actores que puedan
validarlas. En el caso de Pampa del Indio, las historias na-
rran la ocupacién del territorio indigena y la consecuente

pérdida cultural por hallarse su cosmovisién vinculada
con la tierra. Ademds, observamos que quienes validan
dichas historias son los actores que sufren estas transfor-
maciones y aquellos acompanantes que trabajaron junto
a las comunidades. Leone y Vizquez (2016) afirman que
la pastoral rural comenzé a “acompafar a los aborige-
nes” para mejorar las condiciones de vida en las que se
encontraban, pero también con el objetivo de “revalorar
sus culturas” (Leone y Vizquez 2016: 91) dado que en su
afin por trabajar con los mds pobres encontraban en las
comunidades indigenas una pobreza cultural ocasionada
por el avance capitalista.

En este sentido, la historia de este pueblo, sus tradi-
ciones y su cosmovision, se introducen como un eje en
la oratoria politica de las organizaciones indigenas. Aqui
es donde prevalece la ideologia de la recuperacién que
ha sido impulsada por los organismos religiosos en los
tltimos afos. Entre dichas actividades de recuperacion
que realizan en Pampa del Indio los diferentes grupos
étnicos encontramos —como mencionamos antes— la ela-
boracién de drboles genealdgicos de las familias de los
diferentes integrantes de la comunidad. El propésito de
este trabajo de investigacién que realizaron los miembros
de las organizaciones participantes junto con sus fami-
liares era conocer la preexistencia territorial y el origen
étnico de cada familia. Sin embargo, durante el proceso
de elaboracién, comenzaron a reconocer que durante las
tltimas dos o tres generaciones, habian dejado de utilizar
la lengua toba para nombrar a sus hijos. A partir de este
trabajo, los integrantes de la comunidad afirmaban que
el hecho de llamar a los recién nacidos con nombres crio-
llos daba cuenta de una pérdida cultural y lingiiistica. Por
lo tanto, este trabajo fue el puntapié para iniciar reclamos
que se instalaron en la agenda politica de la provincia de
Chaco. Es importante mencionar que, respecto a ello, in-
tegrantes de las organizaciones indigenas de la localidad
han presentado a la Cimara Legislativa de la Provincia de
Chaco un proyecto para nombrar a sus hijos en lengua
toba.

Siguiendo el planteamiento de Oliveira (2010) en su
trabajo en el nordeste de Brasil, la etnicidad se presenta
con una “trayectoria’ y un “origen”. En este sentido, la
trayectoria se muestra como un proceso histérico atrave-
sado por diversos factores. El origen hace referencia a una
“experiencia primaria” traducida en saberes y relatos. En
palabras del autor: “lo que seria propio de las identidades
étnicas es que en ellas la actualizacién histérica no anula
el sentimiento de referencia al origen, sino que lo refuer-
za’ (Oliveira 2010: 26). Es decir, en el caso del trabajo
realizado con el drbol genealégico, la actualizacion étnica
que se elabora colectivamente se constituye como una
fuerza politica que se presenta en la legislatura provincial
con el objetivo de reforzar la identidad.

Lo mismo ocurrié con los trabajos que realizaron a
partir de la propuesta de INCUPO para conocer junto a
las comunidades cudle era el territorio actual y de qué
manera se recuerda y vive el territorio ancestral, antes de
las usurpaciones, deforestaciones y nuevas plantaciones



M. I. Castilla/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 109-120 117

producto del agronegocio. En INCUPO, a partir de la par-
ticipacion y el trabajo del antropélogo Carlos Burgos, se
buscé elaborar una herramienta que fuera “reivindicativa
de las comunidades a partir de la actualizacién y revisién
histérica”. Esta herramienta serfa utilizada por los profe-
sionales de la institucién, para que pudieran trabajar y
dar respuesta en caso de presentarse algtin conflicto en el
cual tuvieran que apoyar a la comunidad.

En los primeros encuentros que mantuvo Burgos jun-
to a los miembros de la comunidad comprendié que ellos
buscaban elaborar un documento propio que les permi-
tiera construir toponimicamente sus lugares de perte-
nencia, actuales e histéricos. De este modo, comenzé el
trazado de mapas con y para los indigenas (figura 3).

Este trabajo ya habia sido esbozado por los partici-
pantes de la organizacién de Shiyaxauapi, afios atrds, por
lo que la nueva labor de Burgos fue profundizar este do-
cumento de manera colectiva:

La herramienta la pidié iNcuro. Era una herra-
mienta para profesionales y yo crefa que habia que
hacerla con las comunidades y esa fue mi primera
pelea. Hicimos talleres de mapeo y comenzamos
a pensar el territorio como ellos lo entienden. Asi
hicimos terreno, salimos a hacer recorridos, con-
taban experiencias, y discutimos la simbologia del
mapa. ;Cémo hacemos los cementerios?, les po-
nemos una cruz o que simbolo? y asi comenzaron
a hacer cosas que muchos de ellos quizd no sabian,

MAPA DE TOPONIMIA GOM
PAMPA DEL INDIO - CHACO

Simbologia - NA'ANAXAT

o
e i
<Hlia Marwsea”

Figura 3. En este mapa se pueden observar los lugares de
marisca, los cementerios sagrados, los lugares de recoleccion, los
cauces de los rios, entre otras simbologias importantes para la
habitabilidad de la comunidad en el territorio.

pero con los ancianos comenzaron a redescubrir
para recuperar después de anos de usurpacion (sic)
(Carlos Burgos, antropdlogo, octubre 2016 ).

Una vez mds vemos en el discurso que estos trabajos
tenian la finalidad de lograr la “recuperacién de un terri-
torio” que estaba transformado y era inaccesible en ese
entonces para los indigenas. La “recuperacién” se presen-
ta entonces como un término utilizado para describir un
acto en el que se elabora un relato que demanda la resti-
tucién de las tierras. Es decir, la recuperacion se convierte
en el reconocimiento de este espacio como propio y que
debe ser reincorporado al colectivo a fin de enmendar su
historia, poniendo énfasis en la accién indigena apoyada
por el colectivo y sustentada en la experiencia ancestral.
En este sentido, los sujetos narradores de una historia y
hacedores de los mapas no son siempre actores confron-
tados por la historia. Es decir, son sujetos que tienen la
capacidad de actuar desde su identidad indigena que los
convierte en individuos histéricos, involucrados en un
proceso que posee cientos de anos y desde el cual asumen
la potestad para narrarlo. En el caso de los integrantes
de Shiyaxauapi, algunos no tienen mds de 50 anos y, sin
embargo, narran situaciones de sometimiento que son
anteriores a sus propios padres, pero lo hacen con el aval
de su propia comunidad y de sus ancestros. Lo complejo
en estas narraciones es que forman parte de memorias
contrahegemonicas ante su transmision.

Nuestro trabajo empezd alld en los primeros afios
con las monjitas. Con ellas hicimos trabajos de
pensar nuestra historia, de ver entre todos, con
la comunidad cudl es nuestra historia y buscamos
conservarla, a traves de la recuperacién de relatos
y leyendas que las escribimos en libros para que
nuestros hijos las sepan. Nosotros con eso vemos
que antes tenfamos montes, tenfamos lenguasy que
hoy en dia se estdn perdiendo. Gracias a esto noso-
tros reclamamos lo que es nuestro y nos han arre-
batado (Andrea, integrante Shiyaxauapi, Marzo
2017)

Un caso recurrente entre diferentes comunidades ét-
nicas del pais —tal como afirma Valverde en su articulo
acerca de la invisibilizacién del pueblo mapuche (2013)—
y que se presentd también en la localidad de Pampa del
Indio, fue la necesidad que tuvieron los integrantes de los
pueblos originarios de no transmitir la lengua indigena a
sus sucesores, ya fuera para comunicarse diariamente o
para nombrar a sus hijos, como vimos en el caso surgido
a partir de la elaboracién del drbol genealégico. Esta fue
una estrategia de resistencia frente a la discriminacién.
En la actualidad, su recuperacién responde a una tctica
utilizada para disputar ciertos reclamos.

Estas estrategias utilizadas por el colectivo generan
sentidos y permiten reapropiarse de otros, a la vez que
adquieren nuevos significados que impactan en las expe-
riencias cotidianas posibilitando nuevas movilidades. De
tal modo, algunas imdgenes habilitadas por la historia



118 M. I. Castilla/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 109-120

oficial son resignificadas por estas instituciones y organi-
zaciones y se convierten en figuras dialécticas. Imdgenes
que en otras épocas se tenfan en consideracion (entre los
conquistadores, por ejemplo), como es el caso de la Con-
quista, las reducciones, entre otras, actualmente estin
dotadas de una carga negativa que habla de sometimien-
to, humillacién, asesinatos y despojos territoriales. Cabe
aclarar que dichos acontecimientos forman parte de la
historia argentina, pero también ocurren en la actuali-
dad. Desde la consolidacién del Estado nacién argentino
se ha negado, matado e invisibilizado al indigena para
ocupar su territorio y explotar esta tierra en la produc-
cién agroganadera. En la actualidad, la frontera agraria se
ha instalado en estas regiones (a partir de cultivos como
la soja), donde se produjeron expulsiones masivas de las
comunidades étnicas. Ahora bien, son las comunidades
indigenas las que imprimen a estos momentos un aspec-
to positivo que tiene que ver con la restitucién, el reco-
nocimiento, la resistencia, la memoria y la lucha (Diaz
2013). Es decir, en estas imdgenes dialécticas —cargadas
de significados— la memoria opera como la posibilidad de
comprender y dotarse de momentos de crisis y reflexién a
partir de los silencios, los olvidos y los recuerdos ligados
a experiencias traumdticas que permiten restituir la his-
toria desde alli (D4valos 2005).

En este sentido, reconocemos en el discurso de los
integrantes de las organizaciones como Shiyaxauapi, que
la memoria actda como una herramienta que trae al pre-
sente lo pasado a partir de un proceso de resignificacion.
Es decir, entendemos que el pasado para los integrantes
de la comunidad indigena no se piensa en contraposicién
con el presente, sino a favor del tiempo futuro. Dicha po-
blacién apela a la transformacién del pasado a partir de
la reconfiguracion de una historia que estd activa y que se
reconstruye para desarrollar una nueva forma de enten-
der su propia identidad. Esta historia se piensa entonces
de un modo diferente a la historia oficial y otorga a los
miembros de las comunidades étnicas un protagonismo
vinculado con la resistencia y con la necesidad de recon-
figurar la memoria atendiendo a las posibilidades futuras.
En otras palabras, es desde el reconocimiento del pasado
(reevaluado) que se puede interpelar al futuro. Los in-
tegrantes indigenas han logrado sistematizar los saberes
ancestrales, a pesar de las conquistas, de las usurpaciones
y abusos, para generar resistencias y pliegues en la me-
moria, que en algunos momentos —segtin las necesidades
coyunturales— se hacen visibles (Deleuze 1987). Mario,
integrante del pueblo qom, reflexiona:

Nuestro cacique Taigoyic se enfrenté al ejército,
por eso recuperd las hectdreas que eran de los
aborigenes, de la zona de Roca al Bermejito en la
época de las colonizaciones y cuando el ejército
nos queria sacar de nuestras tierras. Ahi se gané
esa batalla y se recuperaron esas tierras nuestras.
Ahora no existen mds, nos las sacaron de nuevo.
Con las leyes ahora la tenemos que defendernos
y pedir por esos territorios nuestros. Nosotros es-

tamos recuperando nuestra historia, conociendo
a través de los relatos de los mds ancianos cémo
éramos y qué perdimos para reclamar. Todo eso es
nuestro, todas las tierras son nuestras, los montes
y los animales. Lo tnico que nos queda es nuestra
memoria y como grupo debemos tenerla siempre
presente para reclamar nuestras tierras y derechos
(Mario, integrante del pueblo qom de Pampa del
Indio, agosto 2012).

En estos ejemplos entendemos que el presente y el
pasado se muestran de modo efectivo a través de géneros
no solo narrativos, sino a partir de la elaboracién de ri-
tuales, ldminas, mapas y elementos que den cuenta de la
cultura material que recuerdan del pasado. La construc-
cién de este material no solo reafirma la historia, sino que
también restablece los procesos histéricos que existieron
entre esas comunidades y su territorio y que han estado
fuera del flujo temporal de la historia oficial al ser usur-
pados por otros actores. Entendemos entonces que esta
historia no solo menciona el corpus que legitima el vincu-
lo de pertenencia territorial sino también la memoria que
refiere a las relaciones histdricas con la tierra.

Reflexiones finales

En este articulo intentamos centrarnos en el anilisis
de la memoria, entendiéndola como una prictica
politica llevada a cabo por los diversos actores que se
vincularon en la localidad de Pampa del Indio; ademds,
buscamos rescatar el hecho de que dichas pricticas
fueron impulsadas por organismos religiosos a partir
de contextos vinculados con el llamado del Concilio
Vaticano Il y la Teologia de la Liberacién en un escenario
econdmico, politico y social particular de la Argentina.

De este modo, durante las décadas de mayor actua-
cién de los organismos religiosos en los territorios in-
digenas (1980-1990), los grupos eclesidsticos estaban
convencidos de que era necesario trabajar con aquellos
que se encuentren por debajo de los niveles de pobreza,
entendiendo ésta no solo en términos econémicos sino
también culturales. Frente a un contexto de usurpaciones
territoriales, de negacién cultural y de estigmatizacidn,
la poblacién originaria fue ubicada por estos organismos
bajo esta linea. En este sentido, dichos entes trabajaron
en relacién con los “problemas de los aborigenes de Ar-
gentina’, y por ello se propusieron “buscar formas de en-
seflanza que sirvan mds para aprender sobre la historia
pasada y asi no olvidarnos de ella. Lo que llamamos una
memoria histérica” (Pastoral Aborigen 1980: 20).

Si bien el trabajo fue impulsado por los organismos
religiosos en la reconstruccién de las tradiciones a partir
de los recuerdos de los miembros de la comunidad étni-
ca, las organizaciones indigenas continuaron con estos
trabajos y hasta la actualidad utilizan las herramientas
creadas junto a ellos para disputar sentidos y llevar a cabo
sus demandas.



M. I. Castilla/Anales de Antropologia 53-1 (2019): 109-120 119

Actualmente, los reclamos territoriales y la reactuali-
zacion de la historia indigena se realizan también a partir
del trabajo de investigacién de antropélogos, sociélogos,
historiadores, entre otros cientificos que trabajamos en la
zona. En estos trabajos, la vinculacién y la coordinacién
con las organizaciones indigenas son constantes y por
tanto los integrantes étnicos utilizan las fuentes elabo-
radas. Cabe destacar que estos trabajos de investigacion,
en la mayoria de los casos, son solicitados por las comu-
nidades para visibilizar sus reclamos y para contar con
documentos respaldatorios a la hora de llevar adelante
una demanda.

Las historias y fuentes documentales, como articulos
periodisticos o expedientes judiciales, se convierten en
herramientas para crear relatos que se transmiten oral-
mente. Esta intencién por lograr una “recuperacién de
la cultura y los territorios”, primero motivada por orga-
nismos religiosos, sostenida por las comunidades indige-
nas y actualmente acompafadas por las investigaciones
cientificas, convierten a estas organizaciones en actores
etnopoliticos a partir de la red de vinculaciones creadas
para lograr sus objetivos.

Es importante resaltar que dichos organismos religio-
sos contintan trabajando en la actualidad con estas orga-
nizaciones indigenas a lo largo y ancho del pais, a partir
del acompanamiento y subsidio de proyectos vinculados
con la cuestién cultural e histérica. Ademais, dichos or-
ganismos cuentan con una gran cantidad de equipos de
profesionales que acompafan los procesos en los cuales
participan las comunidades. Sin entrar en mayores de-
talles, en 2017 en Argentina debia prorrogarse la Ley
Nacional 26.160, la cual prohibe los desalojos de comu-
nidades indigenas de territorios ancestrales. Durante va-
rias semanas, las comunidades, junto a estos organismos,
profesionales de equipos académicos y otros actores de
la sociedad civil, han reclamado y participado masiva-
mente por el pedido de prérroga la cual fue conseguida
en el mes de noviembre del mismo afno (Castelnuovo et
al. 2018).

En este sentido, los discursos acerca de un pasado na-
rrados por los integrantes de la comunidad son elabora-
dos en diferentes formatos: cuentos, leyendas, dibujos,
mapas, canciones, danzas, juegos, obras teatrales, etcé-
tera. Dichas herramientas, donde se plasma la memoria
colectiva, las utilizan los integrantes de la poblacién indi-
gena en las escuelas y en los espacios de formacién y es asi
como esos espacios dan lugar a un discurso comun entre
los miembros. Es decir, la memoria se basa en la realidad
de la vida cotidiana de cada uno de los integrantes que
participé en el proceso de elaboracién de este material.
Ccon el que estd hecha su historia, su identidad y el sus-
tento a partir del cual construyen nuevos espacios de re-
lacionamiento y poder.

Referencias

Bartolomé, L. (1972). Movimientos milenaristas de los
aborigenes chaquenos entre 1905 y 1933. Suple-
mento antropoldgico, 7 (1-2), 107-120.

Bauman, R. y C. Briggs (1990). Poetics and performance
as critical perspectives on language and social life
author. Annual Review of Anthropology, 19, 59-88.

Castelnuovo Biraben, N., S. Valverde y M. Castilla
(2018). Movilizacién, derechos indigenas y antro-
pologia en colaboracién. QueHaceres Revista del
Departamento de Antropologia, 11-36.

Castilla, M. (2017). De lo global a lo local: politicas pu-
blicas y surgimiento de organizaciones étnicas en
Pampa del Indio, Chaco. Papeles de trabajo-Centro
de Estudios Interdisciplinarios en Etnolingiiistica y
Antropologia Socio-Cultural, 34, 29-44.

Carsten, J. (2007). Introduction: ghosts of memory. Jane
Carsten (Ed.), Ghosts of memory. Essays on remem-
brance and relatedness (pp. 1-35). Victoria: Black-
well.

Dévalos, P. (2005). Pueblos indigenas, estado y democracia.
Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de Cien-
cias Sociales.

Deleuze, G. (1987). Foucault. Buenos Aires: Paidds.

Diaz Viana, L. (2013). Narracion y memoria. Anotacio-
nes para una antropologia de la catdstrofe. Madrid:
Universidad Nacional de Educacién a Distancia.

Encuentro de Hermanos (1982). Segundo Encuentro de
Hermanos. 1 al 5 de junio. Pozo del Tigre, For-
mosa. Mimeo.

Halbwachs, M. (2004). Los marcos sociales de la memoria.
(Autores, textos y temas. Ciencias sociales 39).
Caracas: Anthropos.

Harvey, D. (2007). Breve historia del neoliberalismo. Ma-
drid: Ediciones Akal.

Instituto Nacional de Estadisticas y Censos (INDEC)
(2001). Censo Nacional de Poblacion, Hogares y Vi-
viendas 2000. Buenos Aires.

Instituto Nacional de Estadisticas y Censos (INDEC)
(2012). Censo Nacional de Poblacion, Hogares y Vi-
viendas 2010. Buenos Aires.

Leone, M. y C. Vizquez (2016). La pastoral rural en For-
mosa y el surgimiento de una pastoral aborigen
(c. 1960-1980). Itinerantes. Revista de Historia y
Religion, 6, 89-114.

Miller, E. (1977). Simbolismo, conceptos de poder y
cambio cultural de los tobas del Chaco argenti-
no. E. Hermitte y L. Bartomomé (Comps.), Pro-
cesos de articulacion social, (pp. 305-338). Austin:
Amorrortu.

Oliveira, J. P. (2010). ;Una etnologia de los indios mistu-
rados? Identidades étnicas y territorializacion en el
Nordeste de Brasil. Desacatos, 33, 13-32.

Pastoral Aborigen (1980). Primer Encuentro Nacional
de Pastoral Aborigen, mimeo.



120 M. L. Castilla/Anales de Antropologfa 53-1 (2019): 109-119

Popular Memory Group (1982). Popular Memory:
Theory, Politics, Method. Richard Johnson ez al.,
Making Histories. Studies in History Writing and
Politics (pp. 205-252). Minneapolis: University of
Minnesota Press.

Ramos, A. (2015). Introduccién. Campos de fuerzas y
subjetividades politicas. Imaginacién y epistemo-
logias en movimiento. Identidades, 8, 1-25.

Rappaport, J. (2004). Between Sovereignty and Cultu-
re: Who is an Indigenous Intellectual in Colom-
bia? International Review of Social History, 49,
111-132.

Richard, P. (2004). Fuerza ética y espiritual de la Teologia
de la Liberacion: en el contexto actual de la globa-
lizacién. San José: Departamento Ecuménico de
Investigaciones.

Ricoeur, P. (2003). La memoria, la historia, el olvido. Bue-
nos Aires: Fondo de Cultura Econémica.

Rodriguez, M. (2013). Cuando los muertos se vuelven
objetos y las memorias bienes intangibles: Ten-
siones entre leyes patrimoniales y derechos de los
pueblos indigenas. C. Crespo (Comp.), Tramas de
la diversidad. Patrimonio y pueblos originarios (pp.
67-100). Buenos Aires: Antropofagia.

Trouillot, M. R. (1995). Silencing the past: Power and the
production of history. Boston: Beacon.

Valverde, S. (2013). De la invisibilizacién a la construc-
cién como sujetos sociales: el pueblo indigena
Mapuche y sus movimientos en Patagonia, Argen-
tina. Anuario Antropoldgico, 1, 139-166.

Williams, R. (1997). Marxismo y literatura. Barcelona:
Peninsula.

Zapata, H. M. H. (2013). Nuevos estudios sobre las lu-
chas indigenas en Argentina: derechos, tierras e
identidades en disputa. Espago Amerindio, (7) 1,
366-371.



