
Anales de Antropología 53-1 (2019): 109-120

Artículo

Organismos católicos en la consolidación de organizaciones indígenas:
el caso de la agrupación Shiyaxauapi en la provincia de Chaco, Argentina

Catholic organisms in the consolidation of indigenous organizations:
The case of the Shiyaxauapi group in the province of Chaco, Argentina

Malena Inés Castilla*

Instituto de Ciencias Antropológicas, Facultad de Filosofía y Letras-Universidad de Buenos Aires,
Puan 480 4to piso, of. 464, Ciudad Autónoma de Buenos Aires, Argentina

Recibido el 24 de julio de 2018; aceptado el 14 de agosto de 2018

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

Resumen

Analizaremos en el presente artículo el trabajo que realizaron orga- 
nismos católicos, vinculados a la Teología de la Liberación, en la lo-
calidad de Pampa del Indio, en la provincia de Chaco, en torno a 
la “recuperación de una cultura indígena” junto a los integrantes de la 
comunidad qom de la localidad, a partir de la cual impulsaron la con-
solidación de organizaciones étnicas. Por cuestiones de espacio, en el 
presente artículo nos centraremos en analizar el caso de la agrupación 
Shiyaxauapi conformada por integrantes del pueblo qom de dicha lo-
calidad. En este sentido, exploraremos aquellos procesos en los cuales 
la memoria se convirtió en el eje central del trabajo de estos organis-
mos católicos, desde el cual comenzaron a construir marcos de acción 
entre dichas agrupaciones indígenas.

Este trabajo se enmarca en una investigación doctoral, en la 
cual nos proponemos analizar el trabajo desarrollado por las orga-
nizaciones indígenas del pueblo qom, en la localidad mencionada, 
con la finalidad de indagar en los procesos de reactualización de la 
identidad y de territorialización que las atraviesa, las involucra y las 
tiene como protagonistas.

* Correo electrónico: malenacastilla@gmail.com

DOI: http://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221e.2019.1.65620
0185-1225 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo la licencia CC-
BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Abstract

This article analyzes the work carried out by Catholic organizations 
in the town of Pampa del Indio, in the province of Chaco, on the ‘re-
covery of an indigenous culture’ with the members of the Qom com-
munity of the locality, from which they promoted the consolidation 
of ethnic organizations. We will explore the processes in which mem-
ory became the central axis of the work of religious organizations, to 
build frameworks of action among indigenous groups.

This work is part of a doctoral research, where we analyze the 
work developed by the indigenous organizations of the Qom people 
in the aforementioned locality, with the purpose of investigating the 
processes of reactualization of the identity and territorialization that 
accompanies them.

Palabras clave: comunidades; memoria; religión; organizaciones etnopolíticas.

Keywords: Communities; memory; religion; ethnopolitical organizations.



M. I. Castilla/Anales de Antropología 53-1 (2019): 109-120110

Introducción

A lo largo de este artículo, analizaremos de qué maneras 
la memoria se ha constituido en una herramienta 
necesaria para la elaboración y reelaboración de discursos 
hegemónicos y de resistencia, tanto por parte de orga-
nismos oficiales y organismos religiosos como por las co-
munidades indígenas de Pampa del Indio. 

 Pampa del Indio es una localidad ubicada en la Re-
pública Argentina, al norte de la provincia de Chaco, en 
el departamento Libertador General San Martín (figura 
1). Según el censo realizado por el indec, en el año 2001 
vivían en dicha localidad 11 558 habitantes y en los da-
tos del último censo del año 2010, la población registra-
da fue de 13 675 personas; más de la mitad de ella vive 
en parajes de entre 700 y 800 habitantes y el resto de la 
población reside en parajes con menos de 350 personas, 
es decir, en los montes de la región (indec 2001, 2012).

Partimos de la premisa de que la memoria posibilita el 
control y la cohesión social, siendo éste parte del modelo 
que intenta imponer la historia oficial o la historia de 
las agrupaciones dentro de una comunidad. Entendemos 
por ello que la memoria es un objeto de reflexión que 
se modifica en función del contexto histórico, político, 
económico, cultural, entre otros (Ramos 2015). Es por 
ello que analizaremos los relatos construidos a partir de la 
memoria colectiva del grupo, así como los olvidos colec-

tivos, ya que éstos, tanto como los silencios, son perfor-
mativos, intencionales, es decir, producciones culturales 
(Halbwachs 2004).

Consideramos que cada uno de estos procesos que 
ejercen los movimientos sociales aquí analizados deben 
entenderse y estudiarse en contextos determinados. Por 
ello, deberán reconocerse los marcos de interpretación y 
creación de estos relatos referentes a la memoria y el ol-
vido, además de tener en cuenta a los actores que lo pro-
ducen en sus narraciones (Díaz 2013), los intereses que 
están en juego y las maneras que tienen de reproducirse 
en otros escenarios. Es decir, será esencial exponer dichas 
construcciones discursivas a partir de la acción social y 
los contextos históricos y sociales. Además, es menester 
resaltar que estos contextos de producción no implican 
entorno físico, sino momentos de negociación entre los 
participantes que interactúan o los discursos a los que se 
contraponen. Es decir “es un proceso activo de negocia-
ción en el cual los participantes examinan reflexivamente 
el discurso a medida que surge” (Bauman y Briggs 1990: 
16). Por tanto, aquellos fragmentos o hechos de esta his-
toria que se repiten son eventos críticos (Carsten 2007) 
que son olvidados, silenciados o recordados en función 
de la necesidad actual de traer al presente dicha memo-
ria. Asimismo, no son solo las comunidades indígenas 
las que reconfiguran la historia a partir de la revisión de 

Figura 1. Provincia del Chaco, Instituto Geográfico Nacional.



M. I. Castilla/Anales de Antropología 53-1 (2019): 109-120 111

su memoria, sino que también los espacios de domina-
ción construyen “historias oficiales” que buscan acallar 
las diferentes vocalidades existentes (Trouillot 1995). Un 
ejemplo de ello es la historia oficial, la cual procuró ne-
gar e invisibilizar a muchos de los pueblos indígenas que 
habitan Argentina, y que silencian sus luchas y reclamos 
históricos. 

 En estos actos de narrar una historia y silenciar otra, 
de olvidar unos hechos y recordar otros, se construye 
un tejido de experiencias que poseen pliegues (Deleuze 
1987) donde siempre hay un adentro y un afuera, en el 
cual lo exterior es lo visible y, por lo contrario, el inte-
rior es lo que está oculto, lo que no quiere mostrarse. Lo 
mismo ocurre con las relaciones sociales y la memoria 
colectiva. En palabras de Deleuze: 

...todo el adentro se encuentra activamente pre-
sente en el afuera, en el límite de los estratos. El 
adentro condensa el pasado, en modos que de 
ninguna manera son continuos, pero que lo con-
frontan con un futuro que procede del afuera, lo 
intercambian y lo recrean (Deleuze 1987: 154).

Es decir, podemos establecer que hay imágenes y ol-
vidos que se recuperan y pueden ser leídos nuevamente 
dándoles la posibilidad de ser reconstruidos y retransmi-
tidos con un carácter dialéctico (Ricoeur 2013; Rodrí-
guez 2013). 

A partir de este breve marco conceptual, nos propo-
nemos iniciar este trabajo sistematizando y analizando 
la información adquirida en nuestro campo de investi-
gación, en el cual –a partir de técnicas como entrevistas 
en profundidad, observaciones participantes, situacio-
nes conversacionales, análisis de fuentes, entre otros–, 
hemos logrado ampliar el corpus bibliográfico del cual 
partimos para responder a nuestros objetivos de inves-
tigación. Cabe destacar que nuestro trabajo se centrará 
en analizar la participación de dos organismos católicos 
vinculados con la teología de la liberación, como son el 
Equipo Nacional Pastoral Aborigen y el Instituto de Cul-
tura Popular. Asimismo, nos centraremos en el proceso 
de consolidación de la organización Shiyaxauapi, confor-
mada por integrantes del pueblo qom de la localidad, 
haciendo énfasis sobre todo en la descripción del periodo 
temporal desde 1976 (año en el cual las Fuerzas Armadas 
Nacionales llevan a cabo un golpe de Estado) hasta la ac-
tualidad. Nos parece importante centrarnos en estos dos 
organismos, dado que fueron los primeros en instalarse 
en la localidad de Pampa del Indio durante el periodo 
más violento de la historia argentina para así generar un 
trabajo que hasta hoy se sigue realizando en coordinación 
con las organizaciones étnicas. Asimismo, la selección de 
la organización Shiyaxauapi refiere a que dicha agrupa-
ción se conformó a partir de la intervención de estos or-
ganismos y en la actualidad continúa trabajando junto a 
éstos (y otros organismos gubernamentales, agencias de 
crédito internacional, fundaciones) respecto a gran parte 
de los objetivos con los que se conformaron. Es impor-

tante señalar que los nombres de los actores con los que 
trabajamos fueron reemplazados por otros para preservar 
su anonimato. 

En el siguiente apartado analizaremos la etapa en la 
que, a partir del llamado de Concilio Vaticano II y de 
la creación de la Teología de la Liberación, se instalaron 
en la localidad de Pampa del Indio organismos católicos 
durante el periodo dictatorial a cargo del Ejército Na-
cional en Argentina (1976-1983). En este sentido, nos 
centraremos en describir de qué manera, a partir de la 
desintegración de vínculos sociales y espacios de perte-
nencia que había generado esta dictadura militar, dichos 
organismos generaron nuevas relaciones sociales a partir 
de encuentros y formaciones que tenían como protago-
nistas a las comunidades étnicas. En este sentido, traba-
jaremos en torno a los discursos de los actores de dichos 
organismos en los cuales puede encontrarse el objetivo 
que tenían de trabajar con las comunidades con el fin de 
“recuperar su cultura”. Nos centraremos en los inicios de la 
organización Shiyaxauapi del pueblo qom, a partir de 
la vinculación con dichos organismos. Desarrollaremos, 
por tanto, a lo largo del artículo (a partir de literatura 
relacionada con esta problemática) las vinculaciones que 
existían entre los organismos católicos y la organización 
étnica qom para dar cuenta de las herramientas y proce-
sos de consolidación a partir de los cuales dicha agrupa-
ción indígena es reconocida en la actualidad por otros 
actores gubernamentales o internacionales, por su labor 
reivindicativa y de reclamo por sus territorios y derechos 
culturales. Al final del artículo, proponemos brindar 
nuestras reflexiones a partir de las que explicamos cuál 
es la labor que tiene dicha organización y su vinculación 
con actores como miembros de la academia, fundaciones 
u otras, para reforzar sus reclamos y derechos basados en 
las herramientas confeccionadas a lo largo de estos años 
con los organismos católicos. 

Organismos católicos y la memoria como marco 
de acción en la conformación de organizaciones 
étnicas como Shiyaxauapi 

Durante el periodo de consolidación del Estado nación, 
las misiones religiosas se instalaron en el norte argentino 
con el objetivo de evangelizar a la población a través de 
la concentración de grupos de indígenas. En esta etapa, 
dichas misiones intentarían disciplinar a estas poblaciones 
que, hasta ese momento, se resistían a la colonización 
en la zona. En dichas misiones, no solo buscaban dar 
a conocer los principios religiosos cristianos, sino que 
tenían como objetivo que los integrantes de los pueblos 
indígenas adquirieran patrones de trabajo, habilidades 
y conocimientos vinculados con las actividades agro-
ganaderas que generaran un aumento en la productividad; 
es decir, estos espacios facilitaban la adquisición de mano 
de obra para los ingenios, la explotación maderera, 
algodonera y las obras de infraestructura (Zapata 2013). 



M. I. Castilla/Anales de Antropología 53-1 (2019): 109-120112

Desde el año 1900, las misiones católicas se instala-
ron en la región con la finalidad de garantizar entre las 
comunidades una “vida cristiana y civilizada” a través del 
disciplinamiento que, supuestamente, les otorgaría el 
trabajo. En 1911 la presencia de misiones anglicanas se 
manifestaba sobre todo en las provincias de Formosa y 
Salta. Más adelante, en 1933, los misioneros menonitas 
se instalaron en la región, desplazando poco a poco a los 
primeros (Zapata 2013). Ahora bien, no fue sino a partir 
de la década de 1950 cuando la iglesia pentecostal se con-
solidó en estos territorios, y logró un significativo arrai-
go entre las comunidades étnicas a partir de la creación 
de la Iglesia Evangélica Unida (Miller 1977; Bartolomé 
1972). En la actualidad, encontramos que, en el norte 
argentino, la presencia evangelista aún es preponderante 
y una gran cantidad de sus fieles son miembros de algún 
pueblo indígena. 

Hacia la década de 1960, en el noreste argentino, sur-
gió una nueva forma de pastoral a partir de la figura de 
Monseñor Iriarte, un obispo de la localidad de Recon-
quista, provincia de Santa Fe. Iriarte había generado la 
posibilidad de crear una “pastoral de conjunto” entre to-
das las fracciones religiosas que se encontraban trabajan-
do en la región hasta el momento. Dicho monseñor era 
un carismático representante de una fracción de la iglesia 
católica, que había transformado su opción evangelizado-
ra a partir de la creación de la Teología de la Liberación 
(Leone y Vázquez 2016). Se llamó así a la corriente de 
pensamiento del cristianismo conformada por católicos 
y protestantes en algunos países de Latinoamérica –como 
es el caso de Argentina– luego del Concilio Vaticano II y 
la conferencia de Medellín en 1968 (Richard 2004). Los 
referentes religiosos de dicha corriente expresaban que el 
evangelio manifestaba una preferencia por los pobres y 
por aquellos que se ven privados de su libertad, ya sea 
porque están condenados a una vida de miseria econó-
mica, social, ideológica o cultural. Para dichos referentes, 
es imprescindible reconstruir los vínculos de solidaridad 
social (Harvey 2007). 

Enmarcada en la llamada Teología de la Liberación, 
en la Iglesia Católica Argentina, se creó el “Movimiento 
de sacerdotes para el tercer mundo”. Éste tenía una pos-
tura política y social basada en la defensa de los derechos 
de los sectores más desprotegidos de la sociedad. Al co-
mienzo de la dictadura militar (1976), dicho movimien-
to se encontraba actuando en diferentes lugares del país. 
Entre los casos más conocidos está el del Padre Carlos 
Mujica que trabajó en la villa 31 de la Ciudad Autónoma 
de Buenos Aires.

Con el paso del tiempo, la opción no era trabajar solo 
en las villas sino también en aquellas zonas del país más 
alejadas y pobladas por campesinos e indígenas. Durante 
dicho periodo, las organizaciones étnicas se conformaron 
a partir de la intervención de organismos pertenecientes 
a la iglesia católica como fue el caso del Instituto de Cul-
tura Popular (incupo), el Equipo Nacional de Pastoral 
Aborigen (endepa), entre otros. 

incupo fue creado en 1968 por iniciativa del Movi-
miento Rural con el objetivo de vincularse con los secto-
res campesinos y étnicos. Su sede se ubicó en Reconquis-
ta, en la provincia de Santa Fe, pero no tardó en expandir 
su influencia por el resto de la región. A partir de las 
primeras intervenciones lograron consolidarse teniendo, 
ante todo, una especial atención sobre problemáticas 
vinculadas con la discriminación que existía en el país 
hacia las comunidades indígenas y las usurpaciones terri-
toriales y negaciones culturales que éstas sufrían, según 
describieron en entrevistas algunos de los integrantes de 
esos organismos.

En los primeros años de la década de 1980 también 
se había creado endepa que estaba encabezado por un 
grupo de profesionales, técnicos, laicos y religiosos con 
interés en colaborar con las poblaciones más vulnerables 
de esta región. La red pastoral establecida en la provincia de 
Chaco estaba destinada a trabajar con las comunidades 
indígenas a partir de la “promoción humana” y el “desa-
rrollo comunitario” (Leone y Vázquez 2016). Dichos ob-
jetivos no buscaban convertir a estos pueblos originarios 
al catolicismo sino mejorar las condiciones de vida, de 
educación, de salud y de trabajo. En dos entrevistas, una 
realizada a Magdalena (religiosa que trabajó en Pampa 
del Indio) y otra a Ester (Fundadora de incupo), encon-
tramos que esta “conversión al catolicismo” que debían 
realizar en las comunidades indígenas pasaría a un segun-
do plano para los integrantes de dichos organismos:

	
Entonces empezaron los obispos a decir “¿qué ha-
cen ahí. ¿Ustedes celebran la misa con ellos? No. 
¿Ustedes hacen la catequesis católica? No. ¿Cuán-
tos católicos han bautizado ustedes? Ninguno…” 
entonces dicen: “¿para qué diablos están?”. Era 
mano de obra desperdiciada en una mentalidad 
capitalista. Nosotros queríamos que sean (sic) 
conscientes de lo que les pasaba (Magdalena, Pro-
vincia de Córdoba, mayo 2016).

Nos reuníamos ese fin de semana y teníamos 
un tema de capacitación y a veces participaban 
también indígenas, y hemos llorado mucho jun-
tos porque nos cascoteaban a nosotros los obispos 
porque nosotros no ofrecíamos bautismo (Ester, 
Buenos Aires, noviembre 2017).

Tal como vemos en ambos fragmentos, el objetivo de 
esta pastoral era generar una concientización de los suje-
tos con los que trabajaban: las comunidades étnicas. Es 
por ello, que las actividades que realizaban se vinculban 
con la capacitación, los cursos de formación, y la gene-
ración de reuniones para analizar los problemas sociales. 

El trabajo de los organismos se basó –según la carac-
terización que realizan los protagonistas– en analizar y 
reconstruir junto a las comunidades indígenas la me-
moria colectiva y la historia étnica. Dichos organismos 
entendían que estos ejes serían pilares fundamentales en 
la construcción de un proceso identitario capaz de dispu-
tar el espacio y el rol que ejercían las comunidades hasta 
ese momento. En este sentido, muchos de los proyectos 



M. I. Castilla/Anales de Antropología 53-1 (2019): 109-120 113

llevados a cabo por estos entes se realizaban a partir del 
trabajo colectivo, el cual buscaba la restitución cultural y 
territorial indígena –alterada debido a procesos de apro-
piación y globalización desenfrenada en sus territorios– 
según los relatos de los actores involucrados. 

Sin embargo, es menester aclarar que la reconstruc-
ción de la memoria no fue siempre uno de los ejes que 
los integrantes de las comunidades querían trabajar. En 
sus primeros encuentros, sus miembros buscaban gene-
rar herramientas de capacitación y formación laboral. En 
el caso de las mujeres indígenas eran ellas quienes soli-
citaban a los organismos religiosos y otras instituciones 
la capacitación en el oficio de corte y confección, entre 
otros, mientras que los hombres solicitaban capacitación 
vinculada con el trabajo agrícola. Si bien dichas activida-
des surgían a pedido de los integrantes de las comunida-
des étnicas con un fin meramente económico (formarse 
laboralmente en pos de generar alternativas de trabajo a 
la situación de crisis micro y macroeconómica) los or-
ganismos religiosos encontraron en dichos encuentros la 
posibilidad de generar espacios de comunión que servían 
para trabajar en los problemas familiares, vinculados so-
bre todo con la alimentación, la salud y la educación. 
Simona, integrante de la comunidad, nos contaba lo si-
guiente al respecto:

Acá nos formamos como grupo desde 1985 y ve-
níamos trabajando y capacitándonos para solucio-
nar alguno de los tantos problemas que teníamos 
en las familias y en la comida. Por ejemplo, el 
tema de la salud, del vestir, comidas, alguien tenía 
que venir para ayudarnos (Simona, integrante de 
la organización Shiyaxauapi, julio 2014 ). 

En este sentido, tal como expresa Simona en este 
fragmento de la entrevista, había ciertos problemcas que 
era necesario resolver en la comunidad y que estaban 
vinculados –en lo inmediato– con el bienestar familiar 
en lo que a la salud, la vestimenta, la alimentación y la 
educación refieren. Observamos entonces que, ante el 
pedido de las comunidades de tratar estas cuestiones, los 
organismos religiosos comenzaron a conformar grupos 
de trabajo y a generar espacios de educación y capacita-
ción. En tales espacios, los integrantes étnicos realizaban 
encuentros donde, además de aprender oficios, llevaban a 
cabo también actividades de revisión histórica. 

Los laicos Omar Fortún y Ester Duarte, a partir de su 
compromiso con la fundación de incupo, comenzaron 
a trabajar en este proyecto, con el objetivo de generar 
instancias de visibilización de las problemáticas en las 
comunidades del norte del país. Magdalena, una religio- 
sa que trabajó en Pampa del Indio durante este periodo, 
nos contaba lo siguiente:

Cuando desde incupo se dedican a decir lo de la 
invisibilización de los aborígenes ahí es cuando 
se engancha María a trabajar con ellos porque el 
tema indígena estaba siendo ninguneado y tenía-

mos que trabajar con ellos (Magdalena, religiosa 
de la Orden de la Merced, Córdoba, mayo 2016).

En el fragmento de la entrevista de Simona, hace re-
ferencia a que “alguien tenía que venir a enseñar con los 
alimentos”. En esta frase, Simona alude a las religiosas 
(Magdalena, María y Mirta) que comenzaron a trabajar 
junto a incupo y endepa en relación con la ejecución de 
proyectos vinculados con la “reconstrucción y recupera-
ción de la memoria indígena”. Simona continúa en la en-
trevista narrando cómo fue este proceso de participación: 

Hacíamos esas cosas y también reuniones, mien-
tras cosíamos y aprendíamos a cocinar, hablá-
bamos el castellano y charlábamos sobre lo que 
pasaba en casa, con nuestros maridos y los hijos. 
También empezamos a ver nuestra propia cultura 
(Simona, integrante de la organización de Shiya-
xauapi, Julio 2014).

Tal como menciona Simona, los integrantes de las 
comunidades comenzaron a reunirse con el objetivo de 
confeccionar la ropa, aprender a cocinar, generar estra-
tegias educativas frente a la falta de comprensión que 
recibían sus hijos por no hablar de manera fluida la len-
gua castellana, o simplemente conversar colectivamente 
acerca de las cuestiones familiares que ocurrían en cada 
hogar. Alejandra, integrante de la Orden de la Merced, 
explica: 

Las monjitas vivían en Pampa. Ellas comenzaron a 
motivar la creación de los árboles genealógicos, 
a rescatar la lengua materna porque inclusive con-
tado por las mismas mujeres, ellas al ser discri-
minadas por ser indígenas no querían comunicar 
mucho (sic), hablaban en lo interno de su familia, 
pero querían evitar eso y la discriminación (Ale-
jandra, integrante de la Orden de la Merced, abril 
2016 ).

Pedro, un religioso integrante de dicha Orden y ac-
tualmente responsable en endepa, nos manifestaba 
que, en sus orígenes, la Pastoral Aborigen tenía tres ob-
jetivos en el trabajo con los indígenas. El primero era el 
de “abrir caminos”. Es decir, la finalidad era la de gene-
rar senderos para que puedan circular los vehículos y los 
habitantes en el monte y favorecer así el paso y la co-
municación con el pueblo. El segundo objetivo era crear 
“centros comunitarios”, los cuales serían espacios que 
servirían para unir a la comunidad y brindar talleres y 
capacitación. Cabe destacar que uno de estos centros co-
munitarios, actualmente es utilizado por las organizacio-
nes indígenas –conformadas por tales organismos– para 
realizar reuniones con la comunidad, talleres con los jó-
venes y adultos, encuentros de formación educativa, ade-
más de funcionar como un centro de primeros auxilios y 
salud indígena. Por último, el tercer objetivo, era “armar 
comunidad”. Según nuestro entrevistado, la comunidad 



M. I. Castilla/Anales de Antropología 53-1 (2019): 109-120114

se armaría a partir de la construcción y mejoramiento de 
viviendas de materiales resistentes. 

Andrea, integrante de una organización indígena de 
Pampa del Indio describe sus propias impresiones acerca 
del periodo en el cual se comenzaron a desarrollar los tres 
objetivos que Pedro describe (abrir caminos, construir 
centros comunitarios y crear comunidad). Cabe destacar 
que Andrea forma parte de la organización Shiyaxauapi 
que se conformó en la década de 1980 a partir de la in-
tervención de los organismos religiosos y por ello, resulta 
un relato interesante acerca de la trayectoria de la orga-
nización: 

Hace mucho nos formamos como grupito con un 
grupo de hermanas, querían hacer cosas con los 
indígenas y al principio eran pocas y después vi-
nieron más (sic). Para muchos, el objetivo era la 
familia, pero tambien el poder encontrarnos con 
las otras familias. Un día un señor nos donó un 
terreno y con las hermanas y la ayuda de otros ma-
ridos hicimos una casa donde trabajar y las monjas 
tenían contacto con otra gente que nos apoyaron 
con el proyecto y armamos el centro que hoy te-
nemos el centro comunitario y ahora ahí nos jun-
tamos desde siempre y viene la gente de la zona 
también (Andrea, integrante de la organización de 
Shiyaxauapi, abril 2016).

El financiamiento al que hace mención Andrea re-
fiere a los proyectos solventados por dichos organismos 
(endepa e incupo). En este sentido, a partir de la crea-
ción de este salón (figura 2), aquellos interesados de la 
comunidad en generar trabajos de reconstrucción de su 
propia historia o de trabajar en cuestiones vinculadas con 
el bienestar familiar se podrían encontrar allí. En otro 
relato, Simona, tambien integrante de esta organización, 
nos contaba lo siguiente: 

Cuando empezamos con las monjas, ellas, que 
también vivían en el monte, nos decían que te-
níamos que juntarnos con nuestra gente, que 
teníamos que generar más encuentros y así em-
pezamos a ir a otros lugares a buscar gente para 
que se sume a nuestros encuentros para hablar de 
nosotros como comunidad, de nuestras familias y 
nuestras historias. Así empezamos, íbamos a Pam-
pa Grande, Pampa Chica, Campo Aborigen, todo 
[...] Armamos el centro. Ahí trabajamos todo, nos 
donaron el lugar y nosotros con nuestros mari-
dos construíamos, levantábamos las paredes. Los 
materiales los consiguieron las monjas y nosotros 
construimos. Es el mismo centro que usamos hoy 
para hacer actividades como la copa de leche y las 
reuniones […] cosas que se empezaron a hacer en 
esa época y hoy seguimos. El centro comunita-
rio después lo fuimos refaccionando (sic) con el 
tiempo […] con algunos materiales más íbamos 
arreglando la casita de cada uno, sobre todo las 
hermanas que tenían bebés chiquitos o con pro-
blemas de salud; si quedaban ladrillos les dábamos 
y así íbamos haciéndonos las casitas (Simona, In-
tegrante del Shiyaxauapi, abril 2016).

De este modo, los integrantes de las comunidades, 
entre otros proyectos que encabezaron, confeccionaron 
árboles genealógicos de cada familia, mapas a partir del 
conocimiento del territorio junto a los más ancianos, re-
visión de los mitos y leyendas que se habían dejado de 
narrar con el tiempo, y enseñaron a sus hijos las danzas y 
los juegos tradicionales de su cultura.

Aurora, integrante de la organización Shiyaxauapi re-
cuerda la importancia que tuvo no solo el financiamiento 
obtenido por los entes religiosos sino también el acom-
pañamiento de estos en los proyectos: 

En este proyecto que nos ayudaron las hermanitas 
y los de incupo; nosotros recibimos una beca y 

Figura 2. Talleres de recuperación cultural que realizaban junto a las religiosas de incupo y endepa. De fondo se puede ver el salón 
comunitario construido por la comunidad con financiamiento de dichos organismos católicos (fotografía de la autora).



M. I. Castilla/Anales de Antropología 53-1 (2019): 109-120 115

con eso investigábamos. Era de los padres merce-
darios. Hicimos el rescate de cuentos de nuestros 
ancianos que siempre pasaban oralmente, las dan-
zas también, y además de eso les hicimos a los ni-
ños de la comunidad algunas láminas con anima-
les del monte (Aurora, integrante de Shiyaxauapi, 
abril 2016).

El proyecto al que hace referencia Aurora “financiado 
por los padres mercedarios”; corresponde a un subsidio 
otorgado por la Orden de la Merced. Dicha orden tra-
baja desde sus orígenes en vinculación con endepa e in-
cupo. Actualmente, la organización Shiyaxauapi recibe 
un subsidio destinado a las becas de participación (son 
ingresos monetarios que recibían algunos de sus miem-
bros para la movilidad) y materiales de trabajo por parte 
de dicha orden. Fueron, asimismo, los que solventaron 
aquellos trabajos de revisión histórica que realizaban los 
integrantes de la comunidad junto a las hermanas Mag-
dalena, María y Mirta. Una de ellas recuerda los primeros 
trabajos realizados: 

Al principio hacíamos los cursos y talleres y fuimos 
armando el rescate cultural cuando salió la ley de 
aborigen chaqueño. Empezamos con los cursos 
de historia y después la organización siguió ha-
ciéndolo, hasta hoy que tienen libros y hasta mapa 
(Hermana Magdalena, mayo 2016).

Entendemos que la recuperación o rescate, como afir-
ma Magdalena, abarca en sus trabajos diferentes formas de 
revisión cultural e incluye la readquisición y creación 
de documentación histórica a partir de la reinterpreta-
ción de cuentos, canciones y narraciones. Entendemos 
que la recuperación de esta historia no se refiere tanto 
a la reactualización del pasado histórico sino a la rein-
corporación de éste en el contexto presente, haciéndolo 
funcional a la realidad actual. Alejandra, integrante de 
la Orden de la Merced recuerda la importancia de estos 
proyectos gestionados por las religiosas: 

Ellas comenzaron a motivar los árboles genealó-
gicos, a rescatar la lengua materna, porque ellos, 
al ser tan discriminados, no querían hablar y lo 
hablaban –la lengua– al interior de las familias. 
Ahora ellos reclaman sus cosas en lengua. Fue im-
portante porque de eso comenzaron a recuperar 
lo suyo para hoy saber qué tienen y qué no (sic). 
(Alejandra, Orden de la Merced, abril 2016).

La memoria formó parte de un marco de acción que 
se construyó por experiencias temporales localizadas en 
el espacio, y que en cada contexto se fue transforman-
do (y continúa transformándose) según las necesidades, 
las tensiones y la disputa por los sentidos de pertenen-
cia (Williams 1997) entre los diferentes actores que se 
vinculan en el territorio, como son los agentes estatales, 
organismos internacionales de crédito, fundaciones, en-
tre otros (Castilla 2017). En este sentido, tal como re-

fiere Alejandra en su relato, la lengua toba se utiliza de 
nuevo en la actualidad para dar cuenta de la pertenencia 
étnica y obtener así cierta diferenciación del resto de la 
población; en contraste, durante las décadas de 1980 y 
1990 no era hablada ni enseñada para evitar situaciones 
de discriminación. 

En otras palabras, la memoria es constructiva del ser 
social pero adquiere sentido cuando se encuentra en un 
contexto donde se disputan otros significados, posibili-
tando, de este modo, hacer y rehacer la memoria. En el 
caso de las comunidades indígenas, el discurso utilizado 
para referirse a la territorialidad se encuentra vinculado 
con una memoria histórica, en la que los ancestros vali-
dan dichos relatos. Estas voces del pasado se configuran 
en la actualidad en función de las necesidades y reali-
dades contextuales. Andrea, integrante de Shiyaxauapi, 
nos explica lo que sucede ahora en los territorios, a partir 
de la comparación realizada sobre las narraciones de sus 
antepasados:

Territorio no tenemos porque ahora hablar de 
territorio abarca todo, la salud de las personas, 
nosotros ahora estamos acorralados no tenemos 
un territorio amplio. Donde anteriormente eran 
libres nuestros ancestros, como ellos cuentan y 
dicen que tenían todo lo que necesitaban. Desde 
que llegó la gente de afuera ocuparon por lotes, 
por manzanas, por barrios. Entonces desde ahí no-
sotras como mujeres no queremos ir a un monte y 
hacer recolección de medicina, de frutas; estamos 
privados (sic) (Andrea, integrante de la organiza-
ción de Shiyaxauapi , Pampa del Indio, mayo del 
2017).

En esta descripción observamos las diferencias en 
la forma de habitar el territorio en el pasado, según lo 
narrado por los ancestros y lo que ocurre hoy. En este 
relato, encontramos que el conflicto territorial implica 
una situación en donde aquellos que poseen las tierras 
niegan la cultura de las comunidades al “acorralarlos” y 
“privarlos” de sus prácticas alimentarias, sus rituales y su 
identidad. Esta realidad, narrada por Andrea, en nombre 
de sus vecinos y ancestros, forma parte de un discurso 
que se instaló en la memoria colectiva y que se transmi-
te a través de las diferentes generaciones. La memoria se 
constituye a partir del relato de los actores sobre lo que 
dicen sus ancestros en función de uno de los problemas 
que hoy están vigentes: la usurpación de su territorio.

Es decir, el conocimiento del pasado, tanto como 
del presente, se construye en la cotidianeidad de estos 
sujetos y en función de las disputas que llevan adelante 
(Popular Memory Group 1982). Asimismo, dicho cono-
cimiento forma parte de la memoria y la narrativa colec-
tiva que adquieren importancia entre los individuos que 
recuerdan como miembros de un grupo –en este caso del 
colectivo indígena en la localidad de Pampa del Indio de 
la Provincia de Chaco– (Halbwachs 2004). Asimismo, 
dicho colectivo se consolidó como un sujeto histórico 
que ha sido vencido por diferentes actores: los coloniza-



M. I. Castilla/Anales de Antropología 53-1 (2019): 109-120116

dores, los militares durante la conformación del Estado 
nación, los empresarios en la actualidad, entre otros. 

Este grupo de “vencidos” es en sí mismo el protago-
nista de una memoria basada en la lucha de poder donde 
se redefinen sus agencias a partir del proyecto político 
de producción de conocimiento que impugna la historia 
oficial y repara la subjetividad violada. En tal sentido, 
durante la década de 1980, los organismos religiosos im-
pulsaron este trabajo de revaloración de los grupos de 
“vencidos”, apelando a la necesidad de reconstruir el te-
jido social, desmembrado durante años y “recuperando” 
aquello que les era “negado” –según afirmaron nuestros 
entrevistados y pudimos encontrar en fuentes de la épo-
ca– valorando la cultura indígena y su relación con la 
tierra. Dichos organismos encontraron una población 
étnica con la cual trabajar con intereses comunitarios 
para continuar con dicha labor y revalorar así su propia 
historia a partir de la cual pudieran reclamar acerca de 
los problemas que sufren en el presente. Estas actividades 
se establecieron como una práctica de resistencia frente 
al avasallamiento territorial y su ocupación; se configu-
raron a partir de los relatos y los olvidos, priorizando la 
necesidad de retornar un pasado en el que primaba la 
libertad y la propiedad comunitaria. En un documen-
to elaborado en el segundo “Encuentro de Hermanos” 
del año 1982, los grupos religiosos que allí participaban 
(entre ellos endepa e incupo) relatan de qué modo las 
comunidades indígenas hacen alusión constante al pasa-
do y cómo caracterizan el presente de un modo comple-
tamente opuesto a la realidad anterior. Destacamos este 
fragmento en dicho documento para dar cuenta de la 
narrativa utilizada por los organismos religiosos ante esta 
problemática:

Ustedes dicen somos nativos, somos los prime-
ros, somos primitivos, somos indígenas, somos 
aborígenes, somos hijos de nuestros antepasados. 
Ustedes quieren explicar que antes que vinieran 
conquistadores eran naciones y pueblos indígenas 
y esto lo tienen en su corazón como una señal muy 
honda (Encuentro de Hermanos 1982: 13).

Es a partir del recuerdo y la actualización de ciertos 
eventos críticos (conquistas, apropiaciones, desalojos, 
etcétera) que las comunidades indígenas, junto con los 
organismos religiosos, resignifican tales experiencias para 
refundar la memoria ante las pérdidas –materiales y sim-
bólicas– que implicaron tales hechos. En este sentido, las 
historias no son relatos de desastres y catástrofes pasa-
das, sino el reflejo de situaciones que todavía inciden en 
la vida cotidiana. Por ende, es a partir de una selección 
de momentos, palabras e imágenes que se construye una 
“nueva historia”(Rappaport 2004). En definitiva, se re-
arma una historia que disputa sentidos con la historia 
oficial. Estos relatos se constituyen entre los actores “ven-
cidos”, pero también participan otros actores que puedan 
validarlas. En el caso de Pampa del Indio, las historias na-
rran la ocupación del territorio indígena y la consecuente 

pérdida cultural por hallarse su cosmovisión vinculada 
con la tierra. Además, observamos que quienes validan 
dichas historias son los actores que sufren estas transfor-
maciones y aquellos acompañantes que trabajaron junto 
a las comunidades. Leone y Vázquez (2016) afirman que 
la pastoral rural comenzó a “acompañar a los aboríge-
nes” para mejorar las condiciones de vida en las que se 
encontraban, pero también con el objetivo de “revalorar 
sus culturas” (Leone y Vázquez 2016: 91) dado que en su 
afán por trabajar con los más pobres encontraban en las 
comunidades indígenas una pobreza cultural ocasionada 
por el avance capitalista. 

En este sentido, la historia de este pueblo, sus tradi-
ciones y su cosmovisión, se introducen como un eje en 
la oratoria política de las organizaciones indígenas. Aquí 
es donde prevalece la ideología de la recuperación que 
ha sido impulsada por los organismos religiosos en los 
últimos años. Entre dichas actividades de recuperación 
que realizan en Pampa del Indio los diferentes grupos 
étnicos encontramos –como mencionamos antes– la ela-
boración de árboles genealógicos de las familias de los 
diferentes integrantes de la comunidad. El propósito de 
este trabajo de investigación que realizaron los miembros 
de las organizaciones participantes junto con sus fami-
liares era conocer la preexistencia territorial y el origen 
étnico de cada familia. Sin embargo, durante el proceso 
de elaboración, comenzaron a reconocer que durante las 
últimas dos o tres generaciones, habían dejado de utilizar 
la lengua toba para nombrar a sus hijos. A partir de este 
trabajo, los integrantes de la comunidad afirmaban que 
el hecho de llamar a los recién nacidos con nombres crio-
llos daba cuenta de una pérdida cultural y lingüística. Por 
lo tanto, este trabajo fue el puntapié para iniciar reclamos 
que se instalaron en la agenda política de la provincia de 
Chaco. Es importante mencionar que, respecto a ello, in-
tegrantes de las organizaciones indígenas de la localidad 
han presentado a la Cámara Legislativa de la Provincia de 
Chaco un proyecto para nombrar a sus hijos en lengua 
toba. 

Siguiendo el planteamiento de Oliveira (2010) en su 
trabajo en el nordeste de Brasil, la etnicidad se presenta 
con una “trayectoria” y un “origen”. En este sentido, la 
trayectoria se muestra como un proceso histórico atrave-
sado por diversos factores. El origen hace referencia a una 
“experiencia primaria” traducida en saberes y relatos. En 
palabras del autor: “lo que sería propio de las identidades 
étnicas es que en ellas la actualización histórica no anula 
el sentimiento de referencia al origen, sino que lo refuer-
za” (Oliveira 2010: 26). Es decir, en el caso del trabajo 
realizado con el árbol genealógico, la actualización étnica 
que se elabora colectivamente se constituye como una 
fuerza política que se presenta en la legislatura provincial 
con el objetivo de reforzar la identidad. 

Lo mismo ocurrió con los trabajos que realizaron a 
partir de la propuesta de incupo para conocer junto a 
las comunidades cuále era el territorio actual y de qué 
manera se recuerda y vive el territorio ancestral, antes de 
las usurpaciones, deforestaciones y nuevas plantaciones 



M. I. Castilla/Anales de Antropología 53-1 (2019): 109-120 117

producto del agronegocio. En incupo, a partir de la par-
ticipación y el trabajo del antropólogo Carlos Burgos, se 
buscó elaborar una herramienta que fuera “reivindicativa 
de las comunidades a partir de la actualización y revisión 
histórica”. Esta herramienta sería utilizada por los profe-
sionales de la institución, para que pudieran trabajar y 
dar respuesta en caso de presentarse algún conflicto en el 
cual tuvieran que apoyar a la comunidad.

En los primeros encuentros que mantuvo Burgos jun-
to a los miembros de la comunidad comprendió que ellos 
buscaban elaborar un documento propio que les permi-
tiera construir toponímicamente sus lugares de perte-
nencia, actuales e históricos. De este modo, comenzó el 
trazado de mapas con y para los indígenas (figura 3).

Este trabajo ya había sido esbozado por los partici-
pantes de la organización de Shiyaxauapi, años atrás, por 
lo que la nueva labor de Burgos fue profundizar este do-
cumento de manera colectiva: 

La herramienta la pidió incupo. Era una herra-
mienta para profesionales y yo creía que había que 
hacerla con las comunidades y esa fue mi primera 
pelea. Hicimos talleres de mapeo y comenzamos 
a pensar el territorio como ellos lo entienden. Así 
hicimos terreno, salimos a hacer recorridos, con-
taban experiencias, y discutimos la simbología del 
mapa. ¿Cómo hacemos los cementerios?, ¿les po-
nemos una cruz o que símbolo? y así comenzaron 
a hacer cosas que muchos de ellos quizá no sabían, 

pero con los ancianos comenzaron a redescubrir 
para recuperar después de años de usurpación (sic) 
(Carlos Burgos, antropólogo, octubre 2016 ). 

Una vez más vemos en el discurso que estos trabajos 
tenían la finalidad de lograr la “recuperación de un terri-
torio” que estaba transformado y era inaccesible en ese 
entonces para los indígenas. La “recuperación” se presen-
ta entonces como un término utilizado para describir un 
acto en el que se elabora un relato que demanda la resti-
tución de las tierras. Es decir, la recuperación se convierte 
en el reconocimiento de este espacio como propio y que 
debe ser reincorporado al colectivo a fin de enmendar su 
historia, poniendo énfasis en la acción indígena apoyada 
por el colectivo y sustentada en la experiencia ancestral. 
En este sentido, los sujetos narradores de una historia y 
hacedores de los mapas no son siempre actores confron-
tados por la historia. Es decir, son sujetos que tienen la 
capacidad de actuar desde su identidad indígena que los 
convierte en individuos históricos, involucrados en un 
proceso que posee cientos de años y desde el cual asumen 
la potestad para narrarlo. En el caso de los integrantes 
de Shiyaxauapi, algunos no tienen más de 50 años y, sin 
embargo, narran situaciones de sometimiento que son 
anteriores a sus propios padres, pero lo hacen con el aval 
de su propia comunidad y de sus ancestros. Lo complejo 
en estas narraciones es que forman parte de memorias 
contrahegemónicas ante su transmisión. 

Nuestro trabajo empezó allá en los primeros años 
con las monjitas. Con ellas hicimos trabajos de 
pensar nuestra historia, de ver entre todos, con 
la comunidad cuál es nuestra historia y buscamos 
conservarla, a traves de la recuperación de relatos 
y leyendas que las escribimos en libros para que 
nuestros hijos las sepan. Nosotros con eso vemos 
que antes teníamos montes, teníamos lenguas y que 
hoy en día se están perdiendo. Gracias a esto noso-
tros reclamamos lo que es nuestro y nos han arre-
batado (Andrea, integrante Shiyaxauapi, Marzo 
2017)

Un caso recurrente entre diferentes comunidades ét-
nicas del país –tal como afirma Valverde en su artículo 
acerca de la invisibilización del pueblo mapuche (2013)– 
y que se presentó también en la localidad de Pampa del 
Indio, fue la necesidad que tuvieron los integrantes de los 
pueblos originarios de no transmitir la lengua indígena a 
sus sucesores, ya fuera para comunicarse diariamente o 
para nombrar a sus hijos, como vimos en el caso surgido 
a partir de la elaboración del árbol genealógico. Esta fue 
una estrategia de resistencia frente a la discriminación. 
En la actualidad, su recuperación responde a una táctica 
utilizada para disputar ciertos reclamos. 

Estas estrategias utilizadas por el colectivo generan 
sentidos y permiten reapropiarse de otros, a la vez que 
adquieren nuevos significados que impactan en las expe-
riencias cotidianas posibilitando nuevas movilidades. De 
tal modo, algunas imágenes habilitadas por la historia 

Figura 3. En este mapa se pueden observar los lugares de 
marisca, los cementerios sagrados, los lugares de recolección, los 
cauces de los ríos, entre otras simbologías importantes para la 

habitabilidad de la comunidad en el territorio.



M. I. Castilla/Anales de Antropología 53-1 (2019): 109-120118

oficial son resignificadas por estas instituciones y organi-
zaciones y se convierten en figuras dialécticas. Imágenes 
que en otras épocas se tenían en consideración (entre los 
conquistadores, por ejemplo), como es el caso de la Con-
quista, las reducciones, entre otras, actualmente están 
dotadas de una carga negativa que habla de sometimien-
to, humillación, asesinatos y despojos territoriales. Cabe 
aclarar que dichos acontecimientos forman parte de la 
historia argentina, pero también ocurren en la actuali-
dad. Desde la consolidación del Estado nación argentino 
se ha negado, matado e invisibilizado al indígena para 
ocupar su territorio y explotar esta tierra en la produc-
ción agroganadera. En la actualidad, la frontera agraria se 
ha instalado en estas regiones (a partir de cultivos como 
la soja), donde se produjeron expulsiones masivas de las 
comunidades étnicas. Ahora bien, son las comunidades 
indígenas las que imprimen a estos momentos un aspec-
to positivo que tiene que ver con la restitución, el reco-
nocimiento, la resistencia, la memoria y la lucha (Díaz 
2013). Es decir, en estas imágenes dialécticas –cargadas 
de significados– la memoria opera como la posibilidad de 
comprender y dotarse de momentos de crisis y reflexión a 
partir de los silencios, los olvidos y los recuerdos ligados 
a experiencias traumáticas que permiten restituir la his-
toria desde allí (Dávalos 2005). 

En este sentido, reconocemos en el discurso de los 
integrantes de las organizaciones como Shiyaxauapi, que 
la memoria actúa como una herramienta que trae al pre-
sente lo pasado a partir de un proceso de resignificación. 
Es decir, entendemos que el pasado para los integrantes 
de la comunidad indígena no se piensa en contraposición 
con el presente, sino a favor del tiempo futuro. Dicha po-
blación apela a la transformación del pasado a partir de 
la reconfiguración de una historia que está activa y que se 
reconstruye para desarrollar una nueva forma de enten-
der su propia identidad. Esta historia se piensa entonces 
de un modo diferente a la historia oficial y otorga a los 
miembros de las comunidades étnicas un protagonismo 
vinculado con la resistencia y con la necesidad de recon-
figurar la memoria atendiendo a las posibilidades futuras. 
En otras palabras, es desde el reconocimiento del pasado 
(reevaluado) que se puede interpelar al futuro. Los in-
tegrantes indígenas han logrado sistematizar los saberes 
ancestrales, a pesar de las conquistas, de las usurpaciones 
y abusos, para generar resistencias y pliegues en la me-
moria, que en algunos momentos –según las necesidades 
coyunturales– se hacen visibles (Deleuze 1987). Mario, 
integrante del pueblo qom, reflexiona:

Nuestro cacique Taigoyic se enfrentó al ejército, 
por eso recuperó las hectáreas que eran de los 
aborígenes, de la zona de Roca al Bermejito en la 
época de las colonizaciones y cuando el ejército 
nos quería sacar de nuestras tierras. Ahí se ganó 
esa batalla y se recuperaron esas tierras nuestras. 
Ahora no existen más, nos las sacaron de nuevo. 
Con las leyes ahora la tenemos que defendernos 
y pedir por esos territorios nuestros. Nosotros es-

tamos recuperando nuestra historia, conociendo 
a través de los relatos de los más ancianos cómo 
éramos y qué perdimos para reclamar. Todo eso es 
nuestro, todas las tierras son nuestras, los montes 
y los animales. Lo único que nos queda es nuestra 
memoria y como grupo debemos tenerla siempre 
presente para reclamar nuestras tierras y derechos 
(Mario, integrante del pueblo qom de Pampa del 
Indio, agosto 2012).

En estos ejemplos entendemos que el presente y el 
pasado se muestran de modo efectivo a través de géneros 
no solo narrativos, sino a partir de la elaboración de ri-
tuales, láminas, mapas y elementos que den cuenta de la 
cultura material que recuerdan del pasado. La construc-
ción de este material no solo reafirma la historia, sino que 
también restablece los procesos históricos que existieron 
entre esas comunidades y su territorio y que han estado 
fuera del flujo temporal de la historia oficial al ser usur-
pados por otros actores. Entendemos entonces que esta 
historia no solo menciona el corpus que legitima el víncu-
lo de pertenencia territorial sino también la memoria que 
refiere a las relaciones históricas con la tierra. 

Reflexiones finales

En este artículo intentamos centrarnos en el análisis 
de la memoria, entendiéndola como una práctica 
política llevada a cabo por los diversos actores que se 
vincularon en la localidad de Pampa del Indio; además, 
buscamos rescatar el hecho de que dichas prácticas 
fueron impulsadas por organismos religiosos a partir 
de contextos vinculados con el llamado del Concilio 
Vaticano II y la Teología de la Liberación en un escenario 
económico, político y social particular de la Argentina.

De este modo, durante las décadas de mayor actua-
ción de los organismos religiosos en los territorios in-
dígenas (1980-1990), los grupos eclesiásticos estaban 
convencidos de que era necesario trabajar con aquellos 
que se encuentren por debajo de los niveles de pobreza, 
entendiendo ésta no solo en términos económicos sino 
también culturales. Frente a un contexto de usurpaciones 
territoriales, de negación cultural y de estigmatización, 
la población originaria fue ubicada por estos organismos 
bajo esta línea. En este sentido, dichos entes trabajaron 
en relación con los “problemas de los aborígenes de Ar-
gentina”, y por ello se propusieron “buscar formas de en-
señanza que sirvan más para aprender sobre la historia 
pasada y así no olvidarnos de ella. Lo que llamamos una 
memoria histórica” (Pastoral Aborigen 1980: 20).

Si bien el trabajo fue impulsado por los organismos 
religiosos en la reconstrucción de las tradiciones a partir 
de los recuerdos de los miembros de la comunidad étni-
ca, las organizaciones indígenas continuaron con estos 
trabajos y hasta la actualidad utilizan las herramientas 
creadas junto a ellos para disputar sentidos y llevar a cabo 
sus demandas. 



M. I. Castilla/Anales de Antropología 53-1 (2019): 109-120 119

Actualmente, los reclamos territoriales y la reactuali-
zación de la historia indígena se realizan también a partir 
del trabajo de investigación de antropólogos, sociólogos, 
historiadores, entre otros científicos que trabajamos en la 
zona. En estos trabajos, la vinculación y la coordinación 
con las organizaciones indígenas son constantes y por 
tanto los integrantes étnicos utilizan las fuentes elabo-
radas. Cabe destacar que estos trabajos de investigación, 
en la mayoría de los casos, son solicitados por las comu-
nidades para visibilizar sus reclamos y para contar con 
documentos respaldatorios a la hora de llevar adelante 
una demanda. 

Las historias y fuentes documentales, como artículos 
periodísticos o expedientes judiciales, se convierten en 
herramientas para crear relatos que se transmiten oral-
mente. Esta intención por lograr una “recuperación de 
la cultura y los territorios”, primero motivada por orga-
nismos religiosos, sostenida por las comunidades indíge-
nas y actualmente acompañadas por las investigaciones 
científicas, convierten a estas organizaciones en actores 
etnopolíticos a partir de la red de vinculaciones creadas 
para lograr sus objetivos. 

Es importante resaltar que dichos organismos religio-
sos continúan trabajando en la actualidad con estas orga-
nizaciones indígenas a lo largo y ancho del país, a partir 
del acompañamiento y subsidio de proyectos vinculados 
con la cuestión cultural e histórica. Además, dichos or-
ganismos cuentan con una gran cantidad de equipos de 
profesionales que acompañan los procesos en los cuales 
participan las comunidades. Sin entrar en mayores de-
talles, en 2017 en Argentina debía prorrogarse la Ley 
Nacional 26.160, la cual prohíbe los desalojos de comu-
nidades indígenas de territorios ancestrales. Durante va-
rias semanas, las comunidades, junto a estos organismos, 
profesionales de equipos académicos y otros actores de 
la sociedad civil, han reclamado y participado masiva-
mente por el pedido de prórroga la cual fue conseguida 
en el mes de noviembre del mismo año (Castelnuovo et 
al. 2018).

En este sentido, los discursos acerca de un pasado na-
rrados por los integrantes de la comunidad son elabora-
dos en diferentes formatos: cuentos, leyendas, dibujos, 
mapas, canciones, danzas, juegos, obras teatrales, etcé-
tera. Dichas herramientas, donde se plasma la memoria 
colectiva, las utilizan los integrantes de la población indí-
gena en las escuelas y en los espacios de formación y es así 
como esos espacios dan lugar a un discurso común entre 
los miembros. Es decir, la memoria se basa en la realidad 
de la vida cotidiana de cada uno de los integrantes que 
participó en el proceso de elaboración de este material. 
Ccon el que está hecha su historia, su identidad y el sus-
tento a partir del cual construyen nuevos espacios de re-
lacionamiento y poder.

Referencias

Bartolomé, L. (1972). Movimientos milenaristas de los 
aborígenes chaqueños entre 1905 y 1933. Suple-
mento antropológico, 7 (1-2), 107-120.

Bauman, R. y C. Briggs (1990). Poetics and performance 
as critical perspectives on language and social life 
author. Annual Review of Anthropology, 19, 59-88.

Castelnuovo Biraben, N., S. Valverde y M. Castilla 
(2018). Movilización, derechos indígenas y antro-
pología en colaboración. QueHaceres Revista del 
Departamento de Antropología, 11-36.

Castilla, M. (2017). De lo global a lo local: políticas pú-
blicas y surgimiento de organizaciones étnicas en 
Pampa del Indio, Chaco. Papeles de trabajo-Centro 
de Estudios Interdisciplinarios en Etnolingüística y 
Antropología Socio-Cultural, 34, 29-44.

Carsten, J. (2007). Introduction: ghosts of memory. Jane 
Carsten (Ed.), Ghosts of memory. Essays on remem-
brance and relatedness (pp. 1-35). Victoria: Black- 
well.	

Dávalos, P. (2005). Pueblos indígenas, estado y democracia. 
Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de Cien-
cias Sociales.

Deleuze, G. (1987). Foucault. Buenos Aires: Paidós.
Díaz Viana, L. (2013). Narración y memoria. Anotacio-

nes para una antropología de la catástrofe. Madrid: 
Universidad Nacional de Educación a Distancia.

Encuentro de Hermanos (1982). Segundo Encuentro de 
Hermanos. 1 al 5 de junio. Pozo del Tigre, For-
mosa. Mimeo. 

Halbwachs, M. (2004). Los marcos sociales de la memoria. 
(Autores, textos y temas. Ciencias sociales 39). 
Caracas: Anthropos.

Harvey, D. (2007). Breve historia del neoliberalismo. Ma-
drid: Ediciones Akal.

Instituto Nacional de Estadísticas y Censos (indec) 
(2001). Censo Nacional de Población, Hogares y Vi-
viendas 2000. Buenos Aires.

Instituto Nacional de Estadísticas y Censos (indec) 
(2012). Censo Nacional de Población, Hogares y Vi-
viendas 2010. Buenos Aires. 

Leone, M. y C. Vázquez (2016). La pastoral rural en For-
mosa y el surgimiento de una pastoral aborigen 
(c. 1960–1980). Itinerantes. Revista de Historia y 
Religión, 6, 89-114.

Miller, E. (1977). Simbolismo, conceptos de poder y 
cambio cultural de los tobas del Chaco argenti-
no. E. Hermitte y L. Bartomomé (Comps.), Pro-
cesos de articulación social, (pp. 305-338). Austin: 
Amorrortu.

Oliveira, J. P. (2010). ¿Una etnología de los indios mistu-
rados? Identidades étnicas y territorializacion en el 
Nordeste de Brasil. Desacatos, 33, 13-32.	

Pastoral Aborigen (1980). Primer Encuentro Nacional 
de Pastoral Aborigen, mimeo. 



Popular Memory Group (1982). Popular Memory: 
Theory, Politics, Method. Richard Johnson et al., 
Making Histories. Studies in History Writing and 
Politics (pp. 205-252). Minneapolis: University of 
Minnesota Press.

Ramos, A. (2015). Introducción. Campos de fuerzas y 
subjetividades políticas. Imaginación y epistemo-
logías en movimiento. Identidades, 8, 1-25.

Rappaport, J. (2004). Between Sovereignty and Cultu-
re: Who is an Indigenous Intellectual in Colom-
bia?  International Review of Social History, 49, 
111-132.

Richard, P. (2004). Fuerza ética y espiritual de la Teología 
de la Liberación: en el contexto actual de la globa-
lización. San José: Departamento Ecuménico de 
Investigaciones.

Ricoeur, P. (2003). La memoria, la historia, el olvido. Bue-
nos Aires: Fondo de Cultura Económica.

Rodríguez, M. (2013). Cuando los muertos se vuelven 
objetos y las memorias bienes intangibles: Ten-
siones entre leyes patrimoniales y derechos de los 
pueblos indígenas. C. Crespo (Comp.), Tramas de 
la diversidad. Patrimonio y pueblos originarios (pp. 
67-100). Buenos Aires: Antropofagia.

Trouillot, M. R. (1995). Silencing the past: Power and the 
production of history. Boston: Beacon.	

Valverde, S. (2013). De la invisibilización a la construc-
ción como sujetos sociales: el pueblo indígena 
Mapuche y sus movimientos en Patagonia, Argen-
tina. Anuario Antropológico, 1, 139-166.

Williams, R. (1997).  Marxismo y literatura. Barcelona: 
Península.	

Zapata, H. M. H. (2013). Nuevos estudios sobre las lu-
chas indígenas en Argentina: derechos, tierras e 
identidades en disputa. Espaço Ameríndio, (7) 1, 
366-371. 

M. I. Castilla/Anales de Antropología 53-1 (2019): 109-119120


